www.libtool.com.cn

Digitized by GOOg[G



www.libtool.com.cn

Digitized by GOOg[G



' Der-Utilitarismus

bei

dgwick und Spencer

—. PO ——

Inauguraldissertation

zur
Erlangung der Doktorwiirde
der

hohen philosophischen Fakultit
’ der
Ruprecht-Karls- Universitdt Heidelberg

vorgelegt von

A. G. Slinclair
l

Heidelberg 1907
Carl Winter's Universitdtsbuchhandlung



B/571
S5

Die Dissertation enth#ilt nur die drei ersten Kapitel von dem in
Carl Winter's Universititsbuchhandlung in Heidel-
berg unter dem gleichen Titel erscheinenden Buch.

% . .
. . a
*a® o * e s 0 0pt
. % o S eed: o
LR
o oo
s oo %0 8% %00 e, e,
Cet S0t g %o . % o o, .
00 ¢® o0 “ e [ 3 Py .
ML ¢ "cc:."....o

Alle Reehte, besonders das Recht der Ubersetzung in fremde Sprachen,
werden vorbehalten.



Inhaltsverzeichnis.

III

1. Kapitel. Der Utilitarismus vor Sidgwick und Spencer.
Bei

1. Bedeutung und Ursprung des Wortes . . . . . . . . ..
Bentham und <«das gréfte Glick der gréSten Anzahl».
Natur der utilitarischen Bewegung. . . . . . . o s 0 e

2. Die Lehre Benthams . . . . . . . . .. .. ... 0o

3. DieLehre Mills . . . . . . . .. ... ..

II. Kapitel. Utilitarismus und Intuitionismus.
1. Der Gegensatz zwischen diesen zwei Schulen in der eng-

lischen Ethik . . . . . .. . ... .. .. e e e e
2, Sidgwicks Versohnung. Seine drei Axiome . . . . . . .
3, Spencers Verssthnung . . . . . . . ¢ ¢ ¢« v o v s o o o
4 Kritikk . » . .. .00 0o s 0.

IOI. Kapitel. Das hchste Gut.

1. Der psychologische Hedoniemus . . . . .. .. ... ..
2. Sidgwicks «ethischer» Hedonismus . . . . . . . . . . .
3. Spencers evolutionistischer Hedonismus . . . . . . . . .

4. Kritik

228302

- 0O RO &

1

15
18

28

33
40
42
47



www.libtool.com.cn

Digitized by GOOS[C




1. Kapitel.
Der Utilitarismus vor Sidgwick und Spencer.

1. Ursprung und Bedeutung des Wortes.

John Stuart Mill riihmt sich der erste gewesen zu sein,
der das Wort «Utilitarismus» zur Anwendung brachte.! Zwar
hat es Bentham schon im Jahre 1781 gebraucht und 1802
schlug er vor, die Partei, die er fiihrte, so zu benennen.? Der
Ausdruck wurde jedoch von ihm aufgegeben, weil er zu unbe-
stimmt war. Bentham selbst zog die Bezeichnung «Prinzip des
griftmoglichen Gliicks» (greatest happiness principle) vor. Da8
Bentham das Wort «Utilitarismus» iiberhaupt gebraucht hat,
davon wufite Mill, so sonderbar es uns erscheinen mag, nichts.
‘Dagegen las er einmal mit sechzehn Jahren, als er schon mit
jugendlicher Begeisterung fiir die Lehren Benthams erfiillt war,
einen Roman von Galt: <The Annales of the Parish», in dem
er eine Stelle fand, in der ein alter schottischer Geistlicher
seine Pfarrkinder ermahnt, das Evangelium nicht zu verlassen,
um Utilitarier zu werden. Das Wort machte auf Mill solchen
Eindruck, dafl er es zum Namen fiir eine kleine ethische Gesell-
schaft, die er im Jahre 1822—23 gegriindet hatte, wahlte. So
kam der Name allmdhlich in Gebrauch und verbreitete sich,
als ihn Mill sogar zum Titel einer eigenen ethischen Abhand-
lung nahm, die er im Jahre 1861 veroffentlichte, in der ganzen
ethischen Literatur. .

Wichtiger als eine Erkenntnis des Ursprungs des Namens
ist, daB man seine Bedeutung genau versteht. Das Wort
Utilitarismus ist, wie Bentham richtig geurteilt hat, so unbe-

! Utilitarianism, 8. 9. — 2 Werke X, S. 92, 390.
A. G, Sinclair, Der Utilitarismus bei 8idgwick u. Spencer. 1



e e v o0
LTI L °,

. o o % o o
LA AR

.
LR DU
M) o @ o o

Qn it tiii 0 oo L Kapitel.

stimmt und hat zu so vielen Milverstindnissen gefiihrt, dal
" seine, Entdeckung- durch Mill ungliicklich genannt werden mug.
«Utilitarianism» ist natiirlich mit der Bedeutung des Wortes
«utility» (Niitzlichkeit) verkniipft. Mill braucht es jedoch zur
Bezeichnung der Lehre Benthams vom <groftmdglichen Gliicke
der Gesamtheit> als dem letzten Ziele der Moral. Aber «Gliick»
und «Niitzlichkeit» sind kaum austauschbare Ausdriicke. Utili-
tarismus bezeichnet so jenes ethische System, fiir das Professor
Sidgwick den besseren Namen: c<universalistischen Hedonismus»
vorgeschlagen hat. Utilitarismus darf also niemals mit irgend-
welchem selbstischen System verwechselt werden. Es erregt nur
Verwirrung, wenn wie bisweilen heutzutage ethische Kritiker
von «egoistischem Utilitarismus» reden und wenn man das
Wort iiberhaupt braucht, ist es besser, an der Bedeutung, die
Mill ihm gegeben hat, festzuhalten.

Aber das Wort Utilitarismus ist noch in anderer Weise
doppelsinnig. In der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts war
der Utilitarismus viel mehr als eine Richtung in der Ethik.
Die Utilitarier waren keine Theoretiker, die nichts als die Aus-
arbeitung einer ethischen Philosophie im Sinne gehabt hitten,
sondern M#nner der Tat, die sich fiir praktische Politik inter-
essierten und einen grofen EinfluB auf die englische Gesetz-
gebung ausiibten. So wird das Wort Utilitarismus einerseits
gebraucht, eine besondere ethische Theorie, die vor Bentham
liegt, zu bezeichnen, andererseits als Name fiir eine ethisch-
politische Gedankenrichtung, die er begriindete. Darum be-
schrinkt sich auch Leslie Stephens in seinen drei Biinden iiber
«die englischen Utilitarier» auf eine Geschichte des Lebens,
der Zeit, der politischen und sozialen Lehren und Einfliisse von
Jeremy Bentham, James Mill und John Stuart Mill.

In diesem letzteren Sinne ist Jeremy Bentham der Be-
griinder des englischen Utilitarismus. Benthams Formel ist, in
ihrer ersten allbekannten Fassung, dafl <«das groftmogliche
Gliick der groftmoglichen Anzahl» der MaBstab von Recht und
Unrecht ist. Aber dieses Axiom, das heutzutage untrennbar
mit Benthams Namen verkniipft ist, stammt urspriinglich nicht
von ihm. Der Utilitarismus lag schon von Anfang an latent



Der Utilitarismus vor Sidgwick und Spencer. 3

in der englischen Ethik. Cumberland formuliert erst ausdriick-
lich das Prinzipdes Utilitarismus in seiner Abhandlung <De
Legibus Naturalibus» (1672). Er bezeichnet «das allgemeine
Gute aller> (the common good of all) als das hochste ethische
Ziel. Es ist aber dabei zu bemerken, daf Cumberland mit
seinem «Guten» sowohl Vollkommenheit wie Gliick meint.!
Die Ehre jedoch (wenn es eine solche ist), den Ausdruck vom
«groftmoglichen Gliick der groftmoglichen Anzahl> gepriigt zu
haben, gebiihrt Hutcheson. Er machte einen Unterschied
zwischen «formalem» und «materiellem» Guten. Seine Formel
fiir materielles Gutes ist folgende: <jene Tat ist die beste, die
das groBte Gliick der grofSten Anzahl sichert, und umgekehrt,
die die schlechteste, die das grofite Elend hervorbringt».* Hier
haben wir Benthams Axiom in genau denselben Worten. Doch
ist es interessant zu verfolgen, dal Bentham selbst seinen Aus-
spruch nicht aus Hutcheson nahm. An einer Stelle® erwihnt
er Priestley als denjenigen, dem er die Formel verdanke. Doch
scheint es, als ob Bentham hier sich geirrt habe. J. I. Rutt,
der Herausgeber von Priestleys gesammelten Werken, konnte
den Ausdruck darin nicht finden.* An einer andern Stelle®
schreibt Bentham: «Priestley war der erste, wenn es nicht
Beccaria war, der mich lehrte, diese heilige Wahrheit aus-
zusprechen». Nun finden wir in der Einleitung zu Beccarias
«Dei Delitti e delle Pene»® (1764) das Kriterium als «<la mas-
sima felicita divisa nel maggior numero».” Im Jahre 1767
hat man diese Abhandlung Beccarias ins Englische iibertragen
und dabei die oben zitierte Phrase mit «the greatest happiness
of the greatest number»® iibersetzt. Hier hat deswegen
Bentham hochst wahrscheinlich seine Formel gefunden. Man
hat aber vermutet, dal Beccaria seinerseits die Formel direkt
von Hutcheson iibernahm.® Warum hat aber der unbekannte

1 Vgl. Sidgwick, History of Ethics, S. 174.
" % Enquiry Concerning Moral Good and Evil III, § 8, S. 164.
3 Werke X, 79. — ¢ Werke Priestleys I, 52 (1831 f.).
5 Werke X, 142.
¢ u. 7 Dei Delitti e delle Pene, Monaco 1764, S. 4.
¢ 8. X. — * W. R. Scott, <Francis Hutchinson», S. 278—274.
1%



4 : ’ 1. Kapitel.

Ubersetzer von Beccaria die Phrase nicht wortlich iibersetzt?
- «The greatest’ happiness divided amongst the greatest number»,
wire die natiirliche Ubersetzung, und in dieser Weise hat ein
moderner Ubersetzer die Phrase tatsichlich wiedergegeben. Der
Grund scheint uns unzweifelhaft darin zu bestehen, daB der
Ubersetzer von 1767 Hutcheson gelesen hat und dessen knappe
Formel zur Wiedergabe des Beccariaschen Ausdrucks verwendet.
Jedoch bemerkt Jodl richtig dazu: «Die Idee war, durch die
gesamte Entwickelung der Ethik und Politik, seit Hobbes ver-
breitet und lag sozusagen in der Luft>.! Im Jahre 1758 de-
finiert Helvétius die Gerechtigkeit als <la pratique des Actions
utiles au plus grand nombre»2, und in 1767 bezeichnet Le
Mercier de la Riviere das Endziel als <assurer le plus grand
Bonheur possible & la plus grande population possibles.3
Dies ist also der Ursprung des Satzes vom «groftmdglichen
Gliick der groftmoglichen Anzahl». Es ist bemerkenswert, dal
Bentham selbst diese Fassung der Formel ihrer grofien Unbe-
stimmtheit wegen aufgab. Weil die Extensitit und die Inten-
sitdt des Gliicks dabei in Konflikt kommen konnten, zog er es
vor, aus der Formel die Worte «der grofiten Anzahl» wegfallen
zu lassen.* Z. B. wenn bei 12 Personen zwischen zwei Mitteln,
‘die ihr Gliick verursachen, gewihlt werden kann, sollen wir da
dasjenige wihlen, das 8 Einheiten Gliick bei einem jeden von
8 Personen (im ganzen also 64 Einheiten) oder das, das
4 Einheiten bei jedem der 12 Personen (also 48 Kinheiten)
hervorbringt?® Die Formel unterscheidet hier nichts, aber der
Utilitarier wiirde das erste Mittel wihlen, das im ganzen die
groBte Menge Gliick biirgt. Deswegen redet Bentham nur von
dem «groftmoglichen Gliick». Dies ist die Form, der auch

! Geschichte der Ethik II, 601. — 2 De VEsprit II, Kap. 24.

% Leslie Stephen, Engl. Utilitarians I, 178. Vgl. auch Halevy, La
Jeunesse Benthams, S. 29, 80, und Sorley-Mind 1904, S. 270—271.

4 Werke 1, 18, 19. Deontology I, 188, 330.

® Interessant ist es, wie Simmel gerade diesen Einwand allerdings
in feiner logischer Weise entwickelt, um einen Schlag gegen den Utilita-
rismus zu fihren. Wie es scheint, ist ihm nicht bekanut, da8 Bentham
schon dem Einwand begegnet ist. Vgl. <Einleitung in die m. W.» I,
824 —326. C o




Der Utilitarismus vor S8idgwick und Spencer. 5

Mill den Vorzug gab, und die seit Bentham unter den Utilita-
riern geherrscht/ hat{OCEs (bleibt) noch zu bemerken, daf das
groftmaogliche Gliick nicht nur auf den Menschen Bezug nimmt,
sondern auch auf alle empfindenden Wesen! oder, wie es
Sidgwick ausdriickt, auf die ganze empfindende Schopfung:
Diese ~weitausgedehnte Humanitit Benthams trug sichtbare
Frucht in England und zwar in den Gesetzen gegen die Mif-
handlung der Tiere. <«Es handelt sich nicht darum,» sagt
Bentham iiber die Tiere, «<ob sie Vernunft haben, oder ob sie
sprechen konnen, sondern darum, ob sie leiden konnen.»?

Es wiirde also gut sein, wenn Ethiker, die den Utilitarismus
behandeln, den Ausdruck «das grofitmogliche Gliick der grofit-
moglichen Anzahl» aufgeben wiirden. Dieses irrefiihrende und in
sich selbst widersprechende Schlagwort, das doch von Bentham
selber schon fallen gelassen wurde, ist kaum noch bei irgend-
einem Utilitarier nach ihm zu finden. Daf es trotzdem bei
andern Schriftstellern bestehen bleibt, ist ein Zeugnis fiir die
Lebensfahigkeit und das Irreleiten eines blofSen Schlagworts.
Sidgwicks Definition des Utilitarismus wiirde zweifellos von jedem
Utilitarier angenommen werden. «Unter Utilitarismus versteht
man diejenige ethische Theorie, nach der dasjenige Handeln
unter irgendwelchen gegebenen Umstinden objektiv richtig ist, -
welches das grofite Gliick iiberhaupt erzeugen wird, wenn man
nimlich in Betracht zieht alle, deren Gliickseligkeit von dem
Handeln beriihrt wird.» Bei diesem «alle» denkt Sidgwick nach
seiner eigenen Erklirung an alle empfindenden Wesen einschlie-
lich ihrer Nachkommenschaft,

Einige paradoxe Schliisse entstehen freilich, wenn man den
Utilitarismus auf sein logisches Resultat hin priift. Also an-
genommen, daC ein Wachsen der Bevilkerung die Gesamtsumme
des Gliicks in der Welt vermehren wiirde, obschon auf Kosten
der Abnahme des durchschnittlichen Gliicks, so miifte der Utili-
tarier doch nach dieser Vermehrung der Bevilkerung streben.
Und anderseits, wenn mehr Gliick dadurch erzielt wiirde, dafl

1 Vgl. Mill, Dissertations II, 480,
3 Mill, Disgertations II, 488,



6 I. Kapitel.

liecber B als A gewisse Gliicksmoglichkeiten erhilt, oder als daB

sie Vzwischen!(A)l . B)Ccl. . . geteilt werden, so ist der Utili-

tarier doch verpflichtet, sie an B zu geben. Natiirlich war es

fiir Bentham leicht zu beweisen, daf in der Regel die demo-

kratische Verteilung das grofite Gliick hervorbringen mu@.! Bei

sonst gleichen Umstinden fordert der Utilitarier daher absolute
Unparteilichkeit. Und damit haben wir das zweite berithmte

Schlagwort Benthams und der Benthamianer: <Jeder ist fiir

eins zu zihlen und keiner fiir mehr als eins».

So betrachtet, ist der Utilitarismus eine grofie ethische
Reformbewegung, die mit Bentham beginnt und bis zur Gegen.
wart reicht. Henry Sidgwick und Herbert Spencer waren die
fithrenden Vertreter dieser Theorie in England zur Zeit der vorigen
Generation. Bei ihnen hat die Theorie eine Entwickelung ginz-
lich verschiedener Art erfahren. Um dies zu verstehen, miissen
wir die ethischen Lehren ihrer beiden tonangebenden Vorginger
— Jeremy Bentham und John Stuart Mill — kurz skizzieren.

2. Jeremy Bentham.

Jeremy Bentham (1748—1832) ist der Begriinder des mo-
dernen Utilitarismus. Wie die meisten Hedonisten verweilt er
kaum bei dem Versuch zu beweisen, was eigentlich das hochste
Gut sei. Was kann denn jeder anderes suchen als sein eigenes
Vergniigen und was kann das hiochste Gut der Gesellschaft sein
als das grofte Gliick ihrer Glieder? Dies ist fiir Bentham ganz
einleuchtend. Gliick ist einfach Lust und die hochst gesteigerte
Lust das Endziel.

Benthams Utilitarismus ist aber verwickelt durch eine
psychologische Theorie, die den Hedonisten seit den Tagen
Aristipps eigen ist. Diese Theorie, die Sidgwick psychologischen
Hedonismus genannt hat, lehrt, daf Lust und Unlust die ein-
zigen Motive des Handelns sind und sein konnen; dafll jede
Handlung unvermeidlich aus dem Wunsch zur Lust oder aus
der Abneigung zur Unlust entsteht. <«Die Natur hat die Men-
schen unter zwei Herrscher gestellt, den Schmerz und die

1 Werke I, 18, 19.



Der Utilitarismus vor Sidgwick und Spencer. 1

Lust. Sie allein bestimmen, was wir tun miissen und tun werden.»
Dies sind die, Anfangsworte von Benthams <Introduction to the
Principles of Morals and Legislations. Er schreckt nicht vor
der konsequenten, wenn auch noch so paradoxen Anwendung
dieser Theorie zuriick. Die Unlust ist das einzige Bose, Lust
das einzige Gute. Wenn also jedes Motiv eine Lust ist, 30 ist
jedes Motiv an sich gut. Die Lust der Bisheit, so armselig
und schlecht sie auch ist, ist doch als blofie Lust gut.! Die
Folgen allein machen die Handlung schlecht. Und jene Tat ist
die beste, die fiir alle betroffenen Personen die grifte Lust be-
deutet.

Alle Motive also sind selbstsiichtige, da sie durch Lust und
Unlust des Handelnden bestimmt werden. Bentham will nicht
die Unabhingigkeit altruistischer Motive zugeben. Und auf die
Frage, warum er gerade so viel Selbstlosigkeit in der Arbeit
fir das Wohl anderer betitigt, antwortet er: <Ich bin ein selbst-
siichtiger Mensch; selbstsiichtiger als ich kann man nicht sein.
Aber in mir kommt es irgendwie zustande, dal die Selbstsucht
in Gestalt des Wohlwollens erscheint. Es gibt niemand auf
Erden, dessen Leiden mir Freude machen wiirde — so grof§
ist die Macht der Sympathie in mir.»? <Blof Selbstsucht», sagt
er irgendwo, <kann als Nahrung dienen, obgleich Sympathie sehr
gut als Nachtisch ist.»

Ganz konsequent beschrinkt Bentham alle Lustverschieden-
heit auf die der Qualitit. Ein wesentlicher Unterschied hin-
sichtlich der Quantitit kann nach jhm nicht bestehen. Er stellt
sogar einen Lustkalkul auf. KEine Lust mag die andere iiber-
treffen in der Dauer, der Intensitit, der Gewiflheit, der Nihe?,

! Principles of Morals and Legislation, S. 48.

2 Werke XI, 95.

* Sidgwick lilitin seiner Darstellung von Benthams Lehre in «Outlines
of the History of Ethics» die Nihe (propinquity) von diesem Kalkul fallen,
und in einer Fufinote schreibt er (S.241): «Bentham adds ,,propinquity or
remoteness”: I can hardly suppose him to mean that the date of a plea-
sure affects its value rationally estimated, except in so far as increase
of remoteness necessarily involves some increase of uncertainty». In seiner
«Methods of Ethics» schreibt er dariiber: sproximity is & property which
it is reasonable to disregard except in so far as it diminishes certaintys,



8 I. Kapitel.

der Fruchtbarkeit (d. h. die Féhigkeit andere Lustgefithle zu-
~ schaffen), der  Reinheit (d. h. das Freisein von jeglicher Bei-
mischung der Unlust) und der Ausdehnung (d. h. die Zahl der
betroffenen Personen). Aber das ist alles. «Wenn die daraus.
erzeugte Lust gleich ist, so ist Pushpin! ebensogut wie Poesie.»

Aber nun beginnt das grofie Problem des Utilitarismus
Benthams. Das Summum Bonum ist das Gliick aller, das ein-
zige Motiv des Individuums aber ist und kann nur seine eigene
Lust sein. Der Mensch muf nach seiner psychologischen Ver-
anlagung seine eigene Lust suchen, und er sollte doch das all-
gemeine Gliick erstreben. Wie kann man diese sich wider-
sprechenden Tatsachen in einem harmonischen ethischen System
vereinigen? :

Dies ist aber nicht die Frage, die Bentham sich stelit. Er
sicht das Problem nicht mit dem Auge des ethischen Philosophen,
der eine feststehende ethische Theorie sorgsam auszuarbeiten
sucht; er verhghnt solche Arbeit. «Wahrend Xenophon Ge-

Bentham ist in diesen Irrtum wahrscheinlich dadurch geraten, daf er
Beccarias Analysis der Resultate der Bestrafung folgt; die Niahe einer
Strafe libt an sich zweifellos einen groflen Einflu auf den Willen aus.
So viel wenigstens scheint die folgende Stelle von einem Manuskript
Benthams, den Halevy zitiert, zu beweisen: «The idea of estimating the
value of each sensation by analysing it into these four ingredients [inten-
sity, duration, probability, proximity] I took from Beccaria. Considering
that punishment is but pain applied to a certain purpose . ... ... it
seemed to me that such an analysis was the very thing wanted as the
foundation for a complete system of moral science.» (Halevy, La Formation
du Radicalisme philosophique I, 8. 400, vgl. auch Sorley-Mind 1904,
S. 270.) Doch hat hier Sidgwick zweifellos unrecht. Bentham hat wirk-
lich geglanbt, daB die Nahe eines Lustgefithls seinen Wert tatsichlich
beeinfluat. Dies beweisen die zwei folgenden Stellen, die ich in Manu-
skripten Benthams in dem britischen Museum gefunden habe: In Add
Mss. Brit. Museum 29, 807, S. 224 (8. Sept. 1811), schreibt er, indem er
gegen die katholische Fegfener-Lehre polemisiert: <For no conceivable
felicity would I willingly endure any such torment for forty weeks or.
one week. I had rather be annihilated»; und wieder (8. 285, 27. Febr. 1819):
«Hell without heaven, yes! And such is the catholic future life. For.
to obtain any imaginable joy’ who would consent to 40,000 years, or
40 years, or one year of previous burning torment?»
! Ein englisches Kinderspiel, das mit Stecknadeln gespielt wird.



Der Utilitarismus vor- Sidgwick und Spencer. 9

schichte schrieb und Euclid Geometrie lehrte, redeten Sokrates
und Plato/Unsinn doch! unter. dem Vorwand, Weisheit und Moral
zu lehren.»! Bentham ist kein Moralist.. Ethik ist ihm nur ~
Mittel zum Zweck. Er will die MiBbrduche der englischen Ge-:
setze zur Schau stellen und den Weg fiir soziale Reformen
ebenen.

Kurz, Bentham ist vor allem Jurist, Gesetzgeber. «Sein
ganzes Leben verbrachte er mit dem Versuch, eine Wissenschaft
der Gesetzgebung zu erschaffen.»® Von diesem Standpunkt aus
betrachtet er das Problem, das also jetzt ein praktisches,
kein philosophisches mehr ist. Der Gesetzgeber muf fir das
grofite Gliick einer Gesellschaft sorgen, in der naturgemiB jeder
einzelne pur sein eigenes Gliick sucht. Und wie kann dies
geschehen? Es ist klar, er muffi dem Geist. des einzelnen
Motive bringen, die ihn antreiben, und. ihn veranlassen, das
Gliick der Allgemeinheit zu suehen. Er muf ihn iiberzeugen,
daB es sein eigenes Interesse erfordert, das allgemeine Wohl
mit zu erstreben. Er mufl ihm zeigen, wie das allgemeine
Gliick auch zu seinem eigenen notwendig ist. Und soweit das
noch nicht der Fall ist, muB er als Gesetzgeber es zam In-.
teresse des Individluums machen, das Gut der Gesellschaft zu-
erstreben. Kurz, er mufl die Gesellschaft wieder aufbauen,

Aber die einzigen Motive, die das Individuum beeinflussen,
sind Lust und Unlust. Welche Lustgefiihle und welche Un-
lustgefiihle filhren denn nun aber das Individuum dazu, das
aligemeine Wohl zu suchen? Dies ist die eigentlich wichtige -
Frage des Benthamismus. Solche Lust- und Unlustgefiihle .
nennt Bentham die Sanktionen der Moral. Diese Sanktionen
spielen eine bestinmte Rolle in der nachfolgenden Geschichte
des Utilitarismus. Bentham findet vier Sanktionen heraus. Die
Lust und Unlust, die einer Handlung im gewdhnlichen Laufe
der Natur folgen, nennt er die physische Sanktion; die, die
durch das Urteil des Magistrats entstehen, die politische.
Sanktion; die, die aus der Stellung der Gemeinschaft gegen-

1 Deontology I, 40. — * Leslie Stephens, History of -the English
Utilitarians I, 817. _ ‘ . o -



10 I. Kapitel.

iiber den Handlungen des Individuums hervorgehen, die mora-
lische/voder| [diecpopuldre Sanktion. Endlich gibt es noch
eine religiése Sanktion — d. h. Lust und Unlust, die man
durch das unmittelbare Eingreifen eines hoheren, unsichtbaren
Wesens erhofft. An der religidsen Sanktion hat Bentham aber
blof ein rein praktisches Interesse. Er als Gesetzgeber mag
damit rechnen, daf viele Menschen solche Strafen fiirchten.
Er stiitzt sich nicht wie sein Zeitgenosse Paley darauf, dal die
religiose Sanktion die letaten Schwierigkeiten der Ethik lose.
Leslie Stephen bemerkt ganz treffend: «Bentham ist Paley
minus seinem Glauben an Héllenfeuer>.

Bentham illustriert seine Sanktionen durch folgendes Bei-
spiel!: Das Haus eines Mannes brennt ginzlich ab. Geschah
es rein durch Zufall, so ist es nur ein Mifigeschick; war es
durch eine Fahrlissigkeit verschuldet, so ist es eine Strafe der
physischen Sanktion; wurde es durch den Spruch des Magistrats
veranlalit, so ist es die Strafe der politischen Sanktion; war er
jedoch durch seinen Charakter bei seinen Nachbarn unbeliebt
und wurde ihm darum nicht geholfen, so ist es die Strafe der
moralischen oder populdren Sanktion. Endlich wenn der Brand
durch einen unmittelbaren Akt gottlichen Milifallens hervorge-
rufen wiirde, so haben wir die Strafe der religiosen Sanktion.

John Stuart Mill bemiiht sich mit jener Klarheit und Un-
parteilichkeit, die ihn immer auszeichnet, in einem seiner besten
Essays?, die Grofe sowohl wie die Schwachheit seines Lehrers
zu wiirdigen. Er gibt zu, daf nichts Neues in Benthams
ethischer Lehre ist; viele vor ihm hatten die Theorie der Niitz-
lichkeit schon dargelegt. Auflerdem war seine ganze Theorie
vom Leben einseitig. «Sie iibersieht», sagt er, «die moralische
Seite in der Natur des Menschen im wahrsten Sinne des Wortes.»
«Wohl kann sie lehren, du sollst weder schlagen, noch brennen,
noch stehlen; aber sie kann niemals auf die feineren Regungen
im Wesen des Menschen einwirken.» Auch kann sie nichts mehr
fiir die Gesellschaft tun. «Sie kann nichts fiir die geisti-

! Principles of Morals and Legislation, Cap. III.
' Essay on Bentham; Dissertations I, 880.




Der Utilitarismus vor Sidgwick und Spencer: 11

gen Interessen der Gesellschaft tun, sie geniigt selbst nicht
fir ihre materiellen.»O E§'/ist"'aber in der Gesetzgebung, daf
Mill das grofle Verdienst Benthams sieht. <Er fand die Rechts-
philosophie ein Chaos und hinterliel sie als Wissenschaft.»
Mill schildert uns die Ungerechtigkeit, die Verdorbenheit, das
Chaos der englischen Gesetze, wie es Bentham vorfand, und
jene abergliaubische Verehrung, welche dieses <verderbliche Ge-
misch» vor Priifung und Zweifel schiitzte. «Ruhm sei Bentham,
daB er diesem Aberglauben den Todesstol gegeben hat, dag er
der Herkules dieser Hydra war, der St. Georg dieses verpesten-
den Drachens.»!

Dieses Urteil Mills ist das Urteil der Geschichte. Bentham
ergriff eine Formel, die in den Handen der andern nur eine
abstrakte Theorie war. Er gab ihr Leben und Blut. Er
machte sie zur gewaltigen Maschine der Reform. So griindete
er einen Sammelort fiir die Krifte des Fortschritts und gewann
einen Ebrenplatz unter den Wohltitern der Menschheit. Er
war, wie Jodl sagt, «der vorziiglichste Repriisentant des revo-
lutiondren Gedankens in England»?, und nicht mit Unrecht
erklirt Sir Henry Maine, dafl er «nicht ein einziges Reform-
gesetz nach Bentham kennt, das nicht auf seinen Einflug zu-
riickzufiihren wire» 34

3. John Stuart Mill.

Der Utilitarismus John Stuart Mills bedeutet einen grofen
Fortschritt gegeniiber dem Benthams. Mill ging an das Problem
mit einer viel tieferen Kenntnis der menschlichen Natur als
Bentham und mit einer historischen Einsicht, die dieser niemals
besaf. In mancher Hinsicht ist der Unterschied zwischen
Bentham und Mill der gleiche wie der zwischen dem 18. und
19. Jahrhundert. Von seinem Vater James Mill lernte er die
Wichtigkeit der Assoziationsmethode in der Psychologie und von
August Comte die Bedeutung der sozialen Gefithle. So war er

! Essay on Bentham. — ? Geschichte der Ethik II, S. 434.

8 Early History of Institutions, S. 897.

4 Benthams Hauptfebler besteht darin, dal er eine Formel, welche
fiir die Gesetzgebung richtig ist, auch gleichzeitig als eine ethische auffafit.



12 1. Kapitel.

befihigt, .den einseitigen KEgoismus an dem Benthams ganze
Theorie ' hingen“blieb, lzu' liiberwinden.

Mill stimmt, was das Kriterium und das Endziel der Moral
anbetrifft, mit Bentham iiberein. «Handlungen sind gut, wenn
sie dazu dienen Gliick hervorzubringen; schlecht, wenn sie das
Gegenteil davon bewirken.»' Gliick ist also der MaBstab der
Moral, und das hochste Gut ist das grofite Gliick insgesamt,
nicht das grofte Glick des Handelnden.?

Mill macht (wie Bentham) einen eigentiimlichen Unter-
schied zwischen Motiv und Zweck (intention). <Die Moral
einer Handlung héngt génzlich von ihrem Zweck ab, d. h. da-
von, was der Handelnde tun will. Aber das Motiv, d. h. das
Gefiihl, das ihn veranlafit etwas so und so zu wiinschen, macht,
wenn es- keine Anderung der Handlung hervorruft, keinen
Unterschied in der Moral der Handlung, obgleich es einen grofien
Unterschied in unserer moralischen Achtung des Handelnden
ausmacht.»®

Was die Analyse der Lust anbetrifft, versucht Mill, Bentham
in .einer Weise zu verbessern, die viel Wortstreit verursacht
hat, ihn in Wirklichkeit aber iiber allen Hedonismus erhebt.
Die Lust ist sowohl in der Art wie im Grade verschieden, in
der Qualitit wie in der Quantitit.* *«Kein intelligentes Wesen
wird einwilligen fiir einen Narren zu gelten, kein Gelehrter
fiir einen Unwissenden, kein Mensch mit Gefiihl und Gewissen
mochte selbstsiichtig und niedrig werden, selbst wenn sie davon
iiberzeugt wiren, daf der Narr, der Dummkopf oder der
Schurke mehr mit seinem Los zufrieden ist, als sie mit dem
ihrigen.» Auf die Frage, wer zu entscheiden habe, ob eine
Lust héherer Art sei als eine andere, antwortete Mill in wahr-
haft platonischer Art: derjenige, der Erfahrung in beiden hat.
Es ist ein Gefiihl der Wiirde (feeling of dignity5), das uns dazu
fiihrt, die hohere Lust zu schitzen. «Es ist besser ein unbe-
friedigter Mensch als ein zufriedenes Schwein zm sein, besser
ein unzufriedener Sokrates als ein zufriedener Narr. Und wenn

! Utilitarianism, 8. 9. — ? Utilitarianism, 8. 16.
38.27.—48.11,12. — ¢ 8. 18,



Der Utilitarismus vor  8idgwick und Spencer. 18

der Narr und das Schwein anderer Ansicht sind, 50 kommt
dies daher;/weil |sie:mur cihre Seite der Frage kennen.»?!

Dies ist alles sehr wahr und sehr gut, aber kein Hedonis-
mus. Ebenso edel sind Mills Bemerkungen iiber die Selbst-
opferung. Er erkennt die Tatsache und die Pflicht der Selbst-
opferung an. Er preist den Helden und Mirtyrer, der sein
eigenes Gliick opfert, um das Wohl der andern zu fordern,
«aber der, der dies aus ‘irgendeinem andern Grunde tut, ist
nicht mehr der Bewunderung wert als jener Asket, der sich
auf seine Siule stellte. Er mag ein begeisternder Beweis sein
fiir das, was der Mensch tun kann, aber sicherlich nicht ein
Beispiel fiir das, was er tun sollte.»® Sowohl bei dem eigenen
wie bei dem Gliicke anderer wird ein Utilitarier s0 streng
unparteiisch sein wie ein uninteressierter und wohlwollender
Zuschauer. Aus der goldenen Regel des Jesus von Nazareth
lesen wir den vollkommenen Geist der Utilitdtsmoral.»®

Mill hat wiederum mehr als Bentham Achtung vor der
bestehenden Moral. Gliick ist wohl der letzte, aber nicht not-
wendig der unmittelbare Zweck der Moral. - Der Utilitarismus
will keine neue Moral schaffen, keine Umwertung aller Werte.
Die herrschende Moral geniigt zur praktischen Fiihrung, ob-
gleich sie hie und da korrigiert werden muf. In seinem Essay
‘iiber Bentham tadelt Mill an ihm, dal er als <unbestimmte
Allgemeinheiten» die ganze unanalysierte Erfahrung der Gattung
von sich weist. «Wenn ein Utilitarier,» schreibt er, <ehe er
etwas tut, immer erst den Erfolg abwigen wollte, so wire dies
ebenso unsinnig, als wenn ein Christ vor jeder Handlung die
ganze Bibel durchlesen wollte.»* Die Navigationskunst ist auf
Astronomie gegriindet und doch gehen die Schiffer in See, ohne
fiir sich den See-Kalender zu berechnen.

In seinem vierten Kapitel behandelt Mill die Frage vom
hochsten Gut. Die letzten Zwecke, sagt er treffend, lassen
keinen Beweis im gewohnlichen Sinne des Wortes zu. Wir
konnen uns nur direkt an das Selbstbewufitsein wenden. a) Glick
ist eins der Ziele unseres Verhaltens. Der einzige Beweis,

1 Util, S. 14. — * Util,, 8. 23.
3 Util, S. 24, 26: — 4 Util, 8. 84. — ° Util, 8. 82,



Nx

14 1. Kapitel.

daB ein Ton horbar ist, ist der, daB die Menschen ihn horen.
Der einzige Beweis, da etwas wiinschenswert ist, ist jedermanns
eifriges Verlangen danach. Jeder Mensch wiinscht tatsichlich
sein eigenes Gliick. Kein anderer Beweis ist moglich. <Das
Gliick eines Menschen ist ein Gut fiir ihn, das allgemeine Gliick
also ein Gut fiir alle.»! Gliick ist also ein Ziel. Aber es ist
auch b) das Ziel. Denn jede Sache, die der Mensch sich
wiinscht, ist wertvoll als Mittel zam Gliick. Auch die Tugend,
sucht Mill zu zeigen, ist im letzten Grunde wiinschenswert nur
als Mittel zum Gliick.

Und doch lehrt Mill, daB die Tugend Selbstzweck sein
kann und sein soll. Dies ist durch das Assoziationsprinzip
wohl moglich. Jedes Mittel linft Gefahr, selber Zweck zu
werden, gerade wie der Geizhals dazu kommt, das Gold um
des Goldes willen zu lieben. So liebt der gute Mann die
Tugend ohne jedes weitere Interesse. «Der Geist steht nicht
auf dem rechten Standpunkt, ist nicht der Niitzlichkeit gemdg,
nicht dem allgemeinen Gliicke forderlich, der nicht die Tugend
in dieser Weise als in sich wiinschenswert liebt.»® Nichts-
destoweniger wird die Tugend doch immer als ein Teil des
Gliickes erstrebt. Diejenigen, die die Tugend um ihrer selbst
willen wiinschen, erstreben sie, weil das BewuBtsein davon ihnen
Lust oder das Bewufltsein des Fehlens der Tugend Unlust be-
deutet — oder aus beiden Griinden.®

Wenn das letzte Ziel Gliick ist, warum sollte jedes Indi-
viduum das allgemeine Gliick suchen? Dies ist natiirlich das
grofe Problem des Utilitarismus. Mills Antwort ist der Ben-
thams ghnlich; die verschiedenen Sanktionen sind die Quelle
der Verpflichtung. Aber Mill fiigt noch eine andere Sanktion
hinzu, auf die er groBen Nachdruck legt. Dies ist die innere
Sanktion der Pflicht — ein Gefiihl in unserm Geist, das das

‘Wesen des Gewissens bildet und die letzte Sanktion aller Moral

ist. Es ist «das Gefiihl der Einheit mit unseren Mitmenschens.
Hier zeigen sich bei Mill starke Spuren von Comtes Einflu.
Er sucht zu zeigen, wie die Natur der Menschen wirklich sozial

1 Util, 8. 88. — * Util, S. 84, — ® Util, 8. 57.



Utilitarismus and Intuitionismus. 15

ist, wie mit dem Fortschritt der Zivilisation das soziale Gefiihl
sich notwendig verstirkt und wie der Mensch allmihlich dazu
kommt, sein Gliick mit dem Gliicke der andern zu identifizieren.
Und die Zukunft wird, meint er, dies noch vertiefen. Wenn
wir annehmen, dag dieses Gefiihl der Einheit wie eine Religion
gelehrt wiirde und daf die ganze Kraft der Erziehung, der
Institationen und der herrschenden Meinung — wie es einst
bei der Religion der Fall war — darauf gerichtet wiirde, jeden
Menschen von Kindheit an aufwachsen zu lassen in einem
Milieu des Bekenntnisses und der praktischen Anwendung
dieses Solidaritdtsgefiihls, so, denke ich, wiirde niemand, der
sich dies vorstellen kann, «<Bedenken hegen hinsichtlich der Taug-
lichkeit der letzten Sanktionen der Gliickseligkeitsmorals.!

II. Kapitel.
Utilitarismus und Intuitionismus.

Will man die Stellung Sidgwicks und Spencers in der Ent-
wickelung des Utilitarismus begreifen, so geht man am besten
von einer Betrachtung der Beziehung beider zum Intuitionismus
aus. Man kann in der Tat die ganze Geschichte des Utilitaris-
mus, von der Zeit Benthams an, nur in seinem Gegensatz zu
der ihm gegeniiberstehenden Theorie des Intuitionismus voll-
standig verstehen. Der Grund davon liegt auf der Hand. Am
Ende des 18. und in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts
war es in England die einzige Theorie, die dem Utilitarismus
die Herrschaft streitig machte.

Bei den englischen Moralisten der friitheren Zeit findet man
intuitionistische und utilitaristische Elemente friedlich mit-
einander vereint. Hutcheson war es ja — wie wir gesehen
haben —, der zuerst das Prinzip von der grofiten Gliickseligkeit
der groften Anzahl aufgestellt hat. :

Dagegen wurde in den Zeiten eines Hume Hartley und
Adam Smith die Ethik einfach ein Zweig der Psychologie.

1 Util, 8. 49.




i . II. Kapitel.

Diese Moralisten gehen fast ganz auf in der Frage nach dém
Ursprung der sittlichen Gefiihle. Die Frage: «Was ist recht?»
tritt in den Hintergrund. Zur Losung aller  ethischen Fragen
bedient man sich des Prinzips der Ideenassoziation. So groB
ist die Macht der Psychologie iiber die Ethik, da da, wo
Hume eigentlich psychologische Fragen behandelt, man die
Sprache der Ethik hort. Er gpricht z. B. von der «Wirklich-
keit der moralischen Unterscheidungen» (reality of moral di-
stinctions) und weint damit einfach die psychologische Tatsache,
daf man bestimmte Neigungen und Abnelgungen fiir verschie-
dene ethische Qualititen hat.!

Dieser Versuch einer zersetzenden psychologischen Analyse
brachte seinen unvermeidlichen Riickschlag, Er fiihrte zu
einem Rekonstruktionsversuch, in dem die beiden Richtungen
des modernen Utilitarismus und des modernen Intuitionismus
ihren Ursprung haben. Der letztere, vertreten durch Ménner
wie Price, suchte die Giiltigkeit der Common-Sense-Moral zu
griinden. Die andere Schule nahm Humes Niitzlichkeits-Prinzip
an und erhob es zum letzten Kriterium der Sittlichkeit. Nach
den Intuitionisten sind die moralischen Distinktionen letzte nicht
weiter analysierbare Tatsachen, nach den Utilitariern miissen
sie einen verniinftigen Grund haben. Eben dem Umstand, daf
die utilitaristische Schule eine verniinftige Erklirung fiir die
Moral suchte — so einseitig auch diese Erklirung war —, hat
sie es zu verdanken, daB sie so fruchtbar fiir die zukiinftige
Geschichte der Ethik geworden ist.
~ Zur Zeit Benthams und Mills besteht der schroffste Gegen-
satz zwischen diesen beiden ethischen Schulen. Bentham bietet
in seinem Werke <Introduction to Morals and Legislation»
seinen ganzen Witz und Verstand auf, um den Intuitionismus
in den verschiedenen Formen, die derselbe angenommen hatte,
lacherlich zu machen, Sie sind <nur ebensoviele Veranstaltungen,
die Notigung, einem #uBern Zeichen zu folgen, zu verhiiten und
den Leser zu bestimmen, des Autors Ansichten und Gefiihle
anzunechmen».? Heute konnen wir sehr wohl verstehen, daf

1 Vgl. Sidgwick, History of Ethics, S. 228. — * Werke, Bd. I, S. 8.




Utilitarismus und Intuitionismus. 17

zur Zeit Benthams der Utilitarismus ein gewaltiges Reform-
prinzip war)/wihrendandererseits die Common-Sense-Moral eine
michtige Verteidigungswaffe in den Hiinden derer war, welche
fir die alten tief eingewurzelten MiSbriuche kimpften und den
Mantel der Anstindigkeit iiber die innere Faulnis hoch gehal-
tener Einrichtungen zu decken suchten. Hier in dem Arsenal
der Moral-Sense-Schule fanden selbst Sklavenhindler und Sklaven-
besitzer ihre Verteidigungswaffen.

Auch Mill hat den Intuitionismus fiir den absoluten Gegen
satz. des Utilitarismus angesehen. Mill geht so weit, daf er
behauptet, diese beiden Theorien hiitten die Philosophen von
den friihsten Zeiten an getrennt. Den Intuitionismus bezeichnet !
er als die Theorie, nach welcher die Unterscheidung von Recht
und Unrecht fiir eine letzte, nicht weiter zu erklirende Tat-
sache gilt und diese Unterscheidung selbst, wie beim Sehen von
Farben, vermoge einer besonderen Fiahigkeit wahrgenommen
wird. Dagegen leugnet der Utilitarismus, daB8 diese Unter-
scheidung eine letzte Tatsache ist, und meint, daB sie von den
gewohnlichen Eigenschaften der Handlungen herflieit, zu deren
Erkenntnis wir keine andern Fihigkeiten als unsern Verstand
und unsere Sinne brauchen. Mill betrachtet den Intuitionismus
als das Gegenteil von allem, was wissenschaftlich ist: er sei
nur ein wenig besser als die blinde Autorititsmoral — eine
Theorie, die «souveriin regiere, wo die Vergitterung der Schrift-
worte aufgehort hat und wohin der Einflul von Benthams
Philosophie noch nicht gekommen ist».2

Eine solche Haltung nimmt Mill wie auch Bentham zu der
intuitionellen Schule ein. Man braucht nur die Schriften von
Whewell zu lesen, um zu sehen, daB ein Reprisentant des In-
tuitionismus zu dieser Zeit nicht weniger kiihn war in der Be-
tonung dieser Gegensiitze. Eine Versohnung zwischen so ver-
schiedenen Theorien wiirde Mill und seinen Zeitgenossen absurd
erschienen sein. Dagegen ist es eben das Verdienst, sie zustande
gebracht zu haben, das unsere beiden Philosophen — Spencer

! Digsertations, Bd. I, S. 132, 123.
? Essay on Comte and Positioism, 8. 71.
Sinclair, Der Utilitarismus bei Sidgwick u. Spencer. ‘ 2



18 IL. Kapitel.

und Sidgwick — sich zuschreiben. Ihre Methoden, die wir
zunichst, betrachten miissen, fallen durch ihre Verschiedenheit
auf. Spencer vertraut auf die Evolution und die genetische
Methode, wiihrend Sidgwick auf die empirische Methode ganz
und gar verzichtet und den Utilitarismus auf eine intuitionisti-
sche Basis zu bauen unternimmt.

Sidgwick und der Intuitionismus.

Den Intuitionismus bezeichnet Sidgwick® als die ethische
Theorie, welche behauptet, daf bestimmte Arten von Hand-
lungen ohne Riicksicht auf die Folgen vorgeschrieben werden.
Er unterscheidet drei Arten von Intuitionismus:

1. Perzeptionalen Intuitionismus, nach dem ange-
nommen wird, daB die Richtigkeit einer einzelnen Handlung
unmittelbar erkannt wird, d. h. ohne Beziehung auf allgemeine
Regeln.

2. Dogmatischen Intuitionismus oder die Common-
Sense-Moral, welcher von der Behauptung ausgeht, daf wir
bestimmte Hauptregeln mit wirklich klarer und im letzten Grunde
gliltiger Intuition unterscheiden kénnen; und

3.Philosophischen Intuitionismus, welcher die Common-
Sense-Moral als im allgemeinen richtig anerkennt, aber hierfiir
eine philosophische Grundlage zu gewinnen sucht, welche sie
nicht von selbst darbietet.

Es ist bemerkenswert, daB, wie Sidgwick ausfithrt, in der
Geschichte der englischen Ethik, ganz im Gegensatz zu dem,
was wir erwarten konnten, der philosophische Intuitionismus dem
dogmatischen Intuitionismus vorangeht. Das ist aus der Tat-
sache zu erkliren, dal es eine Reaktion gegen Hobbes' materia-
listischen Egoismus war. Der spitere Intuitionismus war ander-
seits eine Reaktion gegen Humes Empirismus und gab sich
zufrieden mit einer bloSen Formulierung der Common-Sense-
Moral.

Was den perzeptionellen Intuitionismus angeht, so gibt
Sidgwick zu, daB partikulare sowohl als universale Intuitionen

1 Vgl. Methods of Ethics, Book I, Kap. 8.



Utilitarismus und Intuitionismus. 19

in dem gewohnlichen sittlichen BewufBtsein gefunden werden.
Und tatséchlich ist;der perzeptionelle Intuitionismus der populdre
Begriff von Gewissen. Wire aber dieser Begriff richtig, so be-
diirften wir iiberhaupt keiner wissenschaftlichen Ethik. Diese
partikularen oder auf einzelne Handlungen sich beziehenden
Intuitionen sind weit davon entfernt, unfehlbar und unwiderleg-
lich zu sein. Das Gewissen #@ullert sich in verschiedener Weise
bei verschiedenen Volkern, bei verschiedenen Individuen desselben
Volkes und sogar bei demselben Individuum zu verschiedenen
Zeiten. Tatsachen wie diese machen den perzeptionellen In-
tuitionismus hinfillig.

Doch wo partikulare Intuitionen den richtigen Weg ver-
fehlen, halten wir uns an universale Intuitionen oder generelle
Regeln. Solche allgemeine Regeln bilden die gewihnliche Moral.
Aber diese allgemeinen Grundsétze reichen oft nicht aus, um
besondere Fille zu entscheiden, und da wir um des Handelns
willen ethische Studien treiben, so miissen wir iiber die gemeinen
sittlichen Begriffe nachdenken und sehen, was wir mit Sicher-
heit und Priizision iiber sie sagen kiénnen.

So wird Sidgwick zu einer Priifung des dogmatischen In-
tuitionismus oder der Moral des Common-Sense gefiihrt. Diese
- griindliche Untersuchung, die mehr als ein Drittel seines ganzen
Werkes fiillt, ist, wie von den Ethikern aller Schulen anerkannt
wird, Sidgwicks wertvollster Beitrag zur Moralwissenschaft. Selbst
sein strengster Kritiker, Bradley!, sieht sich gedrungen, ihren
Wert zuzugeben, widhrend Gelehrte, welche Sidgwicks ethischen
Standpunkt niher stehen, wie Bain? in England und v. Gizycki®
in Deutschland mit ihrem Lob nicht sparsam gewesen sind.
Es wird gut sein, Sidgwicks Absicht bei dieser Priifung in seinen
eigenen Worten wiederzugeben. <«Es ist unzweifelhaft,» sagt
er, <«daf die moralischen Anschauungen des gemeinen Menschen
in vielen Punkten locker, schwankend und gegenseitig wider-
sprechend sind. Daraus folgt aber nicht, daf wir von dieser
fliissigen Masse der Meinungen ein Depositum von klaren und
allgemein angenommenen Prinzipien nicht erhalten konnen. Ich

! Mr. Sidgwicks Hedonism, S. 59. — 2 Mind 1876, 8. 177. — * Viertel-
jahrsschr. f. wiss. Phil. 1880, 8. 111; International Journal of Ethics, Vol. 1.
2*



20 II. Kapilel.

habe versucht, durch bloSe Reflexion iiber unsere gemeinsame
Moral/ /diejenigen allgemeinen Prinzipien oder Maximen festzu-
setzen, denen gemil man verschiedene Arten des Handelns, in
den verschiedenen Gebieten des Lebens, als richtig oder ver-
niinftig ansieht. Die implizite bestehenden Primissen unserer
gemeinsamen moralischen Urteile explizite zu machen, ist meine
einzige Absicht gewesen.»!

. Sidgwick bezweckt daher weder den Intuitionismus zu be-
weisen, noch ihn zu widerlegen. Die Moral, die er priift, ist -
seine eigene sowohl als die seiner Leser. Er priift sie nicht
von einem &ulern Standpunkt aus, sondern versucht zu ermitteln,
inwieweit die ihr zugrunde liegenden Regeln deutlich und klar
gemacht und miteinander in Zusammenhang gebracht werden
konnen. Es ist bemerkenswert, daB Sidgwick diesen Teil seines
Buches zuerst geschrieben hat, und dal er die Idee dazu seinem’
Studium der aristotelischen Ethik verdankt. <Das, was er
(Aristoteles) uns gegeben hat, war die durch sorgfiltige Ver-
gleichung. in ihre Konsequenz verfolgte griechische Common-
Sense-Moral, und zwar nicht als etwas ihm #uBerlich Gegebenes,
sondern das durch Uberlegung Gefundene, welches wir — er
und andere — denken. Und war dieses nicht die durch Fragen
hervorgelockte sokratische Induktion ? Kann ich ihn hierin nicht
nachahmen und in derselben Weise unparteiischer Reflexion iiber
die geldufige Meinung dasselbe fiir unsere Moral hier und jetat .
tun?>3?

In einer Reihe von Kapiteln, die durch strenge Unpartei-
lichkeit, auBerordentliche Kraft der Analyse und tiefe ethische
Einsicht ausgezeichnet sind, setzt Sidgwick diese Absicht durch.
Die allgemeinen Begriffe der Common-Sense-Moral (z. B. Weis-
heit, Wahrheit, Klugheit, Selbstbeherrschung, Gerechtigkeit,
Gesetze und Versprechen, Tapferkeit und Demut) werden alle
nacheinander einer sorgfiltigen Priifung unterworfen. Uberall
zeigt sich dasselbe Resultat. Der gesunde Menschenverstand
billigt die Prinzipien nur, wenn man sie in einem Zustand un-
bestimmter Allgemeinheit lift. Die Grenzen eines jeden Prinzips

! Methods of Ethics, S. 888.
2 Biographical Fragment.



- Otilitarismus, und Intuitionismus. 21

lassen sich niemals genau angeben. Unmoglich ist es, die Grund-
gitze des, Common-Sense,zu wissenschaftlichen Axiomen zu er-
heben. Der Versuch dieses zu tun fiihrt den gesunden Menschen-
verstand in Konflikt -mit sich selbst. Immer und immer wieder
treten Alternative hervor, zwischen denen zu entscheiden der
gesunde Menschenverstand sich weigert. Viele Schwierigkeiten
werden pur dadurch gelost, dal man die utilitaristische Norm
anwendet. Nirgends stoBen wir auf selbstevidente oder intuitive
Prinzipien.

Obgleich danach die Moral des gesunden Menschenverstandes
eine Basis fiir die Ethik nicht zu geben vermag, so zeigt doch
die Priifung Sidgwicks, daf sie fir das Handeln im allgemeinen
als ausreichend zu gelten hat. <Die Hauptregel jedes Begriffes
ist geniigend klar, und die allgemeine Regel, die sie vorschreibt,
verliert ihre Kraft nicht notwendig dadurch, daf es in jedem
Fall ein in Dunkel oder Ungewilheit gehiilltes Grenzgebiet gibt,
oder daf die Regel, wenn man sie priift, nicht absolut und un-
fehlbar erscheint. Kurz gesagt: Die Moral des Common-Sense
kann zwar der praktischen Leitung der gewdhnlichen Menschen
unter gewohnlichen Umstéinden vollkommen addquat sein, aber
bei dem Versuch, sie zu einem System intuitionaler Ethik zu
erheben, kommen ihre unvermeidlichen Unvollkommenheiten zum
Vorschein, ohne uns in den Stand zu setzen, dieselben zn be-
seitigen.»*

Der philosophische Intuitionismus.
- Indem die. Common-Sense-Moral sich nicht fdhig gezeigt
hat, eine befriedigende Basis fiir die Ethik zu liefern, geht
Sidgwick zundchst zu einer Erorterung des philosophischen In-
tuitionismus iiber. Die Aufgabe des Philosophen, meint er, sollite
nicht bloB sein, die gewohnliche Moral zu formulieren, sondern
vielmehr zu einigen tieferen ihr zugrunde liegenden Prinzipien
vorzudringen. Vielleicht kann man auf diese Weise intuitive
Grundsitze von wirklicher Klarheit und Sicherheit finden. Philo-
“sophen haben allerdings manchmal versucht dieses zu tun; ihre

! Methods, . 861.



22 1I. Kapitel.

Resultate sind aber meistens Tantologien und Zirkelschliisse
gewesen, wie z. B.: <Es ist verniinftig, der Natur gemiB zu leben,
und es ist natiirlich, der Vernunft gemif zu leben». Trotzdem
fiihrt eine sorgfiltige Priifung Sidgwick zu der Annahme, dag
es gewisse abstrakte intuitive Prinzipien gibt, obgleich sie nicht
allein durch sich selbst zu einer vollkommenen praktischen
Leitung ausreichen. Solche Prinzipien liegen der Gerechtigkeit,
der Klugheit und dem Wohlwollen zugrunde. Als letztes Re-
sultat von Sidgwicks Untersuchung ergeben sich folgende drei
Axiome:

Erstens betrachten wir die Ahnlichkeit der Individuen, die
ein logisches Ganze ausmachen, so kommen wir zu dem Prinzip
der Gerechtigkeit, das sich in folgende Formel fassen lifit: <Es
kann nicht recht sein fiir A, B zu behandeln in einer Weise,
in welcher es unrecht fir B wire, A zu behandeln, wenn kein
anderer Grund vorliegt als der, dafl sie zwei verschiedene In-
dividuen sind, und wenn kein Unterschied zwischen den Naturen
oder Umstinden der beiden besteht, den man als verniinftigen
Grund fiir den Unterschied des Handelns angeben konntes.

Betrachten wir die #@hnlichen Teile eines mathematischen
oder quantitativen Ganzen (und ein solches Ganze macht der
gewohnliche Begriff des Gutes aus), so finden wir noch zwei
Prinzipien. Durch Erwiigung des Verhéltnisses der integrierenden
Teile zum Ganzen und zueinander ergibt sich das selbstevi-
dente Prinzip, daf das Gut eines Individuums als Teil des uni-
versellen Guts von keiner grofieren Bedeutung ist als das Gut
irgendeines andern, aufler wenn ein besonderer Grund vor-
handen ist anzunehmen, daf in einem Fall ein groBeres Gut
verwirklicht werden wird als im andern. Daraus folgt zugleich
das Prinzip des Wohlwollens: <Jedes Individuum ist verpflichtet,
auf das Gut eines andern Individluums ebensoviel Riicksicht zu
nehmen als auf sein eigenes, aufler wenn es bei unparteiischer
Betrachtung findet, daB es nicht in dem Mafle oder mit solcher
Sicherheit erkennbar und erreichbar wie das eigene ists».

Betrachten wir das Gut eines Individuums als ein Ganzes,
so gelangen wir zu dem Prinzip der Klugheit, das eine un-
parteiische Beriicksichtigung aller Seiten unseres bewufiten Lebens




Utilitarismus und Intuitionismus. 28

fordert: «Das Hernach als solches ist nicht mehr und nicht
weniger zu beachten,als das Jetzts.

Diese drei Axiome sind also das letzte Resultat von Sidgwicks
griindlicher Priifung des Intuitionismus. KEr selbst hat sie als
sehr wichtig angesehen. Sie gehéren nicht, wie er richtig be-
merkt, ausschlieflich dem Intuitionismus an, so wie man diesen
gewohnlich definiert. Die Maxime der Klugheit ist ein selbst-
evidentes Prinzip, das in dem rationalen Egoismus enthalten ist.
Die Maxime der Gerechtigkeit gehort dem Utilitarismus eben-
sowohl als dem Intuitionismus an. <«Die Maxime des Wohl-
wollens wird als rationale Basis fiir das utilitaristische
System verlangt.»

In seinem Leben ist Sidgwick frith zu der Uberzeugung ge-
langt, daB der Utilitarismus einer solchen Basis bediirfe. Er-
zogen, wie er uns erzihlt!, unter dem &uleren willkiirlichen
Druck moralischer Regeln fand er noch als junger Mann Er-
leichterung davon in dem Utilitarismus Jobn Stuart Mills. Zu
jener Zeit iibte Mill einen grofien Einflu in England aus, und
die Wirme, Beredsamkeit und Erhabenheit, die seine Darstellung
des Utilitarismus durchweht, hat fiir seine Ethik viele Anhiénger
erworben. Mit Begeisterung hat Sidgwick Mills Utilitarismus
als ein ethisches Glaubensbekenntnis angenommen. Aber bald
fing er an, mit der ganzen Basis des &lteren Utilitarismus und
mit der empirischen Philosophie iiberhaupt unzufrieden zu werden.
Interepsante Spuren dieser inneren Bewegung finden wir in Briefen,
die in seinen kiirzlich erschienenen Memoiren abgedruckt sind.
In seinem 24. Lebensjahre ist er schon iiberzeugt, dafl man ohne
eine intuitive Basis in der Ethik nicht auskommen kann.? Mills
Beweis schien ihm triigerisch und die Basis seiner Ethik unzu-
linglich. Bald danach fing er an die kantische Lehre ein-
gehend zu studieren, die ihn so wesentlich beeinfluft hat bei der
Frage nach einer rationalen Begriindung der Ethik. Das Re-
sultat dieser Untersuchung haben wir soeben betrachtet.

Von zwei Seiten aus hat Sidgwick also eine Versshnung
des Intuitionismus mit dem Utilitarismus unternommen. Erstens

! Biographical Fragment. — * Memoir, S. 90.



.24 o II. Kapitel.

ergibt sich aus einer sorgfiltigen Priifung des Intuitionismus,
daB, der Utilitarismus die endgiiltige Form ist, in welche der
Intuitionismus {iberzugehen geneigt ist, wenn man die Frage nach
selbstevidenten Grundsitzen streng durchfithrt. Zweitens kann
man zeigen, da der Utilitarismus die intuitive Maxime des
Wohlwollens als seine Basis verlangt.

Eins ist aber notwendig, um diesen Beweis durchzufiihren.
Die Axiome Sidgwicks sind ganz abstrakt und formal. Sie sind
blof regulativ oder distributiv und lassen es unbestimmt, was
das hochste Gut ist. An sich sind sie nicht hedonistisch. Sie
behalten ihre Giiltigkeit, einerlei ob das Gut die Lust oder die
Tugend oder etwas anderes sei. Aus diesen abstrakten Formeln
kann der Inhalt der Pflicht nicht abgeleitet werden. Es muf
-erst bewiesen werden, ob das hdchste Gut die Gliickseligkeit
sei. Diesen Beweis versucht Sidgwick spiiter durchzufiihren.
Ob es ihm gelingt oder nicht, werden wir in einem spéteren
Kapitel sehen.

Spencers Versdhnung der beiden Theorien.

Gehen wir nun iiber zu einer Betrachtung von Spencers
Versuch, den Utilitarismus mit dem Intuitionismus zu versohnen.
Seine Methode zeigt einen auffallenden Unterschied von der-
jenigen Sidgwicks. Dieser hat die Grundsitze der Common-
Sense-Moral auf ihre logische Konsequenz hin gepriift; jener
untersucht sie nach ihrem geschichtlichen Ursprung. Sidgwicks
Methode ist rationalistisch, Spencers dagegen genetisch. Bei
ibm kommen die alten sich gegeniiberstehenden Theorien auf
dem gemeinsamen Boden der Entwicklung zusammen. Sidgwick
hat die empirische Philosophie iiberhaupt aufgegeben. Spencer
behilt sie bei und glaubt eine sichere Basis fiir sie in der
neuen Hypothese der Entwicklung zu gewinnen. Kurz: Spencer
geht genau in der von Bentham und Mill vorgezeichneten
Richtung weiter. Er nimmt das Problem der Begriindung des
Utilitarismus auf, da wo Mill es verlassen hatte.

" Mills Kritik des englischen Intuitionismus war nicht ohne
Erfolg. «Niemand leugnet», sagt er, «die Existenz moralischer
Gefiihle. Die Gefiihle existieren, existieren offenbar und kénnen



Utilitarismus und Intuitionismus. 25»

nicht geleugnet werden.»! Und Mill geht noch weiter. Er
bemiiht sich)/ Wert) und)/Geltung der moralischen Gefiihle zu
betonen und die Pflicht, sie zu erziechen. Denn sie vertreten die
kristallisierte Erfahrung der Gattung. Doch lassen sich die
Schwiichen eines Intuitionismus, der diese Gefiihle zu einem
absoluten MaBstab von Recht und Unrecht erhébe, leicht auf-
weisen. Jenes unsichere Schwanken, das sie iiberall zeigen,
wiire allein genug, um dieses letzte gottgegebene Unterscheidungs-
vermégen fiir Recht und Unrecht verddchtig zu machen.

So weit konnte man Mill leicht folgen. Wenn er aber
von der Kritik zur Konstruktion iibergeht, ist das Resultat nicht
go einleuchtend. Wie soll man das Vorhandensein dieser mora-
lischen Gefiihle erkliren? Auf diese Frage verlangten die In-
tuitionisten von den Empiristen eine bestimmte Antwort. Und
eine solche war schwierig genug zu finden. Mill muf zeigen,
‘wie alle diese moralischen Gefiilhle im Individluum im Laufe
des Lebens von Sinnesempfindungen erzeugt werden konnen.
Dieser Aufgabe mufl die Assoziationspsychologie sich gewachsen
zeigen.

Diese Aufgabe iibernimmt Mill aber ohne Zaudern. <Kinders,
behauptet er, <haben keine moralischen Gefiihle, und Kinder,
deren Wille auf keinen Widerstand stofit, erwerben sie niemals.»
«Daf der Ehrgeiz, das Streben nach Macht, der Neid samt
-und sonders ihren Ursprung der Assoziation verdanken, ist der
ganzen Welt offenbar.»® Und bei den Gefiihlen des Gewissens,
meint er, liegt die Sache nicht etwa anders. Diese Gefiihle
entstehen in dem Kind kraft des Assoziationsgesetzes einfach
durch die erfahrenen Folgen der Handlungen. In dem dritten
Kapitel seines <Utilitarismus> gibt Mill eine ausfiihrliche Er-
klirung des Gewissens. Sein Wesen ist «ein Gefiihl innerhalb
unseres Bewufitseins, ein mehr oder weniger intensiver Schmerz,
der eine Verletzung der Pflicht begleitet. Seine verbindende
Macht besteht in einem Komplex von Gefiihlen, den der Mann
durchbrechen muf, um eine Handlung auszufithren, die seine
sittliche Norm verletzt.» Recht und Pflicht sind nach Mill ab-

1 Dissertations I, 128. — 3 Disgertations I, 188, 140.



26 ' IL. Kapitel.

strakte Ideen, die, genau wie alle abstrakte Ideen, aus unzihligen
konkreten | Exfahrungen cerzeugt sind.

Dennoch ist es Mills grofier Genialitiit nicht gelungen, diese
ausgearbeitete Theorie wirklich iiberzeugend zu machen. Zweifel-
los liegt viel Wahres in den Tatsachen, die er beibringt. Aber
selbst die Zauberkunst der Assoziationspsychologie war nicht im-
stande za erkliren, wie alle Tatsachen des moralischen Be-
wufltseins in der Lebenszeit jedes einzelnen Individuums neu
entstehen konnten, wenn der Geist bei der Geburt eine tabula
rasa wire. Diese Schwierigkeit schien fiir die empirische Philo-
sophie unlésbar.

Gerade hier tritt Spencer ein. Was in der Lebenszeit des
Individuums unmdéglich ist, kann pach ihm in der Lebenszeit
der Gattung wohl méglich sein. Die moralischen Gefiihle ent-
stehen in der Tat durch Assoziation, aber nicht in dem Indi-
viduum, Fiir das Individuum sind sie angeboren, fiir die Gattung
erworben. Was Mill nicht gelang, weil ihm nur die wenigen
kurzen Jahre eines Menschenlebens zur Verfigung standen, das
hofft Spencer durch Zuhiilfenahme einer durch Jahrtausende
hindurchgehenden Entwicklung der Gattung zu erreichen.

Als Spencer sein erstes Werk! herausgab, war er Intui-
tionist. Soziologische Studien haben ihn spiter zum Utilitaris-
mus gefithrt. «Es ist mir klar geworden,» schreibt er, «daf
es unmoglich ist anzunehmen, die Menschen besifilen alle ge-
meinsam eine eingeborene Auffassung von Recht und Unrecht,
wenn bei uns der allgemein geltende Glaube der ist, daf ein
Mensch, welcher einen Raub begeht und es nicht bereut, auf
ewig verdammt sein wird, wihrend ein anerkanntes Sprichwort
bei den Belutschen lautet: Gott wird nicht einem Menschen
seine Gunst schenken, der nicht stiehlt und raubt.»

In einem wichtigen Brief an Mill legt Spencer klar und
deutlich seine Ansicht iiber die moralischen Gefiihle dar. «Um
meine Anschauungsweise vollstindig klar zu machen, scheint es
n6tig noch beizufiigen, daf sich, entsprechend den fundamen-
talen Siitzen einer ausgebildeten Moralwissenschaft, im Menschen-

1 ¢Social Statics.»



Utilitarismus und Intuitionismus. 27

geschlecht gewisse fundamentale moralische: Anschauungen
entwickelt \haben |und moch fortentwickeln, und daB diese An-
schauungen, obgleich sie das Ergebnis von nach und nach an-
gesammelten Erfahrungen iiber das Niitzliche bilden, die
allmdhlich organisiert und vererbt wurden, doch nur ganz
unabhiingig von jeder bewuften Erfahrung dastehen. Ganz auf
gleiche Weise, wie meiner Ansicht nach die Anschauung vom
Raume, welche doch jedes lebende Individuum besitzt, aus or-
ganisierten und sich fortsetzenden Erfahrungen aller voran-
gegangenen Individuen entstanden ist, die auf ihre Nachkommen
ibre langsam entwickelte Nervenorganisation tibertrugen — ganz
so, wie ich glaube, daf diese Anschauung, welche ja nur noch
durch die personlichen Erfahrungen jedes einzelnen bestimmt
ausgestaltet und vervollstindigt zu werden braucht, in Wirk-
lichkeit zu einer Form des Denkens geworden ist, die scheinbar
durchaus unabhiingig von der Erfabrung besteht — ganz so
haben sich auch, glaube ich, die Erfahrungen vom Niitzlichen in
allen vergangenen Generationen des Menschengeschlechts organi-
siert und festgesetzt und entsprechende Abdnderungen im Ner-
vensystem hervorgebracht, welche durch fortwihrende Uber-
tragung und Anhdufung in uns endlich zu einem gewissen Ver-
mogen der moralischen Anschauung geworden sind, zu gewissen
Emotionen, welche mit gutem und bosem Handeln in Wechsel-
beziehung stehen und keine irgendwie aufzeigbare Grundlage
in den individuellen Erfahrungen vom Niitzlichen haben. Ich
bin auch iiberzeugt, daB ebenso, wie die Raumanschauung mit
den exakten Beweisen der Geometrie in Einklang steht und wie
ihre rohe SchluGfolgerung durch diese erliutert und bestitigt
werden, so auch die moralischen Anschauungen mit den Dar-
legungen der Moralwissenschaft zusammenstimmen und ihre
rohen Folgerungen von letzteren erldutern und bestiitigen lassen
werden. »

Daher meint Spencer, daf <die Entwicklungshypothese
uns auch in den Stand setzt, einander entgegenstehende Moral-
theorien zu versbhnen»>. Es ergibt sich véllige Zusammen-
stimmung zwischen der Lehre von den angeborenen Fahigkeiten
zu moralischer Empfindung und der utilitaristischen Lehre, so-



28 II. Kapitel.

bald wir einsehen, dafl Zu- und Abneigungen organisch gemacht
werden  durch Vererbung der Einwirkungen angenehmer und
schmerzlicher Erfahrungen auf die Voreltern.! Das moralische
Vermogen ist daher angeborem, aber nicht urspriinglich. Es
sollte unser Handeln leiten, weil seine Intuitionen nicht anders
sind als die im Laufe der Zeit sich ergebenden Resultate von
Erfahrungen.! Doch muB man diese moralischen Gefiihle wissen-
schaftlich erkliren und bestimmen. So wird das Handeln in
seiner hochsten Form die angeborenen Anschauungen des Guten,
nachdem dieselben richtig erklirt und durch den analysierenden
Verstand genau dargestellt worden sind, zu seiner Fiibrerin
machen, wobei es sich aber bewult bleibt, daf diese Fiihrerin
blof deswegen zunichst als das Hochste gelten diirfe, weil sie
zu jenem in letzter Linie hdchsten Endzweck, zum besondern
und allgemeinen Gliick emporleiten.»®
. Kritik.

_Der Hauptfehler der englischen Intuitionisten war, daf sie
einem unerklarlichen unanalysierbaren Vermogen alle letzten
moralischen Urteile iiberwiesen. Die Ethik war daher auf ein
blindes Vermogen begriindet und auf kein intelligibles Prinzip.
Dieses gilt natiirlich nur von der spéteren intuitionalen Schule.
 Clarke und More haben schon friiher eine Theorie des Ge-
wissens aufgestellt, die der praktischen Vernunft Kants nahe
steht.

Spencer versucht eine Erklirung des Gewissens durch die
genetische Methode. Er hat gezeigt, wie im langen Laufe der
Entwicklung der Gattung die moralischen Gefiihle entstanden
gind, und daB sie die Niitzlichkeitserfahrungen unzihliger
Menschengeschlechter vertreten. Diese Erfahrungen sind orga-
nisch in dem Individuum geworden. Der Intuitionismus hat
daher seinen Ursprung in der Niitzlichkeit. Diese Erklirung
hat Spencer eine Versthnung der beiden entgegengesetzten
Theorien genannt.

1 Data of Ethics, § 45. Uberdetzung, § 46.
? Data of Ethics, § 63. Ubersetzung, § 68.
3 Data of Ethics, § 62. Ubersetzung, § 68.



Utilitarismus und Intuitionismus. 29

Spencers Methode ist, an und fiir sich betrachtet, durch-
aus zu rechtfertigen,jacsie st notwendig. Die Frage nach
dem Ursprung des Gewissens zéhlt, wenn sie auch keine ethische
Frage im engeren Sinne des Wortes ist, zu den Problemen, die
die Ethik beriicksichtigen mufl. Es kann sein, dal das Ge-
wissen in irgendeiner solchen Weise entstanden ist, wie Spen-
cer so geistreich vermutet. Die ethische Frage ist aber eine
vollig andere. Das Gewissen — wie es auch entstanden sein
mag — besteht heute als Tatsache. Zugegeben, daf sein Ur-
sprung in der Niitzlichkeit: zu finden ist, so gibt es doch jetat
manchmal eine ganz andere Antwort auf die Frage <was ist
recht?»> als das Niitzliche. Wie soll man denn in einem solchen
Konfliktsfall entscheiden? Dieses ist die wesentliche ethische
Frage, und man kann nicht einsehen, wie Spencers Methode
eine Antwort darauf geben kann. Vorausgesetzt, dall Spencer
recht hat mit der Annahme, daf in allen Konfliktsfillen die
Niitzlichkeit autoritativ ist, so ist doch dieses ebensogut eine
Widerlegung des Intuitionismus wie die Theorie Mills. Spencer
hat die Position des Empirismus gestirkt und eine Schwachheit
in Mills Theorie iiberwunden; nichtsdestoweniger bleibt der
alte Gegensatz noch unverindert und in gleicher Schroffheit
bestehen.

Gewifl ist, was wir hier eingewendet haben, durchaus nicht
als eine Verteidigung des Intuitionismus anzunehmen. Wir
suchen nur zu zeigen, daB, wenn man den Intuitionismus und
den Utilitarismus als ethische Theorien ansieht — Theorien,
die die Frage, was recht ist, zu beantworten suchen —, da8
dann Spencer absolut nichts getan hat, um diese Theorien zu
versohnen.

Kann man Sidgwicks ganz andern Versuch anders beur-
teilen? Dieser geht, wie schon erwihnt, von zwei Seiten aus.
Erstens verlangt der Utilitarismus eine intuitive Basis, und
zweitens zeigt der Intuitionismus, wenn man ihn streng und
philosophisch priift, die Tendenz, in den Utilitarismus iiberzu-
gehen. Das erstere hat Sidgwick wohl bewiesen. Der Utilita-
rismus ist eine normative Theorie der Ethik, und auf den Em-
pirismus kann man keine normative Ethik griinden und sie



80 II. Kapitel.

konsequent durchfiihren. <«Du sollst» hat eigentlich hier
keinen, Sinn. ‘

Zun#ichst miissen wir die positive Seite des Ausgleichs, den
Sidgwick versucht hat, ins Auge fassen. Diese ist in seinen
drei bekannten Axiomen enthalten. Wie er zu diesen Axiomen
gekommen ist, finden wir in der ersten Auflage seines Werkes.
Hier sagt er ausdriicklich, da8 er zu den Grundsitzen des
Wohlwollens und der Gerechtigkeit gefithrt worden ist durch
«jene zwei Denker, die in der modernen Zeit am ernstesten und
am strengsten an dem wissenschaftlichen Charakter ethischer
Prinzipien festgehalten haben — némlich Clarke in England und
Kant in Deutschlands.!

Clarke lehrte, daB es zwei fundamentale Regeln der Recht-
schaffenheit (righteousness) gibt: Billigkeit (equity) und Wohl-
wollen. Die Regel der Billigkeit heit: «Wenn ich irgend etwas
als verniinftig oder unverniinftig beurteile, das ein anderer fiir
mich tun sollte, so habe ich durch dasselbe Urteil das fiir ver-
niinftig oder unverniinftig erklirt, dag ich dasselbe unter gleichen
Umstdnden fiir ihn tun sollte».? Das zweite Prinzip Clarkes ist
das der Liebe oder des Wohlwollens: <Ein konstantes Bestreben,
das Wohl und die Gliickseligkeit aller Menschen mit unserer
ganzen Kraft zu fordern>. Zwei sehr éhnliche Prinzipien fand
Sidgwick auch bei Kant, nimlich den kategorischen Imperativ
und die Forderung, die Gliickseligkeit anderer zu fordern. Diese
Prinzipien lauten nach ihm: <1. daf nichts fiir mich recht sein
kann, das nicht fiir alle Individuen unter gleichen Umstinden
recht ist, und 2. dal ich die Erfiillung meiner eigenen Wiinsche
oder meine eigene Seligkeit nicht betrachten kann als an und
fir sich begehrenswerter als die gleiche Gliickseligkeit irgend--
eines andern>. Das erste Prinzip sah Sidgwick als ein allen
ethischen Systemen notwendiges an. Das zweite ist dagegen
«das fundamentale Prinzip desjenigen Systems, das wir Utilitaris-
mus genannt haben».®

Was das Prinzip des Wohlwollens betrifft, so bemerken wir,
daB Sidgwick es in der sechsten Auflage vorsichtiger formuliert

‘I Erste Auflage, S. 857. — 3 Evidences, S. 86 —87.
8 Methods of Ethics. Erste Auflage, S. 864.



Utilitarismus und Intuitionismus. 81

hat als in der ersten. Hier braucht er das Wort <Gut> statt
«Gliickseligkeit> (wie in der ersten Auflage) — ein wesentlicher
Unterschied, weil das Prinzip blof regulativ oder distributiv ist
und er noch zu beweisen hat, daB die Gliickseligkeit der End-
zweck sei.

Diese Grundsdtze haben Veranlassung zu einer lebhaften
Kritik gegeben. Von Gizycki hat in einer Rezension Sidgwicks
«Methoden der Ethik> in der «<Vierteljahrsschrift fiir wissen-
schaftliche Philosophie»® und ferner im <International Journal
of Ethics»® einen wohl berechtigten Einwand gegen Sidgwicks
Auffassung seines Grundsatzes der Klugheit gemacht, obgleich
er es als <kein geringes Verdienst des Verfassers» ansieht, cdiese
logischen Elemente des moralischen BewuBtseins klar und priizis
festgestellt zu haben>. Den Grundsatz der Klugheit — <das
Hernach als solches ist nicht mehr und nicht weniger za be-
achten als das Jetzt> — hatte Sidgwick als durchaus egoistisch
aufgefalt, und gemeint, daf er mit dem Prinzip des Wohlwollens
in Konflikt kommen konne. So war Sidgwicks eigentiimliche
Lehre des Dualismus der praktischen Vernunft entstanden, den
wir spiter zu behandeln haben. Von Gizycki macht darauf
aufmerksam, daf dieses Prinzip vielmehr eine Ergéinzung des
Prinzips des Wohlwollens sei. Es «<geht auf die gesamte Reihe
sukzessiver Bewultseinszustinde eines individuellen Wesens,
welches dieses nun immer sein mige: vom Ego als solchem und
mithin von Egoismus wei es nichts>. Hierin hat von Gizycki
zweifellos recht. Das Prinzip betrifft bloB Prioritit oder Poste-
rioritit in der Zeit und ist ebenso maBgebend in altruistischen
als in egoistischen Handlungen.

Der schwerwiegendste Einwand, der gegen die Grundsitze
‘der Gerechtigkeit und des Wohlwollens erhoben wird, richtet
sich gegen ihren abstrakten Charakter. Wenn wir von einem
Individuum seine Individualitit wegdenken, was bleibt uns iibrig?
Die englischen Neuhegelianer, die immer das Konkrete gern
betonen, baben nicht lange damit gezogert, diesen Einwand
gegen Sidgwick zu erheben. Bradley behauptet in einer <Mr.

11880, S.114. — % 1890, Bd. I



32 II. Kapitel.

Iy

Sidgwicks Hedonism> betitelten Abhandlung, daB diese Grund-
sitze/ nichtsHandersoals Tautologien seien, und dag sie blof in
dem Sinne selbstevident sind, daB sie dasselbe Subjekt und
Priidikat besitzen. Sie sagen blof: «Was fiir X gut ist, ist
fir X gut, und was fiir X recht ist, ist fir X rechts. Das
Prinzip des Wohlwollens <bedeutet nichts mehr als, X kann
nicht seine eigene Gliickseligkeit als begehrenswerter betrachten
als die gleiche Gliickseligkeit von X, welches mir entweder als
Tautologie oder als Unsinn erscheint».!

Dieser Einwand des Formalismus ist wesentlich derselbe,
den man immer und immer wieder gegen die kantische Ethik
richtet. Uns scheint er aber keine grofle Bedeutung zu haben.:
Selbst das Prinzip <X = X> (wie man den Satz der Identitit
in der Logik ausdriicken kann) ist nicht ganz wertlos, obgleich
es ganz abstrakt ist. Und auch das Prinzip «was recht fiir X
ist, ist recht fiir X», tautologisch wie es Bradley erscheinen
mag, braucht nicht ganz wertlos fiir die Ethik zu sein. Daf
seine Grundsitze blof formell sind, gibt Sidgwick nicht nur zu,
er betont es. Von ihnen kann man nie ableiten, was in einem
bestimmten Fall recht sei. Sie sind blof regulativ. Ehe man
sie anwenden kann, mul man das hochste Gut bestimmen. Hier
stimmen wir Sidgwick vollkommen bei. Diese Grundsitze konnen
niemals den Inhalt der Pflicht bestimmen. Trotzdem brauchen
sie deswegen nicht wertlos zu sein. Solche Grundsitze konnen
in der Ethik im hochsten Grade wertvoll sein fir die Klassi-
fizierung und Beurteilung ethischer Tatsachen. Es ist schwer
einzusehen, wie man iiberhaupt iiber moralische Handlungen
urteilen konnte, wenn man sie nicht unter irgendwelche uni-
verselle Prinzipien subsumierte.

Hochst wahrscheinlich war es Sidgwicks tiefe Uberzeugung,
von der Unzulinglichkeit des Empirismus eine Basis fiir die
Ethik zu liefern, die ihn bewufit oder unbewufit dazu fiihrte,
diese drei Grundsitze zu formulieren. Ohne einen solchen
Grundsatz wie den der Klugheit («das Hernach als solches ist
nicht mebr und nicht weniger zu beachten als das Jetzt>) gibt

! Mr. Sidgwicks Hedonism, 8. 35.




Das hochste Gut. ) 33

es keinen Ubergang fiiber die Lehre Aristipps hinaus, Der
Augenblick'regiert souverdn!.(Dies ist zwar das logische Resul-
tat einer auf den Empirismus gegriindeten Ethik. Mit welchem
Recht opfert sich ein Moment einem andern, wenn das Subjekt
nicht mehr als eine Reihe von Empfindungen ist? Wenn aber
dieses erste Axiom eine Vorschrift der Vernunft ist, so kommen
wir iiber die Souverdnitit des Augenblicks hinaus und betrachten
das ganze Leben als eine Einheit.

Hierbei sind wir aber blof zu dem Standpunkt eines ratio-
nellen Egoismus gelangt. Wie sollen wir weiter kommen? Mit
welchem Rechte verlangt man, daf das Gut eines Individuums
dem grofleren Gute eines anderen aufgeopfert werden soll?
Hier erwies sich, trotz aller seiner Bestrebungen, der Empiris-
mus vollig machtlos. Der Ubergang von Egoismus zu Utili-
tarismus ist ihm nie in Wirklichkeit gelungen. Dies ist unver-
meidlich, wenn die Gefiihle das organisierende Moment in der
Moral sind. Meine. eigene Lust allein kann ich fiihlen, das
Gliick anderer fiihle ich nicht. Sidgwick lost die Schwierigkeit,
indem er die Vernunft zum organisierenden Moment macht.
Das Axiom des Wohlwollens ist ihre Vorschrift. Vor der Ver-
nunft ist das Gut meines Mitmenschen ebenso wichtig und er-
strebenswert als mein eigenes.

Endlich ist der Grundsatz der Gerechtigkeit jedem ethi-
schen System unentbehrlich. Ohne einen solchen Grundsatz
konnte man iiber ethische Handlungen gar nicht urteilen. Er
liegt jedem ethischen Urteil der Vernunft zugrunde, weil er das
Prinzip der Gesetzméfigkeit in der Ethik ausdriickt. Ohne
dieses Prinzip wiirde die Willkiir herrschen und wire keine
Wissenschaft der Moral moglich,

III. Kapitel.
Das héchste Gut.

Psychologischer Hedonismus.

Fiir den Utilitarier wie fiir den egoistischen Hedonisten
ist das hochste Gut einfach die Lust oder die Gliickseligkeit.

Sineclair, Der Utilitarismus bei 8idgwick u. Spencer. 8




34 I Kapitel.

Der egoistische Hedonist sucht seine eigene Gliickseligkeit; der
Utilitarier' 'diejenige’'der'Gesellschaft. In beiden Fillen ist des
Lebens letzter Zweck das griBtmogliche Quantum angenehmen
Gefiihls.

Sehr selten haben Hedonisten sich viel darum bemiiht,
dieses zu beweisen. Vielmehr ist es ihnen als eine selbstver-
stindliche Wahrheit erschienen. Den Grund fiir diese Tatsache
findet man, wenigstens teilweise, in einer Theorie, an die sich
die Hedonisten meist gehalten haben —- nach welcher alle
Handlungen durch Lust und Unlust unausbleiblich bestimmt
werden. So berubt der Hedonismus im letzten Grunde auf
einer psychologischen Basis, und Sidgwick spricht demgemi8
von einem psychologischen Hedonismus, um ihn von ethischem
Hedonismus zu unterscheiden. Der psychologische Hedonismus
sieht es als eine letzte BewuBtseinstatsache an, daB ich meine
eigene Gliickseligkeit suche und suchen muf. Dagegen lehrt
der ethische Hedonismus, daf ich meine eigene Gliickseligkeit
(ethischer Egoismus) oder die allgemeine Gliickseligkeit (Utili-
tarismus) suchen soll.

Jeremy Bentham, James Mill und John Stuart Mill waren
nicht nur ethische, sondern zugleich psychologische Hedonisten.
«In jedem Fall», sagt Bentham®, «wird jedes menschliche Wesen,
wenn es eine Handlung ausfiihrt, unausbleiblich bestimmt, der-
jenigen Richtung zu folgen, welche seiner Ansicht nach zu der
Zeit im hochsten Grade seiner eigenen Gliickseligkeit beforder-
lich ist.» «<Lust und Unlust regieren uns in allen unseren
Handlungen, Worten und Gedanken.»?

Hier geht Mill zwar nicht so weit wie Bentham. Er gibt
zu, daB manchmal der Mensch aus Charakterschwéche absicht-
lich die geringere Gliickseligkeit wihlt. Nichtsdestoweniger
hilt er daran fest, dafl der Zweck jeder Handlung eine, wenn
auch nicht notwendig die groftmogliche Lust sein muB. «Es
gibt nichts, das der Mensch wirklich begehrt auGer Lust.>®
«Etwas zu begehren, aufer insofern als die Idee davon lustvoll

! Constitutional Code, Introduction, § 2. — * Morals and Legislation, 8. I.
2 Utilitarianism, S. 57.



Das héchste Gut. 35

ist, ist eine physische und psychologische Unmdglichkeit. Dies
scheint mir/so/selbstverstdidlich, daf ich erwarte, dal es kaum
geleugnet werden wird.»?

Man konnte wohl denken, dal der psychologische Hedonis-
mus — nach dem ich notwendig meine eigene Gliickseligkeit
suche — und Utilitarismus — welcher lehrt, daf ich die all-
gemeine Gliickseligkeit suchen soll — im unversGhnlichen Gegen-
satz stehen. Trotzdem ist es Bentham und Mill gelungen, an
diesen beiden Lehren zugleich festzubalten. Bentham verlift
sich, wie wir gesehen haben, auf die &uBeren Sanktionen der
Moral und eine Verbesserung der sozialen Verhiltnisse und
glaubt so diese Kluft iiberbriicken zu konnen. Er vergifit aber,
daf auch der Gesetzgeber, dem psychologischen Hedonismus
gemil, seine eigene und nicht die allgemeine Gliickseligkeit
suchen muf. John Stuart Mill dagegen verldGt sich auf die
Lust des Mitgefiihls oder das «Gefiihl der Einheit> zwischen
Mensch und Mitmenschen.

Nach Bentbams Aunffassung des psychologischen Hedonis-
mus ist das hochste Gut, wie man leicht einsieht, psychologisch
ohne weiteres bestimmt. Wenn es eine psychologische Tatsache
ist, daB ich notwendig diejenige Lust suchen muf, welche mir
als die hochste erscheint, dann wire es sinnlos, einen andern
letzten Zweck als die Lust vorzuschreiben. Mills Theorie aber

.macht nur den ethischen Hedonismus plausibel. Wenn ich bei
jeder Handlung notwendig irgendeine Lust (obgleich nicht not-
wendig die hochste) suche, dann mufl man verniinftigerweise
annehmen, daf das hiochste Gut die Lust sei.

Es war eben die groBe Schwierigkeit, einen Ubergang vom
psychologischen Egoismus zum Utilitarismus zu finden, die sich
fir Bentham sowie fiir Mill als ein unmogliches Kunststiick
erwies. Dem Utilitarier jener Zeit erschien aber dieser psycho-
logische Egoismus als eine unanfechtbare wissenschaftlich be-
griindete Tatsache. Es war ein Dogma der empirischen Psycho-
logie, das man seiner KEinfachheit wegen fiir wahr zu halten
gern geneigt war. Wie wir schon gesehen haben, glaubte Mill,

1 Utilitarianism, S. 58. o




36 II1. Kapitel.

daf niemand wagen wiirde es zu leugnen. Es war nicht nur
eine/\traditionellecLehre 1 des Hedonismus, sondern hatte auch
die hohe Autoritit Humes.

Es war deswegen ein Wendepunkt in der Geschichte des
englischen Utilitarismus, als Henry Sidgwick im Jahre 1874
sein Werk «die Methoden der Ethik» erscheinen lieS, in dem
er nachwies, daf diese Theorie die Tendenz habe, alle Methoden
der Ethik, mit Ausnahme des egoistischen Hedonismus, auszu-
schliefen, und indem er dieselbe auf Grund einer eingehenden
psychologischen Untersuchung rundweg verwarf. Zum ersten Male
wurde der Utilitarismus auf eine rationale statt eine empirische
und psychologische Basis gestellt. Sidgwick ist ein «rationaler
Utilitariers. Obgleich er seinen Standpunkt klar und deutlich
dargestellt hat, hat man ihn zuweilen miGverstanden. In der
Geschichte der Philosophie von Uberweg-Heinze lesen wir, da@
nach Sidgwick zwei Grundsitze von hervorragender Bedeutung
sind. «Einerseits muf man nach ihm als feststehende psycho-
logische Tatsache anerkennen, dal jeder Mensch seine eigene
Gliickseligkeit sucht, und anderseits ist es als ethisches Axiom
ebenso zweifellos, dal jedermann die allgemeine Gliickseligkeit
suchen soll.»* Dieser Satz beschreibt ganz treffend den Stand-
punkt Mills und der friitheren Utilitarier; Sidgwicks Lehre ist
aber die entgegengesetzte. Nach ihm sucht der Mensch nicht
psychologisch notwendig seine eigene Gliickseligkeit, und des- |
wegen allein ist es moglich, daB er verpflichtet sein kann, die
allgemeine Gliickeeligkeit zu suchen. Kurz gesagt, psycho-
logischer Hedonismus und Utilitarismus schliefen sich gegen-
seitig aus.

In diesem wichtigen Punkt brach Sidgwick also mit der
traditionellen Lehre seiner Schule. Hierin hatten Mill, Bentham
und die friiheren Utilitarier einfach die Lehre Humes ange-
nommen. Dieser aber hatte gelehrt: «¢Die Vernunft ist und
soll der Sklave der Affekte sein. Sie ist nicht befugt, den Vor- -
zug gegen irgendeinen Affekt oder eine Emotion zu bean-
spruchen.»? Deswegen hat sich die Vernunft gar nicht darum

1 Uberweg-Heinze, Gesch. d. Phil. IV, 8. 485. — 2 Hume, Treatise II, 194,



Das hichste Gut. 37

zu kiimmern, Endzwecke und erste Grundsitze zu bestimmen.
Sie kann nur iiber die)Mittel urteilen, die notwendig sind, um
diejenigen Zwecke zu erreichen, die die Affekte vorschreiben.

In einem Kapitel, das in der ersten Auflage «Moral Reason»
und in der sechsten <«Ethical Judgments» iiberschrieben ist,
behandelt Sidgwick diese fiir die Ethik allerentscheidendste
Frage. In der ersten Auflage formuliert er die Frage so: kann
die Vernunft eine Triebfeder des Handelns sein? Das Resultat
seiner Untersuchung ist ein Kompromif. «Niemand ist fihig»,
sagt er, <oder hat Interesse daran zu behaupten, dal das Pflicht-
bewuBtsein ein Zustand ohne irgendein Gefiihlselement sei.
Daber brauchen wir nicht zu fragen, ob eine blofie Vorstellung
den Willen beeinflussen und ihn zum Handeln veranlassen kann.
Es geniigt, wenn man zugibt, dafl in allen moralischen Hand-
lungen als solchen ein bleibender, obgleich von Zeit zu Zeit
und von Person zu Person schwankender Wunsch existiert, das-
jenige zu tun, was recht oder verniinftig ist. Wenn daher unsere
praktische Vernunft irgendeine Handlung als recht erkannt
hat, treibt uns dieser Wunsch, sofort mit einer gewissen Kraft
die Handlung auszufithren. In diesem Sinne kann man die
Vernunft eine Triebfeder des Handelns nennen.»’ In der sechs-
ten Auflage behandelt er die Frage ausfiihrlicher und bemiiht
sich, genau zu sagen, was er unter <Vernunft» und «verniinftiges
Handeln»> versteht. Verniinftiges Handeln ist Handeln, welches
getan werden sollte. Und das Seinsollen (ought) ist, meint er,
ein letztes und unanalysierbares Faktum. Seine abschlieBenden
Worte sind: «<Wenn ich von der Erkenntnis (cognition) oder
dem Urteile spreche, daf X getan sein soll (im strengen ethischen
Sinne des Begriffs «Seinsollen» als eines Befehls oder einer
Vorschrift der Vernunft des betreffenden Individuums), so meine
ich damit, dafl im verniinftigen Wesen als solchem diese Er-
kenntnis eine Triebfeder des Handelns sei».?

Man sieht sofort ein, daB Sidgwick in der Beantwortung dieser
Frage wesentlich mit Kant iibereinstimmt. Es ist das nur eine
von den vielen Stellen, wo Kants Einfluf auf ihn leicht zu be-
merken ist. Wir erinnern uns dabei unweigerlich an Kants

1 ¢«Methods.» Erste Auflage, S. 27. — ? «Methods», S. 34.



38 1I1. Kapitel.

Bestimmung des moralischen Lebens durch das Sittengesetz und
das spezielle, nicht empirische dasselbe begleitende Gefiihl der
Achtung vor dem Gesetz. Allein Sidgwick geht nicht so weit,
daB er behauptet, jede moralische Handlung miisse aus dem
Sittengesetz als einziges Motiv hervorgehen. Wie aber die
praktische Vernunft ein Gefiihl verursachen kann, oder was fiir
ein Verhiltnis zwischen Vernunft und Gefiihl besteht, ist eine
Schwierigkeit, die weder Kant noch Sidgwick zu l6sen suchen,
Doch bedeutet Sidgwicks Behandlung dieser Frage einen Schritt
weiter iiber den alten engen Hedonismus Benthams hinaus zu
ciner wahren und umfassenden Theorie des moralischen Lebens.
Es ist leicht anzunehmen — und ist es nicht eine unmittelbare
Erfahrungstatsache? —, dafl die ethische Norm die Macht be-
sitzen solle, sich selbst zu verwirklichen. Gerade hier hat
Windelband einen Vergleich zwischen der ethischen und den
andern Normen, hauptsichlich der logischen, gezogen. «Die Vor-
stellung einer jeden Norm fithrt als solche ein Gefiihl davon
bei sich, daf nach ibr sich der wirkliche Prozel, sei es des
Denkens oder des Wollens, gestalten sollte.»!

Obgleich Sidgwicks Auffassung der moralischen Vernunft
als einer Triebfeder des Willens notwendig schon eine Verwer-
fung des psychologischen Hedonismus mit sich bringt, behandelt
er doch auch die Frage direkt in einem der wichtigsten Kapitel
seines Werkes, das «Pleasure and Desire» betitelt ist. Hier hat
Butler ganz offenbar entscheidend eingewirkt. In dem «Bio-
graphical Fragment» erzihlt er uns, daf es der Einfluf von
Butlers «michtigem und vorsichtigem» Geist war, der ihn zuerst
veranlafite, den psychologischen Hedonismus zu verwerfen und
die Existenz von Antrieben, die nicht auf die Lust des Handeln-
den gerichtet sind, zu erkennen. Sidgwick hielt Butler fiir
«einen der groften englischen Moralisten®»> und dieses ist zweifel-
los die gewhnliche Meinung unter den heutigen englischen
Ethikern. Leslie Stephens ging so weit, ihn «den tiefsinnigsten
Denker des achtzebnten Jahrhunderts aufer Hume?3» zu nennen,

1 Priludien, S. 276, 277. — 3 Methods. Erste Auflage, S. 33.
8 History of English thought in the 18th Century II, 46 und vergl.
National Dictionary of Biography.



Das hichste Gut. 39

obgleich jenes Jahrhundert einen Shaftesbury mit einem Hutcheson
aufzuweisen hat. Jedenfalls ist Butlers Einflu@ auf die neuere
englische Ethik nicht gering zu schitzen.

Betrachten wir nun Sidgwicks Versuch, den psychologischen
Hedonismus direkt zu widerlegen. Die Frage besteht wesentlich
darin, meint er, ob wir keine Begierden und Abneigungen haben,
die nicht auf Lust und Unlust als ihre Objekte gerichtet sind
— d. h. keine bewuflten Antriebe dazu, Folgen hervorzubringen
oder abzuwenden, die aufler den Gefiihlen des Handelnden liegen.
Sidgwick stellt die Theorie Mills dar, wonach alles Begehren
auf das Erreichen von angenehmen Gefiihlen gerichtet ist, und
stellt sie der entgegengesetzten Theorie Butlers gegeniiber.
Butler hélt daran fest, daf wir Antriebe haben, die nicht die
Lust zu ihrem Gegenstande haben. Wir haben, sagt er, auch
«besondere Bewegungen nach besonderen duGeren Objekten, z. B.
nach der Ehre, der Macht, dem Wohl und Wehe eines anderns.
Die aus diesen letzteren Antrieben hervorgehenden Handlungen
sind nach ihm «nur insoweit interessiert, als jede Handlung
eines jeden Wesens der Natur des Handelns gem#f sein muf;
denn niemand kann iiberhaupt handeln aufier auf Grund eines
Antriebs, einer Wahl oder eines Vorzugs seiner selbst>. Solche
partikularen Triebe oder <«Appetite» sind notwendig voraus-
gesetzt in der blofien Idee eines interessierten Strebens, weil die
bloBe Idee des Interesses oder der Gliickseligkeit darin besteht,
daB ein Appetit oder ein Affekt sein Objekt -geniefie. Diese
letzte Behauptung Butlers geht zwar, meint Sidgwick, zu weit,
denn oft kommt die Lust unerwartet und ohne irgendeine Be-
ziehung zu einem vorhergehenden Begehren. «In der Tat abers,
schlieft er, ¢scheint es mir, daf ich die ganze Skala meiner
Impulse hindurch, der sinnlichen wie emotionellen und intellek-
tuellen Triebe und Begehrungen unterscheiden kann, deren be-
wullter erstrebter Gegenstand etwas anderes als meine eigene
Lust ist.» :

Sidgwick sucht diesen Standpunkt zu stiitzen durch eine
Analyse des Hungers. Der Hunger, sagt er, ist ein unmittelbar
auf Essen und nicht notwendig auf Lust gerichteter Antrieb.
Er ist unter normalen Zustinden nicht schmerzlich, aufler wenr.



T e

40 IIT. Kapitel.

man sich nicht wohl befindet oder zu lange auf das Mittag-
essen, warten .muf,. Sidgwick beweist dasselbe auch durch eine
Betrachtung der Lustgefiihle des Nachstrebens (pleasures of
pursuit). Hier, meint er, konnen wir zwischen der Begierde nach
der Lust und derjenigen nach dem Objekt genau unterscheiden.
Ein Spieler z. B. fingt gewdhnlich an zu spielen, zuerst blof um
der Lust des Strebens willen und nicht eigentlich um das Spiel
zu gewinnen. Um diese Lust aber vollig zu entwickeln, ist auch
das Begehren des Gewinnens notwendig. Dieses letzte Begehren
wird durch den Kampf selbst geweckt und daher folgt, dal der
urspriinglich indifferente Sieg schlieflich eine hohe Lust mit
sich bringt.

Sidgwick und das hdchste Gut.

Obgleich Sidgwick deswegen den psychologischen Hedonis-
mus verwirft, halt er fest an dem ethischen Hedonismus, daf
die Lust das hiochste Gut sei. Was ist aber das Gut? Diese
Frage sucht Sidgwick in einem andern Kapitel zu beantworten.

«Wir konnen», meint er, «das Gut nicht als die Lust definieren,
weil es dann tautologisch wire zu sagen, dafl die Lust das Gut
sei. Das Gut heifit nicht das tatsdchlich Begehrte, sondern das
Begehrenswerte. Die Vorstellung des Guts hat immer ein ideales
Element. Es ist nicht etwas, das immer von menschlichen Wesen
tatsichlich begehrt und gesucht wird.» Welches ist aber der
Magstab, nach dem man das an sich Gute mit andern Giitern ver-
gleicht? Unbeseelte Dinge sind nur so weit gut, als sie in Be-
zichung zu menschlichen Wesen stehen. Und obgleich man
Schonheit, Weisheit und andere ideale Giiter an und fiir sich
suchen kann, so werden sie doch in letzter Linie verniinftiger-

‘ weise nur insofern gesucht, als sie die menschliche Gliickseligkeit

oder die menschliche Vollkommenheit fordern. Nichts kann
daher an und fiir sich gut sein, aufler irgendein Zustand mensch-
lichen Bewufitseins, so die Gliickseligkeit, die Tugend oder die
Vollkommenbheit.

In dem ersten Buch seiner Ethik kommt Sidgwick nicht
weiter in der Bestimmung des hdchsten Gutes. Doch sieht er



Das hochste Gut. 41

sich am Ende des dritten Buches, nachdem er die Common-
Sense-Moral gepriift hat, genotigt, diese Frage noch einmal auf-
zunehmen. Denn jene blof formellen und leeren Axiome lenken
uns auf das hochste Gut, ohne es zu bestimmen.

Das Gute, meint Sidgwick, kann man nicht als die Tugend
definieren, wenn man unter Tugend das mit der Common-Sense-
Moral iibereinstimmende Handeln versteht, sonst bewegen wir
uns in einem circulus vitiosus, weil die Common-Sense-Moral
von einer Bestimmung des hochsten Gutes abhéingt. Auch kann
man diesen Zirkelschlufl nicht dadurch vermeiden, daf man die
Tugend als eine Qualitdt des Charakters definiert und daher
das moralische Gesetz in der Form «sei dieses» statt «tue dieses»
ausdriickt. Denn man kann den Charakter nur definieren als
eine Tendenz, unter bestimmten Bedingungen in einer bestimmten
Weise zu handeln. Eine solche Tendenz kann aber nicht an
sich wertvoll sein, sondern nur wegen der Handlungen und der
Gefiihle, in denen sie sich ausdriickt. Wenn man das Gut als
subjektive Richtigkeit des Wollens definiert, so vermeidet man
diesen Zirkel, wie Sidgwick zugibt, doch stellt man sich in fun-
damentalen Gegensatz zu dem gemeinen Menschenverstand; weil
die blofie Idee von subjektiver Richtigkeit oder Giite des Willens
einen objektiven Mafstab voraussetzt, den sie uns zu suchen be-
fiehlt, nicht aber zu geben bekennt. Und zwar kann eine Hand-
lung subjektiv recht und zugleich objektiv unrecht sein, wie wir
es z. B. bei dem Fanatiker bemerken konnen. Ahnliches gilt
von andern Bedingungen der Vollkommenheit wie Talenten,
Anlagen usw. Diese letztere sind nur wegen des begehrens-
werten Bewufitseinszustandes wertvoll, in dem sie realisiert sind
oder sein werden. Das Gut mufl irgendein BewufBtseinszustand
sein, denn physische Prozesse sind weder gut noch schlecht,
Und weder Selbsterhaltung noch Rassenerhaltung konnen an
sich gut sein, aufler wenn der dadurch gewonnene Bewufitseins-
zustand im ganzen begehrenswert ist. Und selbst tugendhaftes
Bewufitsein kann nicht an sich gut sein, wenn es mit dulerstem
Schmerz verbunden ist. Der Teil des Lebens, den ein unter
den #ufersten Qualen existierender Mirtyrer zubringt, kann
zwar fiir andere oder fiir seine eigene Zukunft gut sein. An



42 ITI. Kapitel.

und fiir sich aber ist er nicht begehrenswert. Wir konnen das
hochste Gut,nur als begehrenswertes Bewuftsein vorstellen.

Sidgwick macht nun einen Schritt weiter. Das Bewuftsein
enthilt nicht nur Gefiihle, sondern auch Vorstellungs- und
Willenselemente. Was aber das Wiinschenswertsein betrifft,
sind die letzteren ohne Gefiibl indifferent. Tatséchlich erleben
wir Vorziige fiir andere Okjekte als BewufBtseinszustinde — wie
Wahrheit, Tugend, Schonheit. <Jedoch konnen wir,» meint
Sidgwick, «wenn wir, um einen Ausdruck Butlers anzuwenden,
in einer kiihlen Stunde uns hinsetzen, die Bedeutung, die wir
irgendeinem dieser Objekte zuschreiben, nur dadurch rechtfer-
tigen, dafl es in irgendeiner Weise die Gliickseligkeit empfin-
denden Wesen befordert.» Dazu, behauptet er, fillt der gesunde
Menschenverstand zuletzt dasselbe Urteil. Man kann zeigen,
dafl die idealen Giiter im ganzen im Verhdltnis zu ihrer Niitz-
lichkeit geschidtzt werden. Der gesunde Menschenverstand zau-
dert z. B., einer absolut nutzlosen Erkenntnis irgendeinen Wert
zuzuschreiben. Das hochste Gut ist deswegen angenehmes Ge-
fiihl, Lust oder Gliickseligkeit.

Spencer und das hdéchste Gut.

Die Ethik, wie Spencer sie auffaft, beschéftigt sich nur
mit einer Abteilung des Handelns. Das Handeln (conduct) ist
aber ein organisches Ganzes und ein villiges Verstindnis eines
Teils setzt ein Verstindnis des Ganzen voraus. Wie ist nun
das Handeln zu definieren? Das Handeln (conduct) umfaft,
sagt er, simtliche Anpassungen von Titigkeiten an Zwecke
(all adjustment of acts to ends). Ein grofier Teil des gewshn-
lichen Handelns ist aber, wenn man es so definiert, gleichgiiltiger
Natur. «Soll ich heute zum Wasserfall gehen oder lieber am
Meeresstrande entlang wandern? Hier sind die Zwecke in sitt-
licher Hinsicht indifferent. Wenn der Freund aber, der mich
begleiten will, den Strand bereits kennt und den Wasserfall
noch nicht gesehen hat, so ist die Wahl nicht linger gleich-
giiltig.» Solche Beispiele erldutern die Wahrheit, «daf jedes
Handeln, das mit der Moral nichts zu tun hat, durch kleine



Das hochste Gut. 43

Abstufungen und auf die verschiedenartigste Weise in ein
Handeln iibergeht, das entschieden moralisch oder unmoralisch
ist>, Man kann auch anfiihren, daf das Handeln menschlicher
Wesen nur ein Teil eines groferen Ganzen ist — nidmlich des
universellen Handelns oder des Handelns der lebenden Wesen
im allgemeinen. Das letztere ist aber das Resultat eines langen
Entwicklungsprozesses. Daraus folgt, daf wir, um das ethische
Handeln zu verstehen, die Entwicklung des Handelns studieren
miissen.

Das Handeln schliefit also nicht alle, sondern nur zweck-
volle Tatigkeiten ein. Allein erst wihrend der Entwicklung
tritt auch dieser Unterschied allmidhlich hervor. Die Hand-
lungen eines Infusoriums sind so wenig Zwecken angepafit, daB
das Leben nur so lange fortdauert, als die Zufdlligkeiten der
Umgebung demselben giinstig sind. Spencer zeigt an einer Reihe
von Beispielen, daf wir, je hoher wir im Tierreiche kommen,
desto hohere Anpassungen an Zwecke finden. Und wenn wir
das Handeln der Menschen betrachten, so finden wir nicht nur,
daf diese Anpassungen zahlreicher und besser sind als die bei
den Tieren, sondern wir finden auch dasselbe Verhiltnis bei einer
Vergleichung der Titigkeiten der hoheren mit den niedrigeren
Rassen. Diese Anpassungen von Handlungen an Zwecke fordert
nicht allein die Linge des Lebens, sondern auch seine «Breite>.
Unter «Breite> versteht Spencer die Summe der Titigkeiten.
Ein Regenwurm z. B. mag eine grofiere Lebensdauer haben als
manche der Imsekten. Das Insekt wird aber wihrend seiner
Existenz eine weit grofere Summe jener Verdnderungen, die
eben das Leben ausmachen, erfahren. Das Endziel der Ent-
wicklung ist daher ein der Breite und der Linge nach ge-
messenes Leben.

Aber zweitens gibt es Handlungen, deren letztes Ziel das
Leben der Spezies bildet. Selbsterhaltung ist nicht ohne Art-
erhaltung moglich. Die Erhaltung der Nachkommenschaft ist
auch eine Notwendigkeit der Entwicklung. In #hnlicher Weise
wie bei der Selbsterhaltung sucht Spencer zu zeigen, daf durch
die ganze Stufenleiter des Tierreiches auch bei der Arterhaltung
ein gleichmifiger Fortschritt stattfindet.



44 III. Kapitel.

Es gibt auch eine dritte und noch héhere Form des Han-
delns,, In dem Kampfe ums Dasein wird ziemlich allgemein eine
erfolgreiche Anpassung, die dem einen Geschopf gelungen ist,
irgendeinen MiBerfolg in der Anpassung bei einem andern Ge-
schopfe derselben oder einer andern Art mit sich bringen. Da-
mit der Fleischfresser z. B. leben kann, miissen Pflanzenfresser
zugrunde gehen. Die hochste Form des Handelns muf selbst-
verstandlich diesen Nachteil vermeiden und demgemdf die Ge-
samtsumme des Lebens vergrofern.

Nun meint Spencer, das Handeln der Menschen wird nach
allen diesen drei Seiten der Entwicklung die #ulerste Grenze
erreichen, ehe es vollkommen wird. Denn diese drei Arten des
Handelns sind fiir uns das Ideal der Entwicklung. Spencer
zeigt, dal diese obere Grenze nur in dauernd friedlichen Gesell-
schaften zu erreichen ist. <«Der Hauptgegenstand der Ethik
besteht also in jener Form des Handelns, die das universale
Handeln auf der hochsten Stufe seiner Entwicklung annimmt.>

Spencer sucht zunichst zu beweisen, dafl diese Folgerungen
aus der Entwicklungshypothese durchaus im Einklang mit den
wichtigsten moralischen Vorstellungen der Menschen stehen.
Was heilt <gut> und «bose»? Diese Ausdriicke bezeichnen
keine dem Gegenstande innewohnenden Merkmale. Ein <gutes>
Messer ist dasjenige, welches gut schneidet. <Gut» bedeutet
daher, geeignet, gewisse beabsichtigte Zwecke zu erreichen.
Nehmen wir die drei obengenannten Gruppen von Anpassungen,
so finden wir, daB dasjenige Handeln gut ist, das erstens die
Selbsterhaltung (<Sie hdtten ihre Kleider wechseln sollens,
sagen wir einem Freund, der nal geworden ist und sich da-
durch erkiltet hat), zweitens die Arterhaltung (vgl. eine «gute»
Matter) und besonders drittens das vollkommene Leben anderer
fordert. «Stets und iiberall also werden Handlungen gut oder
bose genannt, je nachdem sie ihren Zwecken gut oder schlecht
angepafit sind, und welche Widerspriiche auch in unserer An-
wendung dieser Worter bestehen mogen, sie entspringen immer
nur aus einer Verschiedenheit der Endzwecke.» Dieser stimmt
mit unseren obengemachten Untersuchungen der Entwicklung
des Handelns iiberein. «Wie wir dort sahen, daf das Handeln



Das hochste Gut. 45

in der Entwicklung die hochste mogliche Stufe erreicht hat,
wenn es gleichzeitig die. grofite'Summe des Lebens fiir den ein-
zelnen, fiir seine Nachkommenschaft und fiir seine Mitmenschen
schafft, so sehen wir hier, daf sich das gute Handeln zu einer
solchen Form emporschwingt, in der wir uns das beste Han-
deln denken, wenn es allen drei Gruppen von Zwecken zu gleicher
Zeit geniigt.

Nach der oben dargestellten Lehre Spencers konnte es
scheinen, als ob*bei ihm der moralische Endzweck das Leben
und nicht die Lust sei. Dieses wire aber nicht richtig. Er
glaubt imstande zu sein, noch einen Schritt weiter zu gehen.
Indem wir diejenigen Handlungen gut nannten, die das Leben
im einzelnen oder im allgemeinen fordern, haben wir still-
schweigend eine Annahme von hochster Bedeutung gemacht —
die Annahme des Optimismus. Ist das Leben des Lebens wert?
Ist die Entwicklung ein Fehler gewesen? Miissen wir uns der
pessimistischen oder der optimistischen Ansicht anschliefen?
Spencer glaubt imstande zu sein, diese Frage, so weit als es
fir die Ethik notig ist, zu entscheiden und zwar in einer sehr
einfachen Weise.

Es gibt ein Postulat, sagt er, in dem Pessimisten und Opti-
misten iibereinstimmen. In der Darstellung ihrer Lehre nehmen
beide Parteien es als selbstverstindlich an, daf das Leben gut
_oder schlecht sei, je nachdem es einen Uberschuf von ange-
nehmen Empfindungen mit sich bringt oder nicht. Der Pessi-
mist verneint das Leben, weil sein Endergebnis mehr Schmerz
als Freude ist. Der Optimist bejaht das Leben in der Uber-
zeugung, daf dasselbe mehr Freuden als Schmerzen bringe.
Nur diejenigen Leute, die glauben, daf die Menschen geschaffen
worden sind, damit ihr Schopfer ihr Elend mit Freude an-
schauen kann — nur diese Leute konnen diese Erklirung von
gut und bose leugnen. Mit solchen 146t es sich nicht dispu-
tieren, und Spencer beklagt es, daB solche <Teufelanbeter» noch
nicht ausgestorben sind. Lassen wir denn die Unverniinftigen
auller Betracht, so finden wir bei Optimisten und Pessimisten
das gemeinsame Postulat, daf das Gute ganz allgemein das Er-
freuende sei. Wenn wir annehmen, daB die Pflege eines

——




46 III. Kapitel.

Kranken nur seine Schmerzen vergriferte, wenn wir uns aus-
malén)/VdaB)unger OVertrauen, das wir einem Menschen von
edlem Betragen schenken, seinem Fortkommen in der Gesell-
schaft und den daraus erwachsenden Annehmlichkeiten hinder-
lich wire, wiirden wir denn diese Handlungen, die jetzt zu den
lobenswerten geziihlt werden, nicht zu den tadelnswerten rech-
nen? Daher liegt allen unsern Vorstellungen, hinsichtlich des
Guten oder des Bosen, die Voraussetzung zugrunde, dad die
Handlungen gut oder bose sind, je nachdem ihre Gesamt-
wirkungen das Gliick der Menschen oder aber das Elend ver-
grofern. ‘

Spencer priift zundchst noch andere aufgestellte Endziele:
die Tugend, die Vellkommenheit, die Rechtschaffenheit der
Beweggriinde und sucht zu zeigen, daf selbst der Versuch einer
Definition dieser Begriffe uns unvermeidlich auf den fundamen-
talen Begriff Gliick, <in irgendeiner Form, zu irgendeiner Zeit,
von irgendeinem Menschen erlebt»>, hinausfiihrt.

Aus solchen Griinden identifiziert Spencer fiir praktische
Zwecke, hochentwickeltes Handeln mit gutem Handeln und das
ideale Endziel der Entwicklung (das Leben) mit dem idealen
MaGstab des sittlichen Handelns (der Lust). Er schlieft dann
das dritte Kapitel seiner «Tatsachen der Ethik» mit den Worten:
«Keine Schule also kann sich dem entziehen, als hiéchstes mo-
ralisches Ziel, einen begehrenswerten Gefithlszustand hinzustellen,
mit was fir Namen er immer bezeichnet werden mag: Befrie-
digung, Freude, Seligkeit, irgendwo, zu irgendeiner Zeit, von
irgendeinem oder von vielen Wesen erfahren, ist ein nicht zu
verdringendes Element der Vorstellung. Es ist dies ebensosehr
eine notwendige Form der moralischen Intuition, wie Raum eine
notwendige Form der intellektuellen Intuition ist.»

Das hochste Gut bei Spencer ist deswegen genau wie bei
den andern Utilitariern — die Lust. Man kann zwar das
Leben als das Endziel betrachten, aber nur unter der Annahme,
daR es einen Uberschuff der Lust mit sich bringt. Das Leben
ist nur der Lust wegen wertvoll. Spencer behauptet nicht, dafl
jetzt schon das Leben und die Lust einander decken in dem
Sinne, dal irgend etwas, was das Leben fordert, auch zugleich



Das hochste Gut. 47

die Lust fordert. Wir stehen, meint er, mitten-in einem langen
Entwicklangsprozef, Ound Odiesé'! Entwicklung hat die Tendenz,
diese zwei Endziele mehr und mehr in Ubereinstimmung zu
bringen. In der vollkommenen zukiinftigen Gesellschaft, die das
Ziel der Entwicklung des Handelns ist, werden sie vollkommen
miteinander harmonisieren. Wie wir spiter sehen werden, hat
bei Spencer die Ethik eigentlich nur noch mit dieser vollkom-
menen Gesellschaft zu tun. :

Spencer ist daher durchaus ein Hedonist. Zwar ist es
wahr, daB seine Schiiler meistens den Hedonismus aufgegeben
haben und ein Endziel direkt aus der Entwicklungslehre (wie
z. B. Selbsterhaltung oder Gesundheit des sozialen Organismus)
abzuleiten suchen. Doch ist er selbst immer Hedonist geblieben.
Wir betonen diesen Standpunkt Spencers, obgleich er ihn klar
und deutlich fast in jedem Kapitel seiner Ethik dargestellt hat,
weil sein Name doch so eng mit dem Gedanken der Entwick-
lungslehre verbunden ist, dal man ihn manchmal fiir einen
ethischen Evolutionisten halt.!

Wir haben die voneinander weit abweichenden Versuche
Sidgwicks und Spencers gesehen, diese alte wichtige Frage nach
dem hochsten Gut zu beantworten. Wir fragen nun, inwieweit
es ihnen gelungen ist, diese Aufgabe zu lgsen.

Was Sidgwick anbetrifft, sind unserer Meinung nach die
ersten Schritte seines Beweises zwingend und unwiderleglich.
Das hochste Gut kann nicht in einem blofen Vermdogen, in
einer Beschaffenheit des Charakters oder in ebjektiven Verhilt-
nissen des Bewulitseins bestehen. Das Gut mufl cévdpdmivoy

1 Daher ist os nicht fiir Spencer, sondern héchstens fiir einige seiner
Nachfolger zutreffend, wenn Hensel sagt: (Hauptprobleme der Ethik, S. 20)
«Die Lust ist nur deshalb wertvoll, weil sie als Zeichen der Lebensforderung,
der Daseinsbebauptung betrachtet werden kann, die Unlust nur deshalb
schiidlich, weil sie als ein Zeichen der Herabminderung der Lebensenergie,
als eine Beeintrachtigung im Kampf ums Dasein angesehen werden kann.
Seine Existenz zu behaupten, suum esse conservare, ist fir Spencer wie
freilich in ganz anderm Sinne fir Spinoza das letzte Streben aller Wesen
und zwar nicht nur der Lebewesen.»



48 IL Kapitel.

dyadév 80 wie xeqrdy avdparme sein. <«Der verniinftige Geist,
der'/¢in’ hochstes CGat. Sucht, sucht es notwendig als einen Zu-
stand seines eigenen Wesens.» Wir stimmen mit Sidgwick darin
iiberein, dal das hiochste Gut irgendeine Form des begehrens-
werten bewuften Lebens sein mufl. Von hier an ist aber sein
Beweis hochst unbefriedigend. Seine Methode ist die der Ab-
straktion. Er beweist, dal das hochste Gut nicht in Willens-
oder in Vorstellungselementen, die von allen wiinschenswerten
Gefiihlen gesondert sind, bestehen kann und schlieft daraus,
dall der Endzweck in diesen letzteren bestehen muB. Durch
eine golche Methode kann man alles Beliebige beweisen. Wenn
wir ihm hier auch nicht entgegenhalten wollen, dal es keine
Willens-, Gefiihls- und Vorstellungselemente an und fiir sich
gibt, und daf man kein Recht hat, sie fiir diesen Zweck von
dem Bewufitsein als Ganzem zu abstrahieren, so sehen wir doch
leicht ein, daB Sidgwicks Methode, angenommen sie wire rich-
tig, hochstens beweisen kann, dafl die Gliickseligkeit blof ein
Element im hochsten Gut sei, aber weder das einzige noch das
wichtigste. Tugendhaftes BewuGtsein, meint Sidgwick, ist nicht
an sich gut, wenn es von Elend begleitet ist. Viel weniger,
antworten wir, ist angenehmes BewuGtsein gut, wenn es zugleich
unmoralisch ist. Gewi kann das hochste Gut nicht ohne
Gefiihlselemente -sein. Es mufl einen Wert fiir uns haben. «In
welcher Form soll dieser Wert uns zum Bewufitsein kommen
als in der Form eines Gefithls?>! Aber von hier zu der An-
nahme, dafl die Lust das einzige Gut sei, ist ein grofler
Schritt.

Nun bleibt blof noch Sidgwicks Berufung auf den gesunden
Menschenverstand oder, wie er es hier ausdriickt, auf die um-
fassenden Urteile der Menschheit®? zu behandeln iibrig. Man
kann die Giiltigkeit einer solchen Berufung in Frage stellen.
Selbst wenn man dies nicht téte, ist es nicht so sicher, daf das
Urteil zugunsten des Hedonisten ausfillt, wenn man die Frage

1 Sigwart, Vorfragen der Ethik, S. 8. :

* Wenn wir ihn recht verstehen, hat er damit nicht den historischen
Consensus Gentium gemeint, sondern das psychologisch-theoretische Motiv
des Common-Sense im Auge gehabt.



Das héochste Gut. 49

ganz unparteiisch stellt. «<Angenommen, einerseits Erhaltung
oder Erh6hung der Funktion mit gleicher oder weniger Lust,
andererseits’ Erniedrigung der Funktion in qualitativer Vortreff-
lichkeit mit gleicher oder mehr Lust —Iwas ist als Endzweck
zu wiahlen?» ! Dies scheint uns eine gerechte Stellung der Frage.
Sidgwick zaudert nicht mit seiner gewohnlichen Konsequenz zu
antworten: <Ich wiirde es nicht fiir Recht halten, danach zu
streben, meine Mitmenschen moralischer zu machen, wenn ich
voraussihe, da8 sie damit ungliicklicher wiirden. Und was meine
eigene zukiinftige Tugend anbetrifft, wiirde ich auch dieselbe
Wahl treffen, vorausgesetzt, dafl dabei die Alternative gestellt
wire zwischen dieser Tugend und Folgen, welche die allgemeine
Gliickseligkeit im hoheren Grade fordern wiirden.»?

Es scheint uns, daB Sidgwick hierbei mit jenem umfassenden
Urteile der Menschheit, an die er appelliert, in Konflikt gerit.
Mill hat einmal ganz treffend gesagt, daB letzte Endzwecke sich
nicht beweisen lassen. Jedenfalls ist der versuchte Beweis Sid-
gwicks wie derjenige der meisten Hedonisten — und wir méogen
hinzufiigen, vieler andern Moralisten — im Grunde genommen
eine blofle Voraussetzung.

Spencers Beweis stellt sich in noch einleuchtenderer Weise
als Petitio Principii heraus. Er beweist zuerst, da8 das Leben
der Endzweck des Entwicklungsprozesses sei. Zunichst versucht
er zu zeigen, daf alle Ethiker, Optimisten sowohl wie Pessi-
misten, voraussetzen miissen, daf das Leben nur gut sei, inso-
weit es Lust mit sich bringt. Die Lust ist daher der Endzweck.

Man sieht sofort ein, daf diese Bestimmung des hdochsten
Gutes im Grunde genommen auch blofl ein Appell an den ge-
sunden Menschenverstand ist. Spencers Beweis ist wirklich nur
der alte der Hedonisten, daf man notwendig die Lust als End-
zweck anerkennen muf. Der Entwicklungsprozel bestimmt fiir
ihn nicht ohne weiteres den Endzweck. Daher ist er, wie wir
schon gesagt haben, ein evolutionistischer Hedonist und nicht
ein ethischer Evolutionist. '

! So stellt Bradley die Frage, «Sidgwicks Hedonism», S. 31,
2 «Some Fundamental Ethical Controversies», Mind 1889, S. 478.
Sinclair, Der Utilitarismus bel 8idgwick u. Spencer, 4



50 III. Kapitel.

Der letztere wiirde meinen, daf der Endzweck ohne weiteres
in dem Entwicklungsprozef zu finden ist. Er versucht das
hochste Gut durch die genetische Methode zu bestimmen. Ein
solcher Versuch ist vergebeus. «Letzte Endzwecke», sagt Sidgwick
sehr treffend, «sind weder Phinomene, noch Gesetze, noch Zu-
stinde von Phiinomenen. Sie als solche zu untersuchen, scheint
daher ebenso unsinnig, als wenn man fragte, ob sie viereckig
oder rund sind.»* Selbst wenn es moglich wire, das Endziel
des Entwicklungsprozesses zu finden, bliebe die Frage diibrig,
ob dieses Ziel wiinschenswert sei. Der Evolutionist mufl ent-
scheiden, ob es der ethische Endzweck sei, das Ziel der Ent-
wicklung zu fordern. . Die Unzuldnglichkeit der Entwicklungs-
lehre als solche, den ethischen Endzweck zu bestimmen, kommt
in den abweichenden Antworten, die verschiedene Evolutionisten
dieser Frage gegeben haben, klar zum Vorschein. Z. B. Barrat
zieht aus der Entwicklungslehre die ethische Regel: «Sei ein
bewuflites Agens in der Entwicklung des Universumss».? Huxley
meint dagegen, dafl cdie ethische Natur, obgleich sie von der
kosmischen geboren ist, unausbleiblich mit ihrer Mutter in Feind-
schaft steht»>. <Laft uns», sagt er, «ein fiir allemal verstehen,
daB der ethische Fortschritt der Gesellschaft nicht davon ab-
héngt, dal man den kosmischen Proze nachahmt, noch weniger
davon, dafl man ihm ausweicht, sondern daf man gegen ihn
kdmpft.»3

Spencer selbst sieht ein, dal die genetische Methode nicht
ausreicht, um das hochste Gut zu bestimmen. Er sucht daher
zu beweisen, daf die Lust der Endzweck sei. Er will zeigen,
daf jedermann nur insoweit das Leben billigt, als es einen
Uberschuf von Freude mit sich bringt. Dieser Beweis iibersieht
die Tatsache, dafl es ebensoviele verschiedene Arten von Pessi-
mismus gibt als verschiedene Vorstellungen des Endzwecks. Ein
moralischer, Pessimist wie Kant kann z. B. behaupten, dafi das
Leben im ganzen schlecht sei, weil es mehr Boses als Gutes

1 «Philosophy its Scope and Relations», S. 219, 220.
? Mind, II, 8. 172 (1887), «The Suppression of Egoism.»
® Romanes Lecture, «Evolution and Ethics», S. 83.



Die Methode des Utilitarisius,

enthilt, und doch zugeben, daB es einen Uberschuf von Lust
in sich schlieBt. Selbst der Pessimist im hedonistischen Sinne des
Wortes kann'behaupten,” dafi'das’' Leben doch des Lebens wert
sei, weil es noch andere hohere Mdglichkeiten als die der Lust
enthilt, wenn er auch trozdem daran festhilt, dal es einen
UberschuB von Schmerz unvermeidlich mit sich bringt.

4%




Lebenslauf.

Der Verfasser dieser Dissertation wurde am 31. Dezember
1875 in Canada, als Sohn des evangelischen Pastors Robert
G. Binclair, geboren. Nachdem er die «Mt. Pleasant Public
Schools» besuchte, nahm man ihn in die «Brantford Collegiate
Institute» auf. Im Jahre 1892 kam er auf die Universitit zu
Toronto (University College und Victoria College), woselbst er
haupteiichlich klassische Philologie und Mathematik studierte
und 1896 als «Bachellor of Arts», 1898 als «<Master of Arts>
promovierte. Von 1896 bis 1898 widmete er sich theologischen
Studien an dem theologischen Seminar «Knox College» Toronto
und promovierte daselbst 1898. Darauf brachte er ein Jahr
in Edinburgh (Schottland) zu, wo er hauptsiichlich Theologie
studierte. Im Friihjahr 1899 kehrte er nach Canads zuriick
und wurde bald als Pfarrer (der Presbyterian Church in Canada)
ordiniert. Von August 1899 bis Juni 1903 war er als Pfarrer
der «First Presbyterian Church» in der Stadt Port Hope titig.
Im Sommer 1903 legte er sein Amt an der Gemeinde nieder
und einem lange gehegten Wunsch folgend, begab er sich nach
Deutschland, um sich philosophischen Studien zu widmen. Von
Herbst 1903 bis Ostern 1905 horte er in Berlin Vorlesungen
bei den Herren Professoren Dilthey, Stumpf, Paulsen, Lasson,
Simmel, Thiele, Pfleiderer, Harnack. Sodann studierte er noch
drei Semester an der Universitit Heidelberg, wo er Vorlesungen
bei den Herren Professoren Windelband, Marcks, Gothein,
Troeltsch und dem Herrn Dr. Elsenhans hérte.

Allen seinen verehrten Lehrern in Toronto, Edinburgh,
Berlin und Heidelberg fiihlt er sich zu herzlichem Danke ver-
pflichtet, vor allen aber Herrn Prof. Geh. Rat Windelband, der
ihm stets mit seinem Rate aufs freundlichste zur Seite stand
und durch seine Vorlesungen und Schriften ihn aufs tiefste
beeinflufite.







www.libtool.com.cn

Digitized by GOOg[G



