www.libtool.com.cn









www.libtool.com.cn



www.libtool.com.cn



www.libtool.com.cn



UNIVERSITE DE PARIS

BIBLIOTHEQUE =+ 1¢, ¢y

DE LA

FACULTE DES LETTRES

XIX

LES METAMORPHOSES D’OVIDE

ET LEURS MODELES GRECS

PAR

GEORGES LAFAYE

PROFESSEUR-ADJOINT A LA FACULTE DES LETTRES
DE L’UNIVERSITE DE PARIS

PARIS

FELIX ALCAN, EDITEUR
ANCIENNE LIBRAIRIE GERMER BAILLIERE
108, BOULEVARD SAINT-GERMAIN, 108

1904













UNIVERSITE DE PARIS

BIBLIOTHEQUE

DE LA

FACULTE DES LETTRES

_XIX

LES METAMORPHOSES D’OVIDE

ET LEURS MODELES GRECS






BIBLIOGRAPHIIS .

. Scuneper (J'-G.). — Ueber den Ursprung und Gebrauch der Verwand-

lungen, dans les Berliner Monatschriften de Gedick et Biester, fascicule
de mars 1784, p. 197.

2. MeLmans (Jo. Guil. Lud.). — Commentatio de causis et auctoribus nar-
rationum de mutatis formis, Leipzig, 1786.

3. Meneke. — Ueber mythologische jVerwandlungen, vornehmlich in Hin-
sicht an Ovids Metamorphosen, Soest, 1792,

4. GaiLLarp. — Observations sur les Métamorphoses d’Ovide, Mémoires de
littérature tirés des registres de ' dcadémie des inscriptions et belles-
lettres, t. XLIX, Paris, 1808, in-4°.

5. Zeorirz (C.-E.). — De origine et natura metamorphoseos, ex Ovidiano
maxime Metamorphoseon opere consideratae, disquisitio, progr. in-4°,
Upsal, 183g.

6. Ligsau. — De consilio artificioso, quod in componendo Metamorphosium
carmine secutus sit P.Ovidius Naso, progr., in-4°, Elberfeld, 1846.

7. HENNEBERGER. — Ovidii Melamorphoseon continuatio serwsque, Hild-
burghausen, 1846.

8. Kruse. — De Ovidii moribus et openbus, Stralsund, 1856.

9. Reicnart (A.-J.). — Die sittliche Lebenanschauung des Ovid, Potsdam,
1867.

10. Naceorre (Eug.). — Ovide, sa vie et ses ceuvres, Paris, 1872, in-89, chap.
1v, les Métamorphoses.

11. Knaack (Georg). — Analecta alexandrino-romana, Greifswald, 1880, III,
Observationes selectae in Ovidii Metamorphoses.

12. Bréron (Guil.). — Metamorphoseon libros Ovidius quo consilio susce-
perit, qua arte pérfecerit, Paris, 1882.

13. Praenan (G.). — De Nicandro aliisque poetis graecis ab Ovidio in Meta-

morphosibus adhibitis, Halle, 1881.




X BIBLIOGRAPHIE

14. Magnus. — Revue des travaux relatifs 3 Ovide dans le Jahresbericht des
philologischen Vereins zu Berlin, 1877, p. 229; 1878, p. 95; 1879,
p- 296; 1881, p. 335; 1883, p. 66; 1883, p. 241; 1886, p. 162; 1889,
p- 121531896, Ipi 33!

15. Riese. — Revue des travaux relatifs & Ovide dans Bursian Jahresbericht der
class. Alterthumswissenschaft, 1 (1873), p. 137, VI (1876), p. 97; XIV
(1878), p. 241.

16, EnwaLp. — Revue des travaux relatifs & Ovide dans Bursian, Iwan von
Miiller, Gurlitt et Kroll, Jahkresbericht der class. Alterthumswissen-
schaft, t. XXXI (1882), p. 157; XLIII (1885), p. 1a5; LXXX (1894)
p- 1; GIX (1go1), p. 162.

Le texte est cité d’aprés I'édition suivante: Die Melamorphosen des
P. Ovidius Naso. Erster Band (Buch I-VII) erklirt von Moriz Haupt,
siebente Auflage von H. J. Miller (1885). Zweiter Band (Buch VIII-XV)
erklirt von Otto Korn, in dritter Auflage neu bearbeitet von R. Ehwald
(1898), 2 vols. 8, Berlin, Weidmann.

Chaque fois qu'Ovide est cité dans les notes sans indication du titre de
'ouvrage, c’est des Métamorphoses qu'il est guestion. Ainsi :
Ov., XV, 872-880 signifie : Ovide, Méiamorphoses, XV, 872-880.




LES METAMORPHOSES D'OVIDE

ET LEURS MODELES GRECS

CHAPITRE PREMIER ,

LES ORIGINES DU SUJET DANS LA LITTERATURE GRECQUE

I

Il n’est point de peuple dans le monde, chez qui la croyance
aux métamorphoses ne soit encore vivante aujourd’hui méme ;
elle est générale partout o subsiste la barbarie primitive ; dans
les pays civilisés elle se cache au fond des campagnes, ou elle
inspire de naifs récits, que les savants se hatent d’enregistrer,
de comparer et de classer'. Chezles Grecs elle fut, deés I'origine,
un aliment tout prét pour la poésie; Homére considére déja
comme trés ancienne la tradition qui faisait naitre les premiers
hommes des arbres et des rochers?. Anciennes ou récentes, les
légendes créées par I'imagination populaire rencontrent de son
temps la méme créance; le poéte les recueille et il use, comme
tout le monde, du droit de les transformer et d’y ajouter. Toutes
les variétés du genre se retrouvent dans les histoires de méta-
morphoses qu’il raconte : tantét c’est un dieu qui emprunte la
figure d’'un homme ; tantét c’est une mortelle qui est élevée au

1. Il ne se passe point d’année ol la Revue des traditions populaires n’en
signele de nouveaux. V. aussi Andrew Lang, La mythologie, irad. Parmentier,
p- 8o, 153, 16g, etc.

2. Hom., Od., XIX, 163 : « o0 yap and 3puds dott malarpdtow 008’ and mitens. »
Cf. Hésiode, Théog., 35 ; OEuvres et jours, 145.

XIX. — LaFAYR, — Ovide. I



9 LES METAMORPHOSES D OVIDE

rang des dieux'. Ici nous voyons Protée revétic tour a4 tour la
forme des animaux les plus terribles®; la Circé par des procédés
magiques donner des corps de bétes aux malheureux que leur
triste destinée ameéne dans son ile®. Le vieil aéde dira encore
comment le vaisseau des Phéaciens a été changé en rocher®,
comment un serpent est devenu de pierre® ou comment le som-
meil, s’étant fait oiseau pour un moment, est allé se percher sur
un pin de I'lda®. Mais plus la foi des hommes de ce temps est
vive, et plus les inventions du poéte sont simples. D’abord il ne
décrit pas la métamorphose; il se contente de la mentionner;
ainsi font la plupart du temps les conteurs populaires qui charment
les veillées de nos paysans. Analyser point par point de tels
miracles, c’est en accuser 'invraisemblance; il faut qu'ils soient
présentés comme ils sont censés avoir été accomplis, avec la rapi-
dité d’'un coup de baguette. Un mot suffit 4 llomére en pareil
cas; tout au plus dira-t-il des compagnons d’'Ulysse, victimes de
Circé : « lls avaient la téte, le grognement, les soies, le corps des
pourceaux, quoiqu’ils eussent conservé la pensée; Circé les ren-
ferma fondant en larmes, puis elle leur jeta des glands d’yeuse et
de chéne et des fruits de cornouiller, nourriture ordinaire des
pores qui ont la terre pour couche’. » En général la transformation
est plus soudaine encore; on peut méme se demander dans cer-
tains passages s’il ne s’agit pas d'une comparaison plutdt que
d’une métamorphose, tant est grande la sobriété du récit; quand
Leucothée, divinité marine, vient sur les flots secourir Ulysse
naufragé, elle est « semblable a un plongeon®». Apollon et Athéné
assistent 4 un combat du haut d'un hétre, « semblables &4 deux
vautours® ». Apollon descend sur la terre, « semblable a I'épervier
rapide, terreur des colombes, le plus léger des oiseaux™

Homére ne s’explique pas davantage, et peut-étre a-t-il a dessein

. Ino dans I'Iliade, V, 323.
. 0d., 1V, 47, 455.
. 0d., X, 238.
. 0d., XIII, 155.
. 1L, 11, 309-319.
. 1L, XIV, 289.
7. 0d., X, 239-243. V. dans le méme genre I'Hymne homérique a Apollon
Pythien, 2:6 273 ; I'Hymne & Dionysos, 34-54.
8. ailuiy eixvia, Od., V, 353 ; on a sans doute, d’apres ce vers, forgé le vers 337,
qui est beaucoup plus explicite.
9. Spviaty dowdteg atyumtiotow, 1., VII, 5g.
10. Ypmxe doweds, Il., XV, 237. Pierron admet ici unc métamorphose ; il croit

S OTES WON -




LES ORIGINES DU SUJET DANS LA LITTERATURE GRECQUE 3

employé I'expression la plus vague pour permettre a I'imagina-
tion des contemporains de s’exercer librement sur ces tableaux ;
c’était & chacun'de'lés' compléter suivant son goit et sa capacité;
la limite qui séparait la réalité du merveilleux était alors si
mince que la pensée la franchissait a tout instant; le poéte,
chantant devant la foule, s’en remettait 4 ses auditeurs du soin
de trouver ce qu'il ne disait pas ; comme lui c’étaient des voyants ;
a4 eux de donner a 'image la précision et I'intensité que compor-
tait leur fantaisie.

Homére n’explique pas non plus les causes de ces prodiges.
Ce ne sont pas chez lui des dénouements; ce ne sont pas méme
des épisodes; ce sont de simples incidents. Il est vrai qu'en
général ils ont leur utilité dans le récit. Lorsqu’Apollon
change en pierre un serpent devant les Grecs assemblés en
Aulide, c’est qu’il veut frapper leurs esprits; c’est un pré-
sage, que Chalcas, inspiré par lui, va interpréter aussitot’. Les
métamorphoses de Protée ont pour but d’épouvanter les étran-
gers et d’empécher qu'ils ne lui arrachent ses secrets®; ainsi
de beaucoup d'autres. Mais méme la le poeéte a soin de ne pas
ralentir laction; il en est si préoccupé que parfois aussi il se
contente d’une simple allusion a une fable connue. Niobé a été
transformée en rocher aprés la mort de ses enfants®; quel rap-
port y a-t-il entre les deux faits? [lomére ne le dit pas; il n’est
méme pas sir que pour lui ce rapport existe. Il chante 4 .une
époque ol beaucoup de légendes sont encore incohérentes; on
n’a pas songé a en coordonner les diverses parties, 4 y mettre de
la logique ; encore moins a-t-on souci de raccorder entre elles
des versions originaires de contrées différentes. Les habitants de
la Lydie répetent de pére en fils qu'un rocher du Sipyle res-
semble a une femme qui pleure; ils lui ont donné le nom de
Niobé. Homere mentionne en quelques mots cette tradition;
mais quand et pourquoi Niobé a-t-elle été métamorphosée? Ce
n’est pas immédiatement aprés la mort de ses enfants; car lors-

u’ils eurent été ensevelis par les dieux, le dixiéme jour, Niobé
« fatiguée de larmes, se souvint de prendre des aliments® ». Le

& une comparaison dans les deux autres passages; l'expression est pourtant iden-
tique.

1. Il., 1I, 30g-319.

2. 0d., IV, 417-455.

3. 1., XXI1V, 614-617.

4. Ibid., 613. Ovide s’est bien gardé de reproduire ce détail (VI, 3o1 et suiv.).



A LES METAMORPHOSES D OVIDE

poéte cite cet exemple pour prouver que les plus grandes dou-
leurs ont, sinon un terme, du moins des moments d’apaisement
nécessairesy o lanature reprend ses droits. Puis il franchit les
siécles par la pensée, et revenant au moment présent, il rappelle
que de son temps on voit sur le Sipyle Niobé toujours plongée
dans le deuil et dans les larmes. Que s’est-il passé dans ce long
intervalle ? Quel est le dieu qui a fait d’elle un rocher ? Est-ce un
chatiment qui s’ajoute 4 I'autre? Et si c’en est un, pourquoi les
dieux, avant de la frapper de nouveau, ont-ils permis qu’elle répa-
rit ses forces et qu’elle revint a la vie? Autant de questions que
ne se sont posées ni Homére, ni les hommes simples qui les pre-
miers ont entendu chanter ses vers.

Enfin les métamorphoses que I'on rencontre dans les épopées
homériques n’ont aucun rapport avec les amours des dieux et des
héros, ou, si par hasard elles peuventy étre rattachées, la passion
dont elles sont la conséquence s’efface dans un lointain mysté-
rieux, ou les yeux des hommes n’osent pas pénétrer ; quand
Apollon et Artémis vengent I'injure de leur mére en tuant les
enfants de Niobé, le poete ne fait pas intervenir directement
Latone'; nous oublions ses amours avec le souverain de'Olympe,
et, si Homére s’en souvient, il est douteux qu'il les juge coupa-
bles. Ailleurs Aédon, que lafable a depuis appelée Philoméle, est
changée en rossignol aprés avoir égorgé son fils Itylos. « Elle
fait entendre ses chants harmonieux quand vient le renouveau ;
du haut des arbres, ou elle se pose au milieu du feuillage touffu,
sa voix lance des roulades qu’elle varie sans cesse; elle pleure
son cher fils Itylos, né du roi Zéthos, que jadis dans un moment
de folie elle tua avec l’airain®. » Plus tard cette mort fournira
aux poetes le dénouement d’'un drame scandaleux®; Homere n’a
pas méme indiqué les causes qui ont pu pousser au crime la
malheureuse mére, et peut-étre pour lui cet accés de démence
n’a-t-il besoin d’aucune explication; il a été soudain et acci-
dentel, comme le sont souvent ces troubles de la raison humaine,
que suivent les catastrophes les plus inattendues.

Les métamorphoses occupaient dans la littérature hésiodique

Les critiques alexandrins considéraient comme interpolés les vers de I'ZL., XXIV,
614-617; c’est que pas plus qu’Ovide ils ne se faisaient une idée juste de 1’évolution
des légendes.

1. Gf. Ov., VI, 206.

2. 0d., XIX, 518.

3. Ov., VI, 412-676.,




LES ORIGINES DU SUJET DANS LA LITTERATURE GRECQUE 5°

une place beaucoup plus importante que dans les poémes
d’Homére ; les mythographes, qui longtemps aprés ont eu 'occa-
sion de toucher a ceite catégorie de fables, citent parmi leurs
sources les divers ouvrages répandus chez les anciens sous le
nom d’Hésiode!. Dans les (Buvres et les Jours, le tableau des
ages du monde et le récit de la naissance de Pandore montrent
assez le goit da poéte pour ces inventions merveilleuses®.
Comme de juste, elles revenaient plus fréquemment encore dans
les poemes généalogiques et religieux qu'il a inspirés; elles fai-
saient nécessairement partie des traditions que leurs auteurs
s’efforcaient de coordonner ; elles étaient mélées a I’histoire des
origines de tous ces étres surnaturels, dont I'imagination des Grecs
avait peuplé le monde. Ainsi, en dressant dans la Théogonie la
généalogie des dieux, le poéte raconte comment Vénus est sortie
des eaux, comment Pégase et Chrysaor sont nés du sang de Mé-
duse®. Mais c’était dans les Catalogues et dans les Grandes Eées
que les curieux de métamorphoses devaient trouver la plus riche
matiére. La généalogie des héros, quien était proprement le sujet,
fournissait des fables de ce genre en plus grand nombre que la
généalogie des dieux ; on comptait parmi les héros une multitude
de familles, qui avaient entre elles ou avec.les dieux des rapports
ou les métamorphoses jouaient un grand réle ; la fantaisie popu-
laire avait pris avec ces personnages plus de libertés qu’avec les
immortels, universellement adorés de toute la Gréce et dont la
légende dut éire de bonne heure fixée dans ses principaux élé-
ments. Notons aussi ce trait essentiel : les femmes dans les Cata-
logues ﬁgurdient au premier plan, si bien qu’on appelait quelque-
fois ce poeme le Catalogue des femmes ; un auteur le définit « une
épopée en I'honneur des femmes * ». A propos de chaque héros
I'auteur avait soin d’ mdlquer le nom de sa mére. Les Grandes
Eées, qui formaient le quatrieme livre des Catalogues, contenaient
I’énumération de toutes les mortelles qui avaient été aimées par
des dieux. Ces deux ouvrages sont d’ordinaire attribués au com-
mencement du vii® siécle ; tout porte a supposer qu’ils ont di étre
par excellence, a I'époque alexandrine, la source des auteurs de

1. Apollod., Bibl., III, 6, 7, p. a10; Hygin, Fable 154 ; Anton. Libér., 23 ;
Phlégon, Merveilles, 1V, p. 74.
2. OEuvres et jours, 70 et 108-301. V. aussi ibid., les Hommes nés des chénes,
145 ; UHirondelle fille de Pandion, 568.
3. Théog., 183, 280.
" 4. Pausan., 1, 3, 1 et 43, 1; IX, 31, 5.



6 LES METAMORPHOSES D OVIDE

métamorphoses. Dans les fragments mémes on reléve une dizaine
de fables qui pouvaient les tenter'; toutes, sans exception, se
retrouvent chez Qyide, et dans le nombre il y en a de rares, que
nous aurions pu croire dé beducoup postérieures a I’époque hésio-
dique, si le témoignage formel des anciens ne nous obligeait a les
faire remonter jusque-la. .

Ces aventures, dans les poémes hésiodiques, avaient aussi avec
le sujet principal un rapport plus étroit que dans Homeére. Leurs
auteurs ont voulu non seulement charmer, mais instruire ; il était
naturel que dans ces ouvrages didactiques, destinés a fixer les tra-
ditions religieuses des Grecs, le souvenir des métamorphoses fit
intimement lié a la série des mythes : c’étaient de grands événe-
ments dans 'histoire du monde héroique. Aussi ne sont-ils plus
incidemment présentés, mais amenés et expliqués, comme une
partie essentielle du sujet, et a leur tour ils servent a expliquer
ce qui les suit. Pour la premiére fois on vit les métamorphoses se
dérouler régulierement dans un ensemble de chants, ordonnés a
la facon d’une histoire et embrassant pour I mstructlon des Grecs
tout leur passé fabuleux.

Mais d’autre part elles n’en étaient pas le motif principal, le
terme prévu auquel devait nécessairement aboutir chaque partie
de 'exposition. Que le poete chante la naissance de Vénus?, ou
qu’il peigne les divers Ages du monde?, il ne perd pas de vue

u’il a un autre but que de nous émerveiller; il faut avant tout
qu’il mette dans la succession des fables un enchainement con-
forme a I'idée qu’il se fait des origines du monde. Aussi raconte-
t-il la métamorphose elle-méme avec une simplicité toute sembla-
ble a celled’Homeére :iln’en analyse pas avec curiosité les péripéties.
L’auteur des Catalogues veut-il rapporter comment I'ile d’Egine,
royaume d’Eaque, “fut peuplée par des fourmis changées en
hommes, il se contentera de dire : « De ses amours avec Zeus la
nymphe Egine enfanta E'lque, héros habile a combattre sur un
char ; lorsqu’il eut atteint I'dge riant de la jeunesse, il s’affligea
d’étre seul; le peére des hommes et des dieux fit de toutes les
fourmis, dans I'ile charmante, des hommes et des (emmes
a la ceinture profonde; ceux-ci construisirent les premiers

. Epicor. graecor. fragm., éd. Kinkel; Hesiodus. Catalogi et Oeearum
fragm a1, 31, 44, 45, 46, 53, g6, 130, 167, 209 [254).
2. Hésiode, Theob ., 183.
3. OEuvres et jours, 108-301.




LES ORIGINES DU SUJET DANS LA LITTERATURE GRECQUE 7

navires qu'on vit se balancer sur les flots, et les premiers, eny
attachant les voiles, ils leur donnérent des ailes pour parcourir
les mers*®.\»/Clestibien linencore la sobriété de 'épopée primi-
tive. Les poémes hésiodiques en ont aussi gardé la gravité, méme
la ou ils retracent les amours des dieux; il est naturel qu’elle
n’abandonne pas I'auteur de la Théogonie, lorsqu’il énumere les
sept immortelles qui ont partagé la couche de Zeus ; elles ont été
successivement ses « épouses »; Héra a été la derniére et n’a pas
a se plaindre du passé’. Mais l'auteur du Bouclier d’Hercule ne
prend pas un autre ton pour raconter comment Zeus s'unit a
Alcmene ; le maitre du monde avait concu un grand dessein : il
voulait engendrer un fils, « qui fit pour les dieux et pour les
hommes industrieux un protecteur » ; avant de s’introduire chez
Amphitryon, il s’arréte sur le sommet d’'une montagne, « pensant
4 son ceuvre divine® ». Il n’est pas douteux que les amours des
dieux avec les mortelles, unique sujet des Catalogues et des
Grandes Eées, fussent présentées sous le méme jour; ainsi devaient
étre traitées celles de Zeus avec Europe®, ou celles du Soleil avec
Leucothoé®. C’est que les poeétes qui se cachent sous le nom
d’Hésiode appartiennent a un age de foi. Ils ont beau réunir en
un seul corps des légendes jusque-la éparses, ils ne peuvent
pas sentir combien ce rapprochement méme y ajoute d’invrai-
semblance et d’immoralité ; ils ont encore la belle naiveté de la
jeunesse ; il n’y a pas pour eux de miracles impossibles, parce
que le méme mystere enveloppe a leurs yeux I'univers tout entier;
ils ne songent pas davantage a discuter les actions des dieux;
ceux-ci existent: c'est un [ait dont on ne doute pas plus que de
la réalité du monde sensible ; ils sont faits 4 'image de 'homme;
rien de ce qui est humain n’est étranger a leur nature ; et comme
on est convaincu qu'ils ne sont pas une conception de l’esprit,
mais des étres supérieurs, dont la vie est indépendante de I'idée
que I'on peut s’en faire, on n’imagine pas que rien soit a corriger
dans leur histoire. Les amours de Jupiter ne semblent alors ni
moins réelles, ni plus immorales que le soleil qui ¢claire le labou-
reur, ou que la foudre qui le frappe au milieu de ses travaux.

1. Edit. Kinkel, fragm. ¢6. )

2. Théog. 886-921. Le morceau qui suit le vers 929, et ol il est question de Maia,
de Sémélé et d’Alcmene (938-944), est manifestement d’une époque postérieure.

3. Bouclier d’llerc. 29-34.

4. Edit. Kinkel, fragm. 53.

5. Ibid., fragm. 44.



8 - LES METAMORPHOSES D OVIDE

11

Le v1* siécle vit paitre la philosophie. Dés lors la mythologie
vulgaire fut condamnée, et d’une fagon irrévocable ; il viendra
bien de grands esprits, qui tacheront a la mettre d’accord avec la
« sagesse », les uns en donnant a certaines fables un tour moral,
les autres en appliquant a toutes un systéme d’interprétation allé-
gorique. Mais, comme I'a dit Platon, lorsque parut Socrate, « il
y avait longtemps que la poésie était brouillée avec la philoso-
phie' ». Le divorce entre la philosophie et les traditions reli-
gieuses, chantées par les vieux poétes, datait du temps ou avaient
paru les premiers philosophes. On n’a jamais répudié la mytho-
logie populaire avec plus de décision que Xénophane *; les Péres
de I'Eglise eux-mémes ne feront que développer son arrét. On
pense bien que pour les grands esprits, qui posérent dans ce
siecle et dans le suivant les fondements de toute science, les
métamorphoses, méme celles qui ne s’allisient a aucune légende
immorale, n’échappaient pas a la condamnation. Platon s’¢léeve
avec force contre les gens assez simples pour y croire: il est
absurde de se représenter la divinité « comme un enchanteur
qui se plait 3 prendre mille formes différentes et qui tantot
parait sous une figure étrangére, tantdt nous fait illusion en
affectant nos sens comme s’il était réellement présent ». Elle
est de tous les &tres le moins capable de changer de formes ; son
essence est d’étre une et simple; en outre, comme il n’y a rien
de plus parfait dans le monde, elle ne pourrait que déchoir en
se transformant, et on ne saurait admettre qu’elle en ait méme le
désir. Enfin il n’est pas possible qu’elle cherche 4 en imposer
aux hommes, car le mensonge est pour elle aussi inutile
qu’odieux. « Que les poétes ne viennent donc pas nous dire que
les dieux prennent la figure d’étrangers et s’en vont de ville en
ville®, cachés sous divers déguisements ; qu'on cesse de nous débiter
des mensonges au sujet de Protée * et de Thétis *. Que dans les
. tragédies ou dans tout autre poéme on ne nous représente pas Héra
sous la figure d’une prétresse, mendiant pour les enfants bienfai-

. Plat., Républ.. X, p. 607 : « madata Srapopa prhocogpia Te xat momTIXF. »
. Xénophane, fragm. 7, Miillach.

. Hom. Od., XVII, 485.

. Ibid., IV, 364.

. Pind., Ném., I, 6o.

CTES R W =~

\

l



Lo e

—),

LES ORIGINES DU SUJET DANS LA LITTERATURE GRECQUE 9

sants du fleuve Argien Inachus®, enfin qu’on ne nous fasse
aucun conte du méme genre?. » Tel est le langage que Platon,
aprés beaucoup |d’autres sans- doute, tient dans la République; ce
sera jusqu'a la fin de 'antiquité celui de toutes les sectes philo-
sophiques issues de I'enseignement de Socrate.

Cependant elles n’interdisaient pas a la poésie l'usage des
fables ; au contraire elles en faisaient son domaine propre ; pour
Platon, comme pour Aristote, il n’y a pas de poésie la o1 il n’y a
pas de fables, et sur ce point encore tous les auteurs classiques
partageront leur manitre de voir® Aussi depuis le vi° siécle,
c’est-a-dire depuis le temps des premiers philosophes jusqu’a
I’époque alexandrine, les métamorphoses s’épanouissent égale-
ment dans tous les genres poétiques, mais surtout dans le lyrisme
et la tragédie. On ne se borne pas & reprendre celles qui avaient
été déja traitées par Homere, par Hésiode et par les cycliques :
on en introduit de nouvelles. Simonide d’Amorgos, adaptant ces
inventions fabuleuses au ton comique de l'iambe, imagine que
chaque femme, suivant son caractére, est née de quelque animal
qui lui ressemble: la malpropre de la truie, la rusée du singe, la
bonne ménagére de l'abeille*. Le grave Phocylide lui- méme ne
dédaigne pas ce badinage®. En méme temps on développe et on
embellit les métamorphoses qu’on emprunte a4 des poétes plus
anciens ; souvent la tragédie leur donne un souvenir dans les
cheeurs et dans les récits. Eschyle dans le Prométhée enchainé
ose encore davantage: il met sous les yeux des spectateurs la
jeune Io, la nymphe « aux cornes de génisse », poursuivie par
un taon qui 'aiguillonne sans reliche ; elle fuit 4 travers le monde
dans une course éperdue ®; arrivée sur le Caucase, elle raconte
elle-méme 2 Prométhée toute son histoire ; elle dit comment des
songes lui ont révélé 'amour de Zeus et 'ont invitée « a rassasier
le désir qui bralait dans ses yeux’ ». Les poetes tragiques du

1. Fragment des Edvrpiat d’Eschyle, dans Nauck, Tragicorum graecorum frag-
menta, 3¢ édit. (1889), Aeschyli fragm. 168.

2. Plat., Républ., 11, p. 380, 381.

3. Plat., Phédon, p. 61 B: « 6v montiy del, elmep péher mouftng eivar, motely
pobous. » Aristote, Poét., 1 et 6. Cf. Plut., Sur la maniére de faire lire les
poéles aux jeunes gens, 2.

4. Poetar. lyricor. graecor. fragm., éd. Bergk, t. II ; Simonide, fragm. 7.

5. Ibid., Phocylide, fragm. 3.

6. Eschyle, Prométhée enchatné, 560-774.

7. 1bid., 654. Autres exemples de métamorphoses dans Eschyle, Choéph., 613-



10 LES METAMORPHOSES D OVIDE

v sitcle, méme lorsqu’ils ont passé par les écoles des philo-
sophes, s’adressent a un public, dont la grande majorité a encore
le respect des légendes anciennes; le sentiment religieux, qui a
donné naissance au drame, vit encore dans la foule assise sur les
gradins du thééitre; il soutient 'auteur et I'aide a franchir d’un
pas toujours égal et toujours noble les parties scabreuses de son
sujet.

On s’est demandé jusqu’a quel point 'appareil scénique rendait
présentes a la vue des spectateurs les métamorphoses auxquelles
ont touché les tragiques. La question a son importance, car il est
clair que le drame issu de I'imagination populaire a été pour
. elle & son tour un aliment; il doit beaucoup a la mythologie,
mais la mythologie ne lui doit pas moins; il a contribué pour
une large part a la faveur dont elle a joui; pour expliquer I'ori-
gine de la littérature spéciale qu’ont défrayée plus tard les méta-
morphoses, il n’est pas indifférent de savoir comment le théatre
les représentait. Les Grecs avaient poussé trés loin I'art de la
figuration et des machines scéniques ; nous voyons dans les comé-
dies d’Aristophane qu’on n’hésitait pas, lorsque la fantaisie du
poeéte I'exigeait, i revétir les choreutes des costumes les plus
étranges ; on leur donnait un déguisement qui les transformait
en grenouilles, en guépes ou en oiseaux; c’était un attrait de
plus pour la curiosité publique et les juges du concours tenaient
compte au poete de l'originalité qu’il avait déployée dans ces
inventions. Il semble qu’elles auraient pu également se méler
aux tragédies dont les personnages, comme I'lo d’Eschyle, pas-
saient pour avoir subi quelque métamorphose. Or, ce qu'il faut
noter, au contraire, c'est que la tragédie classique a toujours
répugné i exciter l'intérét par ces artifices matériels. Euripide a
accueilli un grand nombre de métamorphoses; elles forment
méme quelqueflois la conclusion de ses piéces; mais ou bien il
les prédit, ou bien il les fait ruconter par un messager ; jamais
ses héros ne reviennent sur la scéne apres les avoir déja subies
et avec des attributs qui les rappellent®. Sophocle avait composé

622 ; Sept contre Thébes, f1a et 474 ; tragéd. incert. fragm. 304 (Nauck); dans
Sophocle, Antig., 823, OEdipe a Col., 1586.

1. Il est vrai qu’ils pouvaient paraitre sur le Geodoyetov réservé au deus ex
machina. 11 semble bien qu'il y en et un exemple dans la Mélanippé d’Euripide;
on y voyait une héroine, du nom de Hippé, qui, aprés avoir été métamorphosée en
cavale, avait recu une place parmi les constellations. Wiinsch, dans le Rheinisches

museum, XLIX (1894), p. 94-95, 101.

Ly




——

LES ORIGINES DU SUJET DANS LA LITTERATURE GRECQUE I1

un Térée; il s’était inspiré de la légende qui racontait comment
le principal personnage de cette piéce fut changé en huppe, Pro-
cné en hirondelle et. Philomele en rossignol. 11 n’est pas permis
de supposer que quelque mécanisme ingénieux rendait les spec-
tateurs témoins de ce prodige, ou que les acteurs reparaissaient
a la fin du drame sous la nouvelle forme que leur prétait la fable’.
« Ce n’est pas devant le public, dit Horace, que Médée doit
égorger ses enfants, 'exécrable Atrée faire cuire des entrailles
humaines, Procné se changer en oiseau et Cadmus en serpent.
De pareils spectacles me laissent incrédule et me révoltent®. »
Horace ne fait ici que résumer ce que lui avait appris le théatre
classique des Grecs, et il reproduit sans doute le jugement
d’Aristote : « Rien ne doit se trouver dans la fable méme, qui
blesse la raison ; tout ce qui serait déraisonnable se placera en
dehors de la tragédie®. » Le role d'To dans le Prométhée d’Es-
chyle reste donc I'essai le plus hardi qui ait été tenté pour mon-
trer sur la scéne trugique une métamorphose accomplie, et encore
nous devons nécessairement admettre qu’elle n’était indiquée
dans l'extérieur de I’acteur que par un trés léger détail de cos-
tume : il devait porter au-dessus de son masque deux petites
cornes naissantes*, semblables a celles que nous voyons attribuées
a certaines figures d'lo sur les monuments de l'art antique®.
Leur témoignage, en effet, concorde absolument avec celui des
poétes; c’est de part et d’autre, pendant la période classique, la
méme sobriété dans la représentation des métamorphoses, le
méme éloignement pour les effets bizarres. Si un héros de la
fable est changé en béte, I'artiste se contente de placer a coté
du personnage, ou sur son corps, un accessoire qui rappelle ce

1. Comme on pourrait le croire d'aprés le scoliaste d’Aristophane, Oiscaux,
100 : « 'Bv 16 Tnp:t Bopaxkiis imoins:v altov anwpvibwyévov xal thv [1pdxvyy. »
Welcker, Griech. Trag., 1, p. 383.

2. Horace, Art poét., 185.

3. Aristote, Poétique, 15, 2.

4. Eschyle, Prométhée enchainé, 607-664, 694-498 ; Patin, Tragiques grecs, 1,
p. 274; Dacier (Remarques sur 'Art poét. d’'Aristote) croyait qu'lo paraissait
sous la forme d’une génisse.

5. Engelmann, article /o, dans Roscher, Lexikon der Gr. u. R. Mythologie.
Paul Girard, De l'expression des masques dans Eschyle (Revue des études
grecques, VIII, 1895), p. 110, admet qu’Eschyle, outre les cornes, avait pourvu
son personnage d'un masque « dont la structure, les proportions, la couleur, gar-
daient quelque chose d’exceptionnel et de saisissant. » Mais on ne peut affirmer
qu'il edt osé davantage.



12 LES METAMORPHOSES D OVIDE

prodige, sans altérer en rien la noblesse de la forme humaine
idéalisée. Polygnote veut-il peindre une Callisto pour la Lesché
de Delphes, il étend au-dessous d’elle la dépouille d'une ourse';
non loin de la son pinceau a tracé un Actéon assis sur une peau
de cerf et tenant un faon dans ses mains®; une métope de Séli-
nonte nous montre de méme le malheureux chasseur couvert
d’une peau de cerf, qu’Artémis a jetée sur ses épaules pour
exciter la meute lancée contre lui®. Dans tous ces exemples I'at-
tribut n’est manifestement qu'un indice, qui permet au spectateur
de retrouver du premier coup d’eil le nom du personnage; parfois
méme le procédé est plus conventionnel encore: une téte de
vache, figurée a part dans le champ d'une peinture de vase,
suffit a faire reconnaitre Io dans une femme placée au-dessous*.
Quelquefois il est vrai, la métamorphose est supposée accomplie :
lIo, méme sur des monuments d'une bonne époque, nous apparait
sous la forme d’une vache®; mais ce qui ne se rencontre jamais
avant le temps d’Alexandre, c’est une métamorphose que I'artiste
essaie, pour ainsi dire, de prendre sur le fait, au moment précis
ol I’étre humain est censé avoir passé a I'état de béte, de plante
ou de rocher.

111

L’ére nouvelle qui commence avec Alexandre a été dans I'anti-
quité I'age de la science, et pourtant c’est alors surtout que se
multiplient les fables relatives aux métamorphoses ; jamais on ne
leur a prété une oreille plus avide ; pour la premiere fois on les
recueille dans des ouvrages spéciaux, dont elles deviennent
I umque sujet. Est-ce simplement parce que le nombre des érudits
s’accroit, parce que leur curiosité stérile divise et subdivise
jusqu’a I'excés le domaine de la littérature savante, parce que,
I'époque des grandes créations étant passée, ils appliquent les
ressources de leur esprlt a des besognes de pédants? Faut-il
croire qu’ils sont uniquement poussés par le goiit des catalogues,

. Pausan., X, 31, 10.

. Pausan., X, 3o, 3.

. Archaeologische Zeitung, 1883, p. 339.

. Monumenti dell’ Istituto archeologico di Roma, II, pl. b9, fig. 1.

. Annali dell’ Istituto archeologico di Roma, 1865, tavola d’aggiunto IK ;
le peintre a représenté par erreur un taureau au lieu d’une vache.

OTES QO W




LES ORIGINES DU SUJET DANS LA LITTERATURE GRECQUE 13

ou par le louable désir de dresser, comme dans d’autres genres,
I'inventaire du passé ? Cette opinion est assez répandue ; on admet
plus volontiers encore queles paétes et les mythographes contem-
porains des Ptolémées se rient de leur matitre; il faudrait les
considérer comme des sceptiques, pour qui, dans un ouvrage, la
forme est tout, et le fond n’est rien. Il#%est certain que cette con-
clusion parait légitime, quand on voit le goit des Grecs pour les
M¢étamorphoses se répandre au fur et 2 mesure que s’étend et se
précise leur connaissance de la nature, en sorte que les progreés
de ce genre mythologique sont en raison directe de ceux des
sciences positives, Mais ne demandons pas aux poétes du
ut® siécle de mettre dans leurs croyances une logique et une unité
que nous ne mettons pas dans les ndtres; tant qu’il y aura dans
le monde un seul probléme que la raison sera impuissante a expli-
quer, la foi aux miracles restera vivace. Aujourd’hui méme beau-
coup d’hommes, qui ne manquent ni d’instruction, ni’ d’intelli-
gence, déclarent surnaturels tous les phénomeénes dont la science
n’a pas encore découvert la loi, ou sur lesquels il leur semble
qu’elle n’a pas fait une lumiére compléte. Si certains esprits,
frappés surtout de son insuffisance, sont encore rebelles a ses

-enseignements, que pouvait espérer la science antique, et com-

ment aurait-elle réussi & ruiner completement dans I'opinion des
gens cultivés les croyances consacrées par une longue tradition ?
Mais le pis est qu’a coté de la vraie science I’époque alexandrine
voit s’en développer une fausse, qui flotte incertaine entre- le
roman et les méthodes exactes ; celle-la cotoie sans cesse la pre-
mitre, elle s’y méle souvent et la trouble, au point que des
hommes sinceres et éclairés ne peuvent pas toujours les distin-
guer I'une de I'autre; et alors il arrive qu’aux vieilles superstitions
restées intactes viennent s’en ajouter de nouvelles, quiles con-
firment au nom de prétendues découvertes.

Gréce a la conquéte d’Alexandre, I'histoire naturelle a singu-
lierement élargi le champ de ses observations; Aristote et
Théophraste lui ont tracé la voie avec une streté et une précision
qui font encore I'admiration des modernes. Mais aprés la mort
de ces grands hommes elle ne dépasse guére le point extréme ol
ils étaient parvenus ; bien souvent elle s’égare et elle revient en
arriere'. Comment nier la possibilité des métamorphoses, lors-

1. Littré, préface de sa traduction de Pline I'Ancien, p. vI et suiv. ; Barthélemy-
Saint-Hilaire, préface de sa traduction d’Aristote, Histoire des animaux, t.1, p. xc.



1h © LES METAMORPHOSES D OVIDE

qu’elle-méme, a la suite d’enquétes superficielles ou incomplétes,
elle en donne des exemples merveilleux ?

On peut\assigneralsesierreurs deux causes principales: la pre-
miére, c’est quelle ne pese pas a leur juste valeur les témoi-
gnages qu'elle enregistre de tous cotés; la seconde, c’est qu’elle
ne sait pas se défier des trahisons du langage : lorsque le Nil est
rentré dans son lit aprés avoir inondé les campagnes environ-
nantes, on voit pulluler dans les sillons encore humides des
myriades d’animaux naissants ; de la & conclure que c’est la terre
elle-méme qui les engendre il n’y a qu’un pas, et 'imagination
des savants alexandrins I’a vite franchi. Bien plus, on assure que
parmi ces animaux on en voit, chez qui la métamorphose n’est pas
encore compléte, si bien qu’ils sont moitié vivants et moitié
fange'. Un essaim d’abeilles peut prendre naissance dans le
cadavre d’un beeuf; Philétas, le faux Démocrite et Magon ’ensei-
gnent? avant Virgile; « tout le pays du Nil voit dans cette géné-
ration artificielle une ressource assurée » contre les maladies qui
dépeuplent les ruches®. Archélaiis ajoute qu'un cadavre de cheval
peut de méme produire des guépes‘. D’aprés Alexandre de
Myndos, les cigognes, arrivées au terme de la vieillesse, partent
pour les iles de I'Océan, et la elles sont changées en hommes ;
c’est la récompense des soins pieux dont elles ont entouré leurs
parents®. Sotakos range au nombre des pierres précieuses la
draconite, ainsi nommée parce qu’elle provient du cerveau des
serpents ; elle n’est fine qu'autant qu'on coupe le cerveau sur
'animal vivant, attendu que 'animal, se sentant mourir, la gate
par envie; en conséquence on coupe la téte au serpent, tandis
qu’il est endormi. Sotakos avait vu des draconites chez un roi;
il racontait les procédés employés par les chasseurs pour les
recueillir dans toute leur beauté®. On ferait un livre en réunissant
les fables de cette catégorie qui sont venues 4 I'époque alexan-
drine prendre place a la suite des traditions mythologiques, et
souvent, comme chez Virgile, dans I'épisode d’Aristée, se con-

1. Lucréce, V, 838; Pompon. Méla, I, 416; Diod., I, 10, tous évidemment
d’aprés des sources alexandrines.

2. Philétas, Epigr., 5, Bach; Susemihl, Geschichte der griechischen Litte-
.ratur in der Alexandriner Zeit, t. 1, p. 830, 835 et 838, note ag.

3. Virg., Géorg., IV, 287-295.

4. Varron, De Uagriculture, 111, 16, 4 ; Susemihl, ouvr. cité, t. I, p. 465, note 12.

5. Elien, Sur les animauzx, 111, a3.

6. Pline, Hist. nat., XXXVII, 158.

]




-

LES ORIGINES DU SUJET DANS LA LITTERATURE GRECQUE 1D

fondre avec elles. Une bonne part de ces inventions revient aux
auteurs douvrages sur les merveilles du monde*; Calllmaque
est un des\premiers en| date);cils recueillirent de tous cotés, mais
surtout chez les géographes, qui eux-mémes étaient souvent
aussi riches d'imagination que dépourvus de critique, les rensei-
gnements les plus extraordinaires sur la faune et la flore des
pays lointains. Peut-étre a I'origine ces écrivains n’avaient-ils
d’autre but que d’amuser; mais, quelle qu’ait été leur intention,
il n’est guére douteux qu'ils aient beaucoup contribué a fausser
la science. Leurs compilations furent 4 leur tour une source, ol
vinrent puiser des naturalistes peu scrupuleux, et 'on vit paraitre
de nouvelles études sur les minéraux, sur la botanique et la
zoologie®, qui enregistraient gravement de fabuleuses métamor-
phoses au milieu d’observations irréprochables, prises chez
Aristote ou chez Théophraste. Dés lors il y a des poétes qui
mettent en vers I'histoire naturelle, des naturalistes qui cher-
chent des documents dans les compositions des poétes, et les uns
ct les autres font souvent leur piture des mémes légendes. Il y
en a qui, étant a la fois podtes et naturalistes, ont autant de godt
pour la fiction que pour la science et passent volontiers de I'une
a I'autre: Nicandre, qui traite de la morsure des animaux venimeux
et des moyens de s’en guérir, rassemble aussi les traditions fabu-
leuses de la Grece, classées dans I'ordre géographique; il est en
méme temps un des principaux auteurs de Métamorphoses.

Cette littérature moitié scientifique, moitié romanesque, est en
grande partie perdue pour nous; mais il y a un naturaliste qui
s’en est beaucoup inspiré, tout en s’efforcant de donner une bonne
idée de sa méthode: c’est Pline I'’Ancien. Aucun exemple ne
montre mieux combien I'incrédulité sous les premiers empereurs
comportait de nuances, et combien il s’en fallait qu’elle fat tou-
jours conséquente avec elle-méme. Voila un écrivain qui semble

1. Oavpdsa, "Ax:oa, [Tapadofa. Susemihl, chap. xvir. Les fragments des I[Tapa-
Bofdypayor ont été réunis par Westermann (1839), puis par Keller (1877). Une
édition des "Arista vient d’dtre donnée par Festa (1903). Voyez Chassang, Le
roman dans lantiquité, p. 129; Rohde, Griech. Roman, p. 167 ; Berger de
Xivrey, Traditions tératologiques (1836), p. x1-xxxir.

2. Mellmann, p. 64 ; Susemihl, I, p. 851. V. notamment les Aifwd du pseudo-
Orphée, 536-571 et 636-652. Galien, Tlepi xpdacerg xai Buvdusws Tév GRAGY pappdrwe,
VI prooem., p. 68, édit. de Blle, déplore la crédulité des grammairiens comme
Pamphile, qui ont mélé des histoires de métamorphoses a la description des plantes,
pour le plus grand dommage de la science.



16 LES METAMORPHOSES D OVIDE

présenter toutes les garanties qu’on peut exiger d’un vrai savant :
I’étendue de ses lectures est prodigieuse; il a dépouillé, nous
dit-il, deux mille volumes ; les Grecs sont représentés, dans la
liste de ses sources, par plus de trois cents noms. A l'occasion il
répudie hautement ceux qui lui paraissent indignes de confiance ;
il les discute, il les taxe d’absurdité. Ce naturaliste a philosophé ;
son scepticisme vaméme trés loin ; il nie 'immortalité de I'ame*;
il n’admet ni la Providence, ni Pexistence d’un dieu personnel,
distinct du monde *. Aussi & plus forte raison condamne-t-il les
métamorphoses légendaires. Sophocle avait raconté que 'ambre
était produit dans I'Inde par les larmes de certains oiseaux qui
pleuraient Méléagre. Pline s’écrie: « Comment ne pas s’étonner
que Sophocle ait cru un pareil conte, ou qu’il ait espéré le faire
croire aux autres? Trouverait-on méme un enfant assez ignorant
pour s’imaginer que des oiseaux pleurent annuellement, que des
larmes soient aussi abondantes et que des oiseaux aient été de la
Gréce, ou Méléagre est mort, le pleurer dans les Indes? Quoi done,
dira-t-on, est-ce qu’il n’y a pas chez les poetes beaucoup de tradi-
tions aussi fabuleuses? Mais avancer sérieusement une telle absur-
dité sur une matiére aussi commune que I’ambre, qu’on apporte
tous les jours, et pour laquelle il est si facile d’étre convaincu de
mensonge, c’est se moquer tout a fait du monde et conter effron-
tément des fables intolérables®. » Ainsi nous sommes édifiés; Pline
ne croit pas aux métamorphoses chantées par les pottes. Ajoutons
qu’il a beaucoup voyagé, beaucoup observé par lui-méme; né a
Come, il a été conduit par les hasards de sa carriere en Germa-
nie, en Espagne, en Gaule, en Afrique et en Judée, et il n’a jamais
cessé de prendre des notes. Assurément nous sommes disposés
a accorder a un pareil homme toute notre confiance. Pourtant il
serait long de dresser le catalogue de ses erreurs ; et il ne s’agit
pas seulement de celles que I'on peut pardonner, mais de celles
qui nous confondent, parce qu’elles révélent soudain chez cet
incrédule un fond de crédulité extraordinaire. Que Pline admette
que I'écorce des arbres « se change » en vers, on ne saurait le lui
reprocher bien vivement®. Mais que dire lorsqu’il raconte qu'’il a
vu de ses yeux un hippocentaure? Ce monstre avait été apporté

1. Pline, Hist. nat., VII, 188.

2. Ibid., 11, 14-27.

3. Ibid., XXXVII, jo.

4. Ibid., XXIV, 8 : « Est cocci genus in vermiculum se mutans. » Aristote ne
s’exprime pas autrement sur la génération des vers,

——




LES ORIGINES DU SUJET DANS LA LITTERATURE GRECQUE 17

d’Egypte dans du miel, sous le principat de Claude®. Ailleurs
Pline assure avec énergie que « le changement de femmes en
hommes n’est pas une fable ». Non seulement il y en a des
exemples, cités’ par des- auteurs ‘qui en avaient été témoins ; mais
sa propre expérience lui permet de I'affirmer : il a vu lui-méme
en Afrique L. Cossicius, citoyen de Thysdris, qui fut changé en
mile le jour de ses noces®. Et maintenant accuserons-nous Ovide
de se jouer de son sujet et de ses lecteurs, quand il rapporte le
combat des Lapithes et des Centaures®, ou I'aventure d’Iphis, qui
de femme devint homme, a l'instant ou elle allait contracter
mariage * ?

Il faut bien dire du reste que la religion faisait de son mieux
pour alimenter cette fausse science, qui semblait confirmer les
récits des poetes. Rien ne vaut les miracles récents pour justifier
les anciens, De la les phénomeénes étranges qui se produisaient,
disait-on, dans I’enceinte de certains temples ; Pline cite, d’aprés
plusieurs de ses devanciers, une source sacrée, dont I’eau prenait,
une fois par an, le goit du vin®; ailleurs les sarments s’allumaient
d’eux-mémes sur 'autel °. Puis il y avait aussi les reliques, témoi-
goages irrécusables des métamorphoses célebres; on montrait
aux voyageurs I'ceuf de Léda’, et des restes de I'argile avec
laquelle Prométhée avait fagonné le premier homme ®. L’apothéose
surtout, une fois introduite d’une fagon réguliere dans les meeurs
des nations monarchiques, fournit un puissant argument a4 ceux
qui avaient foi dans les traditions de la fable ; ce fut poyr les
auteurs de Métamorphoses tout un chapitre qui se trouva confirmé
et appelé & un accroissement indéfini. Euripide, dans le dénoue-
ment de ses tragédies, exaltait des héros auxquels avaient été
attribués des honneurs divins, Hélene, Hippolyte, Rhésus ou
Pélée°. A partir du temps d’Alexandre I'apothéose fut pour les

1. Pline, Hist. nat., VII, 35.

3. Ibid., 36. Phlégon de Tralles (ITept Oavpasiwv, g) a vu se renouveler ce pro-
dige. Cf. Philodéme, [Ispt anpelwy, 2; Evénus, dans I' Anthologie palatine, IX, 6oa.

3. Ov., XII, ar0-535.

4. Ibid., IX, 665-796.

5. Pline, Hist. nat., II, 231; XXXI, 16; Pausan., VI, 26, 1; Philostrate,
Tableaux, 1, 25.

6. Solin, 5.

7. Pausan. III, 16, 1.

8. Pausan., X, 4. 3.

9. Euripide, Oreste, 1493, 1630, 1634; Hippol., 1391; Rhésus, 963 ;
Androm., 1231.

XIX. — Larayg. — Ovide. 2



18 ' LES METAMORPHOSES D OVIDE

chefs d’Etat le dénovement préva de leur existence terrestre; la
flatterie officielle s’associant a l'imagination populaire, on vit
monter au ciel les roisde la Macédoine, de la Syrie et de l’Egypte,
puis César/\et!les @mpérears; ils allerent rejoindre Hercule,
Lencothoé et Palémon®. Ici encore il se rencontra une science assez
complaisante pour préter son concours a ces fables nouvelles : ce
fut I'astronomie. Lorsque Conon signale aux Alexandrins une
constellation qu’il a découverte, Callimaque y reconnait aussitét
une boucle de cheveux de la reine Bérénice, et Conon n’a garde
de le démentir. Une cométe vient-elle a paraitre au moment de Ja
mort de César, c’est son &me qui a été recue au milieu des astres ;
le météore est le signe visible de son arrivée dans I'Olympe. La
volite céleste accueille les uns aprés les autres les empereurs, et
méme des femmes de leur sang; ils prennent place « parmi les
astres * ». Lucain se demande si Néron aprés sa mort remplacera
le soleil sur son char; s'il se contente d’'une simple étoile, il le
supplie de faire son choix de fagon a briller exactement au zénith
de Rome®. Sans doute les vrais savants et les philosophés sou-
riaient de ces fantaisies, surtout quand elles étaient inspirées par
un Néron; mais souvent aussi, lorsque le personnage avait plus
de titres a la vénération publique, elles étaient acceptées et con-
sacrées par la religion. Ainsi se fortifia naturellement I'idée que
les astres, auxquels la mythologie avait, dés le temps d’Homere et
d’Hésiode, rattaché le souvenir des anciens héros, devaient leur
origine 4 des métamorphoses semblables ; ce qu’'on racontait de la
chevelure de Bérénice donna un nouveau crédit aux vieilles fables
sur les constellations des Gémeaux, des deux Ourses ou de la
Couronne d’Ariane *.

Enfin il n’est pas jusqu’a la philosophie elle-méme, qui n’ait
contribué a grossir la matiére offerte aux curieux de métamor-
phoses; elle acondamné les légendes primitives comme ridicules
et immorales ; mais les conceptions qu’elle y a substituées sont
souvent bien faites pour dédommager de cette perte les imagina-
tions ardentes. D’abord avant Socrate elle embrasse dans de vastes
systémes la nature tout entiére; elle cherche a expliquer l'ori-

1. Ov., XV, 745-870. Cf. IV, 541 et IX, 23g-27a.

2. Ils sont « sideribus recepti », suivant I'expression employée méme sur leurs
monnaies. Beurlier, Essai sur le culte rendu aux empereurs romains (1890),
p. 69, note 1.

3. Lucain, Pharsale, I, 45-59.

4. Ov., II, 497-bo7 ; VIII, 152-182a et 371,




LES ORIGINES DU SUJET DANS LA LITTERATURE GRECQUE 19

gine des étres; elle distingue les éléments les uns des autres et
elle étudie leurs combinaisons. Comment sont-ils sortis du chaos?
Comment les atomes se combinent-ilsles uns avec les autres pour .
former chaque'jour'les' corps vivants, et comment se décompo-
sent-ils ensuite ? Quelles sontles lois qui présidentaux révolutions
desastres, au retour périodique des grands phénomenes naturels ?
Voila toute une série de métamorphoses nouvelles que la philo-
sophie signale 4 I'attention des poectes. Puis elle aborde I’étude
de ’homme : si on croit que I'ame survit au corps qu’elle animait,
elle subit, au moment ou elle s’en détache, une transformation
qui n’est pas moins merveilleuse que celle des héros de la fable. |
Sur ses destinées ultérieures les opinions des philosophes varient ;
un grand nombre parmi eux croient avec Pythagore qu’elle a
plusieurs existences successives, qu'elle se purifie en passant
d’un corps dans un autre, fit-ce dans une plante ou dans un
animal, jusqu'a ce qu’enfin, complétement lavée des souillures
terrestres, elle aille habiter les spheres supérieures, ou elle jouit
d’un bonheur sans mélange. Quel admirable champ ouverta la
poésie | Mais ce n’est pas tout. Ici nous rencontrons tous les cultes
mystérieux, de jour en jour plus répandus et plus puissants, qui
cherchent une alliance avec la philosophie et qui lui empruntent
ses solutions pour expliquer les grands secrets de la nature:
alors viennent a leur tour 'orphisme, les mystéres d’Eleusis, les
religions de 1'Orient, amalgamées avec les doctrines de Pythagore
et de Platon.Dans leurs représentations sacrées elles mettent sous
les yeux des initiés I'histoire de la passion et de la résurrection
de certaines divinités symboliques. Et voila que, grice a cette
interprétation, de vieilles légendes prennent un sens nouveau,
non seulement raisonnable, mais profond. Il en résulte qu'en
" voyant la mythologie sauvée par des philosophes, par des gens
graves et pieux, ceux qui ne sont rien de tout cela trouvent que
le plus simple est encore de suivre leur exemple ; au milieu du
chaos des opinions humaines, environnés de tous cétés par des
mysteres que n’ont dissipés ni la science, ni la philosophie, ils
pensent qu’attribuer aux dieux une puissance sans bornes, supé-
rieure aux lois apparentes de 'univers, est toujours la meilleure
maniére d’expliquer I'inexplicable’.

1. V. sur ce sujet les considérations trés justes de Friedlander, Sittengeschichte
Roms, 6¢ édit. (1890), t. III, chap. v, Die religitsen Zustinde, particuliére-
ment p. 539. °



20 LES METAMORPHOSES D OVIDE

IV

Cependant/ce [commerce avec des sciences plus ou moins bien
définies a introduit dans les arts, a 'époque alexandrine, des habi-
tudes nouvelles. Eux aussi, ils se piquent d’analyses exactes et ils
appliquent a des sujets mythologiques la curiosité minutieuse que
les sciences naturelles appliquent a la réalité vivante; ils veulent
tout savoir et tout décrire. De la des ceuvres qui, a force de pré-
ciser les détails, achévent d’enlever aux légendes leur naiveté
premiére. Un sculpteur a-t-il &4 représenter les matelots tyrrhé-
niens changés en dauphins par Dionysos, il les surprendra au
moment méme ou le chitiment les atteint; ce ne sont plus des
hommes et ce ne sont pas encore des animaux; le haut de leur
corps est celui d’un poisson, le bas conserve la forme humaine ;
mais, tandis que la fable enfermait cette métamorphose dans
I'espace d’un instant, si rapide que la penséene pouvait le mesu-
rer, il nait de la fantaisie de l'artiste un étre monstrueux, éter-
nellement fixé sur le marbre'. Actéon dévoré par les chiens
d’Artémis porte sur son front des cornes de cerf, ou méme sa
téte -entiere a déja subi la métamorphose; on prévoit qu'elle va
bientdt s’étendre a ses membres ; ainsi le représentent les peintures
de Pempéi d’aprés des modeles alexandrins®. Des rameaux de
laurier se dressent sur la téte et les épaules de Daphné®. L'art
nouveau recherche ces effets bizarres avec autant d’ingéniosité
que 'ancien en mettait a les fuir.

Comme il est naturel, ils se retrouvent dans les vers ol les
écrivains du méme temps décrivent des métamorphoses. Les Argo-
nautiques d’Apollonius nous en offrent plusieurs exemples. Ainsi,
lorsque Jason livre bataille aux guerriers nés des dents du dragon,
le potte ne se contente pas de les montrer debout sur le sol, tout
armés et préts a I'attaque ; il veut, pour ainsi dire, quele lecteur
les voie naitre: « Jason portait 'épée nue hors du fourreau et il

1. Monument choragique de Lysicrate & Athénes (335-334 av. J.-G.); Max. Col-
lignon, Hist. de la sculpture gr., t. II, p. 368.

2. Helbig, Wandgemdlde Campaniens, n°s 249-25ab, pl. VII et VIII; Otf.
Miiller, Handbuch der Archdologie, 3¢ édit. (Welcker), § 334, 3 et § 365, 5 ;
Stoll, 4ktaion dans Roscher, Lexikon der Gr. u. R. Mythologie ; Mittheilungen
des deutschen Instituts in Rom, VI (18g1), p. 153.

3. Helbig, ouyr. cité, n°s a11 et 213; Max. Collignon, Hist. de la sculpture gr.,
t. II, p. 588 et fig. 308.




LES ORIGINES DU SUJET DANS LA LITTERATURE GRECQUE 21

les frappait en moissonnant au hasard : beaucoup ne s’élevaient
encore au-dessus du sol qu’a moitié, jusqu’au ventre et a la cein-
ture; les autres émergeaient jusqu’aux genoux; d’autres commen-
caient a se tenir debout; d’autres couraient déja au combat. »
Bientdt tous les géants furent renversés: « Un grand nombre,
frappés avant d’avoir dégagé leurs pieds de la terre, courbaient
le haut de leur corps, qui venait 2 peine de surgir a la lumiére,
et ils restaient cloués sur le sol par le poids de leurs tétes lan-
guissantes'. » Ailleurs Apollonius décrit une métamorphose avec
autant de précision dans les détails que s’il s’agissait d’un phéno-
meéne naturel : « Tout autour [du corps de Phaéthon] les Héliades,
dont de hauts peupliers enveloppent les formes, pleurent leur
infortune avec de douloureux gémissements et leurs paupicres
répandent sur le sol de lumineuses gouttes d’ambre; /e soleil séche
ces larmes sur le sable; puis, quand la rive de lhrldan a été
balayée par les sombres flots, que soulévent les vents sonores,
tout est emporté dans le courant impétueux du fleuve... Pendant
la nuit les Argonautes entendirent les plaintes aigués et les cris
de désespoir des Héliades, et tandis qu’elles se lamentaient, leurs’
larmes, semblables & des gouttes d’huile, étaient entrainées par
-les eaux®. » Ailleurs le poete trouve .qu’'une métamorphose com-
plete offrirait une image trop simple et trop ordinaire ; comme les
artistes dont nous avons parlé, il veut qu’'elle reste inachevée, et
méme il ajoute une explication, qui a un faux air de démonstration
scientifique : les victimes de Circé ne sont pas, comme chez
Homeére, entiérement transformées en bétes; mais leurs corps,
bizarre assemblage de 'homme et de la béte, « rappellent ceux
dont la terre elle-méme forma dans le limon primitif les membres
disparates, Iorsqu’elle n’avait pas encore été comprimée par l'air
sec, et qu’elle n’avait pas, sous les rayons brilants du soleil, ab-
sorbé ’humidité dans son sein; les espéces dlstmguées depuls par
le temps, étaient encore confondues . Enfin il arrive aussi que,
malgré la métamorphose, I'étre primitif subsiste sous son enve-
loppe nouvelle, qu'il conserve ses sentiments et ses facultés, et
méme qu’'on puisse encore le reconnaitre ; telle nous avons vu
Daphné sur les monuments de I'art, telles nous voyons les Hespé-
rides chez Apollonius; les Argonautes arrivent juste au moment

1. Apollonius de Rhodes, Argonautiques, IlI, 1381-1398.
a. Ibid., 1V, 603-626.
3. Ibid., IV, 676-681,



22 LES METAMORPHOSES D OVIDE

o elles sont changées en arbres. Notons en passant que ce pro-
dige n’est en aucune fagon nécessaire au récit ; car il est la consé-
quence d’un'des ‘célebres'travaux accomplis par Hercule, lequel
ne faisait plus partie de I'expédition depuis longtemps. Mais
Apollonius ne peut résister au désir d’introduire dans ce passage
un tableau, ol le merveilleux se marie agréablement & une fidele
observation de la nature: « On vit tout d’abord sortir de terre
un brin d’herbe; le brin d’herbe poussa de longues tiges; puis
de vertes ramures s'élevérent de toutes parts au-dessus du sol.
Hespéra devint un peuplier, Erythée un orme, Eglé fut changée
en saule, arbre sacré ; mais toutes, par un merveilleux prestige,
paraissaient encore, sous la forme de ces arbres, telles qu'elles
étaient auparavant !, »

Ainsi les récits de métamorphoses ont pris, 4 I’époque alexan-
drine, un-nouveau caractére : on s’intéresse au prodige pour lui-

méme ; il a une évolution lente, dont on décrit les phases, comme.

si le sujet a traiter était la naissance d’un oiseau sortant de I'ceuf,
ou le changement d’une chenille en papillon. 1l s’est fait entre
cette partie de la mythologie et les sciences naturelles une assi-
milation d’autant plus étroite que celles-ci sont elles-mémes pleines
de mysteres, ou plutét que le nombre des mystéres qu’elles ren-
ferment s’augmente chaque jour sous l'influence d’'une littérature
hybride. Enfin la matiére est préte pour Ovide ; les procédés que
nous avons observés chez Apollonius sont exactement les siens.
Cependant il est probable qu’il n’aurait jamais eu l'idée d’entre-
prendre ses Métamorphoses, si les éléments du sujet étaient jus-
qu’a lui restés épars dans des ouvrages divers, épopées, tragé-
dies ou poémes lyriques, tels que ceux que nous venons de passer
en revue. Un Romain n’aurait pas de lui-méme hasardé cette
nouveauté; il fallait qu’il pdt citer dans la littérature grecque
quelques écrits spéciaux, ot 'on eit déja rassemblé les méta-
morphoses célebres de la fable. Quand bien méme nous serions
absolument dépourvus de renseignements sur ce point, nous
pourrions hardiment le supposer: a une époque ou se multi-
pliaient les livres sur les merveilles du monde, on devait natu-
rellement en venir A mettre en regard des récits publiés par les
voyageurs et les géographes contemporains ceux des auteurs
plus anciens, avec la pensée qu’ils s’expliqueraient peut-étre les
uns par les autres. Cette importance nouvelle donnée aux méta-

1. Apollonius de Rhodes, Argonautiques, IV, 1423-1430.

—



LES ORIGINES DU SUJET DANS LA LITTERATURE GRECQUE 23

morphoses légendaires devait résulter de 'ensemble de toutes
les causes que nous avons énumérées. Mais ici nous n’en sommes
pas réduits/'auX. conjéctares’;“nous savons de source certaine
qu’Ovide a trouvé en effet dans la littérature alexandrine un cer-
tain nombre d’ouvrages, congus sur un plan peu différent du
sien ; il nous faut examiner quels en étaient les auteurs, ce qui

en reste et quelle idée on peut se faire de ce qu’ils conte-
naient.



CHAPITRE 11

LES RECUEILS DE METAMORPHOSES AVANT OVIDE

Le fondement le plus solide pour ’étude des devanciers d’Ovide,
c’est un ouvrage grec en prose, qui lui est postérieur d’environ
deux siécles; c’est le recueil de Metamorphoses compilé par
Antoninus Libéralis . Sur la personne de 'auteur nous ne savons
absolument rien ; son nom nous porte a croire qu’il vécut vers la
fin du second siécle ou dans les premiéres années du troisiéme,
hypothése que confirme un examen attentif de sa langue®. Ce fut
peut-étre un affranchi de la maison impériale. Rien de plus
médiocre que le petit livre qu’il nous a laissé; il se compose de
quarante et une fables, extraites d’auteurs plus anciens et présen-
tées sous la forme de résumés trés arides, sans qu'un lien quel-
conque les rattache les unes aux autres. Cependant cet opuscule tel
quel présente, a titre de document, un véritable intérét : plus de la
moitié des fables réunies par. Libéralis ont été traitées par Ovide;
or ce n’est pas chez Ovide que le compilateur les a prises, mais
dans des ouvrages grecs, pour la plupart antérieurs au temps
d’Auguste, qu’'Ovide avait certainement lus. Le seul manuscrit
qui nous ait conservé le recueil de Libéralis porte dansles marges,
en téte des chapitres, l'indication des sources auxquelles il a
puisé. Quoique ces renseignements ne viennent peut-étre pas de

1. La liste des auteurs de Métamorphoses, antérieurs et postérieurs & Ovide, a
été dressée par Mellmann, p. 68 & g1, et par Koch en téte de son édition d’Anto-
ninus Libéralis (1832), p. xxvir & xr. Pour ce qui concerne les devanciers d’Ovide,
j'essaie dans ce qui suit de reviser cette liste & 'aide de travaux plus récents. Je cite
le texte de Libéralis d’aprés I'édition de Martini, Teubner, 1896 ; il faut en rappro-
cher I’étude critique d’Oder (Eug.), De Antonino Liberali, dissertation doctorale,
Bonn, 1886.

2. Oder, p. 36, 4o et 56.




LES RECUEILS DE NETANORPHOSES AVANT OVIDE a5

lui, ils n’en sont pas moins précieux'. On y peut relever les noms de
quatorze auteurs grecs, dont le récit présentait des rapports avec
celui de Libéralis} Cmais, /¢omme Ovide seul nous intéresse ici,
nous avons a faire un choix dans ce nombre. Parmi les écrivains
que cite I'annotateur de Libéralis plusieurs n'avaient traité des
métamorphoses qu'incidemment, et par conséquent nous n'avons
pas 4 nous en occuper ; cette catégorie comprend des historiens, des
érudits, des auteurs d’épopées, de poémes lyriques ou d’¢légies?.
D’autre part il y a des recueils spéciaux de métamorphoses qui
ne figurent pas dans ses références °. Ainsi il nous en apprend trop
et pas assez; mais nous devions parler de lui tout d'abord, parce
que nous aurons souvent a discuter son témoignage, qui n'en reste
pas moins trésutile. Voici donc quelles sont, d’aprés les recherches
les plus récentes, les conclusions, auxquelles on peut s’arréter,
sur les écrivains qui passent pour s’étre exercés avant Ovide dans
le genre des métamorphoses.

L’annotateur de Libéralis attribue 2 Corinne un ouvrage spé-
cial sur ce sujet*. Ce serait de tous le plus ancien, si on pouvait
croire la citation parfaitement exacte; il faudrait alors inscrire
en téte de la liste le nom de la célebre béotienne, qui donna &

1. Oder, p. 42, les considére en bloc comme ajoutés de seconde main vers le
1 ou le 1ve si¢cle; Martini, p. xLiv-Lxiv, n’en attribue qu’une partie & Libéralis
lui-méme ; Bethe, dans 1'Hermes, XXVIII (19go3), p. 608, les lui attribue tous.
Voyez encore Knaack, dans la Berlin. philolog. Wochenschrift, 1goo, p. 713.

2. Hésiode (Antonin. Libér., § 23), Phérécyde (33), Simmias (20), Apollonius de
Rhodes (33), Hermésianax (3g), Ménécrate de Xanthe (35), Athanadas (4) et Aréus
de Laconie (12). Il faut exclure aussi Pamphile (23), parce qu’il cst postériour 2
Ovide ; il s’agit 14 certainement du grammairien Pamphile d’Alexandrie, qui a vécu
a la fin du rer siecle de notre &re; il est trés probable du reste qu'il n'avait pas
publié un recueil spécial de Métamorphoses. Voyez Urlichs, dans le Rheinisches
Museum, XVI, p. 247-258; Oder, Antonin. Liber., p. 44-48 ; Susemihl, I,
pP- 903-904.

3. Tels sont, pour la période antérieure & Ovide, ceux de Théodore et de Par-
thénius.

4. Anton. Libér., 35 : Kdpwvva ‘Etepolwy a'. Cf. § 10.



26 LES METAMORPHOSES D OVIDE

Pindare débutant des conseils sur son art'. Mais la plupart des
critiques s’y refusent. Quelques-uns admettent que ce recueil a
réellement/existé ;) maisCpour-Gux il s’agit d'une autre Corinne,
qui aurait vécu aprés Alexandre, ou méme aprés Auguste®.
D’autres pensent que Libéralis a bien voulu parler de I'amie de
Pindare, mais qu’il y a une erreur de copie dans le titre de Méta-
morphoses donné a l'ouvrage; ou bien il a été par distraction
introduit de toutes piéces, tandis qu’aucun titre n'était néces-
saire, I'annotateur entendant citer seulement le recueil général
des poésies de Corinne’; ou bien il faut lire 4 la place un autre
mot, qui désignerait une partie -de son ceuvre, connue par des
témoignages plus dignes de foi‘. Ces soupgons, que I'état du
manuscrit de Libéralis suffirait 4 expliquer, sont amplement con-
firmés par tout ce que nous avons déja dit sur l'orvigine des
recueils de Métamorphoses. Corinne dut naitre vers le milieu du
v1° siécle, puisqu’elle était plus dgée que Pindare. Si elle avait
publié un ouvrage congu sur le méme plan que celui d’Ovide, il
serait dans la poésie classique des Grecs une exception unique ;
il n’y aurait eu ni ancétres, ni postérité. Comment supposer surtout
que cette Corinne, qui recommandait de ne pas semer les mythes
« a plein sac », ait pu les répandre avec tant de prodigalité dans
un méme poeme ? Si elle a écrit des vers sur les métamorphoses
des dieux, elle les a certainement mélés, avee autant de discré-
tion que Pindare lui-méme, a ses compositions lyriques.
L'auteur des Paralléles, attribués a Plutarque®, raconte qu’au
temps du roi Midas un abime s’ouvrit tout 4 coup dans une ville
de Phrygie a la suite d'une inondation. Un oracle déclara qu’il se
refermerait quand Midas y aurait jeté ce qu'il avait de plus pré-
cieux; celui-ci sacrifia vainement une.grande quantité d’or et
d’argent. Enfin son fils, comprenant que les dieux demandaient

1. Bergk, Lyricor. graecor. fragm.; Corinna, fragm. 7.

2. Mellmann ; Gierig, dans la Préface, J.-C. Jahn dans I'Introduction de leurs
éditions d’Ovide. Voyez Suidas, Kdptwva.

3. Nixavdpos ‘Ercpotoupévey 8 xal Kdpryva [ ‘Etepoiwy] a’. La faute a pu se pro-
duire & cause du voisinage d’‘Etcpotoupévwy ; c'est I'opinion de Bernhardy, Ges-
chichte der griechischen Litteratur, § 111, 1.

4. IasBevelwy, Bergk, I. c. La correction est difficile a justifier; le dernier édi-
teur Martini, d’aprés Hercher (Hermes, XII, p. 315), écrit I'epoiwv; de fait, le
manuscrit, examiné plus attentivement par Oder (p. 59), porte (fol. 202%) ETE-
POIQN avec un obel pointé - dans I'interligne au-dessus du premier E et avec un
I' au-dessus du T. '

5. Ps. Plut., Paralléles d’hist. gr. et rom., 5 ; Stob., VII, 69g.




LES RECUEILS DE METAMORPHOSES AVANT OVIDE 27

une vie humaine, offrit généreusement la sienne; il monta &
cheval et se précipita dans le gouffre, qui se referma aussitot sur
lui. Midas fit'élever 'sur’le-lieu-méme un autel d’or consacré a
Jupiter ; depuis ce temps chaque fois que revenait I’anniversaire
dela mort du prince, I'autel se changeait en pierre ; on le voyait,
le lendemain, reprendre la couleur de I'or. Ce récit, d’aprés
lauteur des Paralléles, vient des Métamorphoses d’un certain Cal-
listhéne’. On a pensé que ce pourrait étre Callisthéne d’Olynthe,
le disciple d’Aristote *. Rien n’est moins vraisemblable. Ce per-
sonnage fameux est un de ceux que les anciens ont le plus faci-
lement gratifiés d’ouvrages apocryphes® et il ne serait pas impos-
sible que le faux Plutarque ait pris pour authentiques des Méta-
morphoses qui ne I’étaient pas: il y a bien d’autres erreurs dans
ses Paralléles*. Mais il n’est pas nécessaire de lui en imputer une
de plus; on peut admettre que I'auteur des Métamorphoses est
un certain Callisthéne de Sybaris, auquel il a fait encore quelques
emprunts dans d’autres passages®. Evidemment ce Callisthéne,
lorsqu’il rapportait le dévouement du fils de Midas, connaissait,
au moins par Varron et par Tite Live, celui de M. Curtius®; il y
a entre leurs récits et le sien une étroite ressemblance, qui se
trahit jusque dans le détail de 'expression. Une hypothése reste
encore possible, c’est que ce Callisthéne de Sybaris aussi bien
que ses Métamorphoses soient également de I'invention de
I'auteur des Paralleles ; il est prouvé que celui-ci a vécu en Italie
vers le temps de I'rajan et que de pareilles supercheries sont dans
* ses habitudes’.

En réalité, le plus ancien recueil de Métamorphoses, sur lequel
nous ayons des renseignements précis et certains, est celui de
Nicandre ; tout nous porte a croire qu’il fut le premier &
embrasser le sujet dans son ensemble. On place la date de sa
naissance en 202 ; il mourut aux environs de I’an 130. Il était de
Colophon, en lonie ; mais il séjourna aussi dans la Gréce propre,

1. Kaksbévng év Bevtépw Metapoppisewy.

2. Gierig, J.-C. Jahn, [. c.

3. Miiller en téte des historiens d’Alexandre, Scriptores rerum Alexandri
Magni, dans I’édition d’Arrien de la collection Didot (1846), praef., p. 7.

4. Hercher, édition du traité Des fleuves attribué a Plutarque (1851), praef.,p.17.

5. Paralléles, 8 et 31; Des fleuves, 4 et 6 ; Miiller, {. c., fragm. de Callis-
théne 43 a 47.

6. Varron, De la langue latine, V, 148 ; Tite-Live, VII, 6.

7. Hercher, édition du traité Des fleuves, praef., p. 20, 21 et 3a.



a8 LES METAMORPHOSES D OVIDE

en Etolie, et a Pergame, auprés des Attales. Il est le type le plus
achevé de ces grammairiens poétes, qui mettaient en vers des
traités d’histoire naturelle ou . de médecine, sans avoir eux-mémes
de ces sciences autre chose qu’une teinture. Ses Métamorphoses'
étaient écrites en hexameétres dactyliques; elles se composaient
de cinq livres ; nous en connaissons quelques parties, grace sur-
tout aux sommaires en prose qu’en a faits Libéralis ; ceux qu'on
peut classer avec certitude se rapportent tous aux quaire premiers
livres. Sur D’esprit général de I'ouvrage nous ne pouvons pas
avoir de doute : c’était un poeme didactique, ot la mythologie
était sans cesse mélée d’éléments empruntés a 'histoire et a la
géographie. Le tout avait un caractére romanesque, comme la
plupart des poémes de I'époque alexandrine ; nous voyons méme
par les extraits de Libéralis que I'imagination de- Nicandre
s’était permis quelquefois d’étranges raffinements d’immoralité.
Ce qu'il nous importerait le plus de connaitre, c’est le plan qu'il
avait adopté dans lé classement des légendes. On a pensé qu'il
avait pu suivre l'ordre géographique ; il aurait conduit son lec-
teur a travers la Gréce, en lui racontant, province par province,
les traditions attachées aux lieux les plus célebres®. Les extraits
du premier livre se prétent assez bien & cette supposition ; ils se
rapportent tous en effet a des légendes thessaliennes. Mais on ne
retrouve plus cette unité dans les livres suivants. Il semble bien
que Nicandre n’avait fait aucun effort pour enchainer entre elles
les diverses parties de la composition ; le sujet présentait par
lui-méme un grave défaut; le poéte avait & rassembler un grand
nombre de fables étrangeres les unes aux autres; il y fallait un
art infini, 3 moins qu'il ne payat d’audace et ne renoncit tout de
suite a établir entre elles un rapport quelconque. C’est sans
doute au second parti que Nicandre s’était arrété. Dans chacun
des extraits de Libéralis I'aventure principale est précédée de
préliminaires copieux ; ils nous apprennent dans quel pays étaient
nés les personnages qui en sont les héros, comment s’appelaient
leurs parents, alors méme que ceux-ci ne joueunt aucun réle dans
ce qui suit. On voit bien que Nicandre aborde une partie du
récit, qui, étant absolument nouvelle et indépendante, demande

" 1. ‘Etepowodpsva. Les fragments ont été rassemblés par O. Schneider, Ni-
candrea, Leipzig, 1856, p. 43 & 70. Voyez aussi Oder, Antonin. Liber.,
p- 42 4 56.

3. Volkmann (Ric.), De Nicandri Colophonii vita et scriptis, Halle, 1853, p. 3o,

——



LES RECUEILS DE METAMORPHOSES AVANT OVIDE 29

quelques explications préalables. On pourrait peut-étre hésiter a
en décider d’apreés le texte d’un abréviateur, qui méme n’a fait
porter son travail que sur une partie de l'original. Mais si
Nicandre a congu sonceuvrejcomme un poéme didactique, il est
naturel qu’il ait usé de la liberté, qu’'on a toujours accordée aux
maitres du genre, de passer d’un morceau & un autre sans peiner
sur les transitions. Nous avons de lui deux poémes a peu preés
intacts : I'un, les Thériaques, sur les animaux venimeux, l'autre
sur les Contre-poisons': il y procéde jusqu'au bout par énumé-
rations. Il n’est pas probable qu'il ait cherché dans ses Métamor-
phoses des combinaisons plus ingénieuses.

Cependant on n’entreprend point un poéme didactique sans
avoir au moins le dessein d’enseigner, et, autant que possible,
d’enseigner quelque chose de nouveau. Tous les poétes grecs
avaient déja chanté les métamorphoses des dieux : les rassembler,
uniquement pour qu’elles ne restassent pas éparses dans un grand
nombre d’ouvrages, offrait peut-étre un intérét, mais il faut avouer
qu’il était bien médiocre. Schneider *apensé avec apparence de rai-
son que Nicandre s’était proposé en outre quelque chose de mieux :
il est remarquable que dans les extraits de Libéralis on peut rele-
ver de nombreux détails sur les cultes locaux de la Grece et sur les
singularités qu’ils présentent. Pourquoi dans telle ville un dieu,
commun a toute la race hellénique, était-il adoré sous un nom
particulier qui ne se rencontrait que la ? Une féte célebre attirait,
chaque année, par I'étrangeté de ses rites, la foule des curieux:
quelle en était I'origine? Une coutume, un jeu se perpétuaient
d’4ge en 4ge parmi les habitants d’'une bourgade; de qui les
tenaient-ils ? Autant de questions qui furent fort a la mode au
troisieme et au second siecle ; les savants s’amusaient a les traiter
en vers ; elles faisaient les délices des cours lettrées de 1'Orient.
Callimaque en avait réuni une longue série dans son recueil

‘élégies intitulé les Causes®; cet ouvrage devint le modéle du
genre; ce fut a qui lui donnerait une suite, en étudiant surtout
les institutions religieuses, dont l'origine était restée obscure.
Comme I’a supposé Schneider, il est fort possible que Nicandre
se soit proposé de mettre en vers toutes les métamorphoses qui
avaient quelque rapport avec les détails les plus curieux des

1. Onpraxd et "Adefipdppaxa.
2. P. 42-46.
3. Alta.



30 LES METAMORPHOSES D OVIDE o

cultes locaux, et qui pouvaient servir en quelque maniére a les
expliquer : c’était donc' une certaine catégorie de Causes, qu'il
prenait pour son lot; il choisissait son champ d’étude dans le
vaste domaine ouyent par/Callimaque a I'ardente activité des savants
alexandrins. A la fin de chacun des morceaux qu'il a extraits de
Nicandre, Libéralis a soin d'indiquer réguliérement quelles sont,
dans le monde grec, les preuves des antiques métamorphoses,
qu'un voyageur pourrait en maint endroit constater de ses pro-
pres yeux ; du moins il admet, comme le peuple, que ce sont la
des preuves : il note ce qu’il y a de plus singulier dans les céré-
monies religieuses ', dans les noms des lieux?, ou dans ceux des
personnages mythiques®, dans les jeux, les coutumes et les
croyances populaires *; ici il rappelle que des phénoménes mer-
veilleux, conséquence d’une métamorphose, se produisent encore
actuellement dans le pays qui en fut autrefois le théatre®; la que
de grandes troupes d’animaux continuent  s’assembler, aprés de
longs siécles, a I'endroit méme ou la fable les fait naitre®. Ces
observations terminent le récit de I'antique prodige ; elles en sont
la confirmation, et probablement aussi elles forment le lien qui
unit entre elles des légendes disparates. Quant 4 la métamorphose
elle-méme, elle semble avoir tenu peu de place dans chaque mor-
ceau; nous avons conservé quelques vers o Nicandre rapportait
celle d’Hécube ; I'allure du poéte est rapide et pressée: « Alors
Hécube, fille de Cissée, fut emmenée captive, aprés avoir vu sa
patrie en flammes et le corps de son époux palpitant prées de I'autel ;
elle s’élanca vers la mer, et, ayant perdu la forme d'une vieille
femme, elle devint semblable aux chiens d’Hyrcanie’. » Quelquefois
méme c’est a peine si 'on peut dire qu’il s’agit d’'une métamor-
phose : le héros disparait sans laisser de trace, ou bien, prés du
lieu ot on I'a vu pour la derniére fois, se montre tout a coup un
étre nouveau, dans lequel il est censé s'étre incarné®. En un mot,
autant qu’on en peut juger par les sommaires de Libéralis, la pensée

. 4, 13, 25, 26, ag.
. 8, 13, 23, 3o, 31, 36, 38, 41.
. 1, 9, 27, 29, 4o0.
. 17, 23, 34, 3a.
3, 31.
. 13, 35, 37.
. Scol. du cod. Marcian. sur Eurip., Hecul)e. 1; Schneider, fragm. 62 ; Ovide

consacre prés de cent vers & cet épisode (V1II, 483-575).

: 8. Antonin. Libér., 1, 8, 12, 13, 25, 27, 3o, 33.

SIOTES LR -

3




LES RECUEILS DE METAMORPHOSES AVANT OVIDE 31

dominante de Nicandre semble avoir été de grouper des récits, qui
pouvaient passer pour une explication de certaines coutumes rares:
il s’était proposé le méme but que les auteurs qui ont écrit des traités
en prose ou/en\vers sur lesOrigines ou les Antiquités des villes
fameuses ; les métamorphoses n’étaient a ses yeux que I'accessoire.

Mais si le recueil manquait d’unité, si méme il y en avait trop
peu dans chacun des cinq livres qu'il renfermait, il ne s’ensuit
pas que Nicandre fdt insensible 4 I'art de la composition et qu'il
eit dédaigné de répandre quelque agrément dans sa matiére.
Libéralis ne nous donne qu'une faible partie des légendes chantées
par Nicandre ; cependant plusieursde celles qu'il rapporte comme
provenant d’un méme livre ont ent re elles une parenté visible; si
elles se trouvent rapprochées, ce ne peut étre uniquement le fait
du hasard. Pourvu que nous respections la division des livres,
nous sommes libres d’imaginer un classement, qui, dans chacun
d’eux, mettrait entre ses parties un certain enchainement. Il serait
chimérique de chercher a reconstituer entiérement I'ordre suivi
par l'auteur, puisque nous ne possédons que des fragments pris
de divers cdtés ; mais sur quelques points on se rend assez bien
compte de I'idée qui avait présidé au groupement des traditions.
Ainsi dans une partie du premier livre il est question de plusieurs
personnages qui, étant dépositaires des secrets des dieux, ont été
punis pour les avoir violés: Cérambus prétend savoir que les
nymphes ne sont pas filles de Jupiter, et que I'une d’elles a
eu un commerce illégitime avec Neptuue®'. Batlus a découvert
que Mercure méne paitre des boeufs qu’il a volés; il se fait
payer pour garder le silence; peu de temps aprés il manque
sa parole et dénonce le larcin®. Deux jeunes filles, qui ont vu
Dryope enlevée par les Hamadryades, communiquent la nouvelle
aux habitants de I'(Eta®. Cérambus, Battus et les jeunes filles
perdent aussitét leur forme premiére. De méme il semble que
dans un passage du quatriéme livre Nicandre ait voulu réunir
quelques légendes relatives a des héros qui avaient joué le réle
de victimes expiatoires : Alcyonée a été désignée par le sort pour
servir de piture & un monstre*; les filles d’Orion se sont volon-
tairement donné la mort pour faire cesser une peste ®; le sacrifice

Antonin. Libér., 22,
. Ibid., 23.
. 1bid., 3a.
. Ibid., 8.
. Ibid., 25.

L OO



3a LES METAMORPHOSES D OVIDE

d’'Iphigénie doit ouvrir aux Grecs la route de I’Asie '. On devine
par la comment Nicandre avait pu remédier dans une certaine
mesure au défaut du sujet ; il avait, suivant un procédé-cher aux
rhéteurs,/appelé aison caide (quelques idées morales, qui corres-
pondaient aux principales divisions du développement et lui four-
nissaient tant bien que mal les transitions nécessaires®.
Schneider a signalé avec raison le rapport qui unit les Méta-
morphoses de Nicandre aux Causes de Callimaque. Mais on peut
pousser beaucoup plus loin le rapprochement qu’il a établi entre
les deux poetes; d’une maniére générale 'art de Nicandre est
exactement celui que nous révelent les Hymnes de son prédéces-
seur. On s’accorde a reconnaitre que dans ses extraits Libéralis a
beaucoup retranché, mais qu’il n’a rien ajouté de son cru; il en
était trop incapable; aussi chacun de ses morceaux nous donne-
t-il une image assez fid¢le de ce que devait étre dans I'original le
morceau correspondant. Parfois I'histoire d'un méme personnage
améne plusieurs métamorphoses successives. Apollon s’est épris
de Dryope ; pour r approcher sans éveiller le soupgon, il se change
en tortue, puis en serpent; a la fin la nymphe est enlevée par les
Hamadryades, qui la changent en aune; deux jeunes filles, ayant
assisté au prodige sont changées en sapins“. Dans cette combinaison
nous voyons se dérouler sous nos yeux trois scénes juxtaposées.
Ailleurs le récit d’'une métamorphose en enveloppe une autre: Cé-
rambus ayant insulté les nymphes est changé en capricorne Voila
le theme prmclpal Mais en quoi consistait 'outrage ? C’est que Cé-
rambus avait contesté aux nymphes que Jupiter fit leur pére ; suivant
lui elles étaient filles du Sperchius; Neptune avait fait violence a
I'une d’elles en présence de ses sceurs, et, pour les empécher de lui
porter secours, il les avait changées en aunes, jusqu’a ce qu’il edt
consommé son attentat. De la un récit épisodique, probablement
assez long, qui était mis dans la bouche de Cérambus lui-méme*.
Ces artifices sans doute n’étaient particuliers ni a Callimaque,
ni a son ouvrage des Causes. Cependant c’était bien a ce recueil

Antonin. Libér., 7.

Voyez Plaehn, p. 18.

Anton. Libér., 3a.

. Ibid., 22. On a bien prétendu reconnaitre des interpolations en plusieurs en-
droits. Voyez dans 17 le passage (§ 4-5) que Martini met entre crochets, et sa préface,
p. Lxv. Maisces altérations ne paraissent pas suffisammentdémontrées : Knaack, Berlin.

. phkilolog. Wockenschrift, 1goo, p. 712; Bethe, Hermes, XXXVIII (1903), p. 608;
XXXIX (1904), p. 4.

F= 0




LES- RECUEILS DE METAMORPHOSES AVANT OVIDE 33

d’élégies que Nicandre avait dd en demander le modele; cette
hypothése, déja appuyée par tant de raisons et de si fortes, prend
encore plus de vraisemblance quand on considére I'importance
qu’il avait donnée a;Lélément érotique’. Les aventures d’amour
remplissent prés de la moitié des extraits ou fragments qui nous
sont parvenus’. Nous y trouvons toutes les variétés de la passion;
la premiere place revient naturellement aux entreprises galantes
d’un personnage que pousse uniquement le désir le plus brutal et
le plus coupable, sans que rien y corresponde chez I'objet aimé?;
Nicandre ne recule méme pas devant la peinture de I'inceste, s'il
peut y trouver matiére a des effets inattendus*; a plus forte rai-
son 'adultére n’est pas pour I'arréter®. En véritable Grec il ne
songe pas un instant que la différence des sexes soit une condi-
tion essentielle de I'amour®. Tout lui est bon, I'amour heureux ’
et 'amour malheureux * et méme (car il n’a pas de préjugés)
I'amour conjugal®. De son troisieme livre provient un morceau,
ou se manifeste jusqu’a I’évidence I'influence de Callimaque : c’est,
cette fois, par exception, une idylle touchante et gracieuse. Une
jeune fille de Céos, nommée Ctésylla, est venue a4 Delphes, pour
assister aux fétes d’Apollon; en la voyant danser, un jeune Athé-
nien, Hermocharés, se prend de passion pour elle; il écrit sur
une pomme une formule de serment, par laquelle elle s’engage a
'épouser; il lance la pomme dans le temple de Diane ; Ctésylla
la ramasse, puis la rejette, courroucée de se voir liée par un ser-
ment qu’elle n’a pas prété elle-méme. Cependant, aprés diverses
péripéties, elle paie de retour la passion d’Hermochares et devient
sa femme ™. Cette histoire est fort connue ; c’était le plus beau
morceau des Causes de Callimaque ; seulement chez lui le jeune
homme s’appelait Acontius et la jeune fille Cydippé*'. Nicandre

1. Sur le caractére des Causes de Callimaque voyez Couat, Poésie alexan-
drine, p. 140 et suiv.
2. Exactement 14 sur 31, en attribuant A Nicandre les extraits donnés sans nom
d’auteur par Libéralis, comme le veut avec raison Oder, p. 53.
3. Antonin. Libér., 13, 23, 26, 32, 4o.
. Ibid., 30, 34.
. Ibid., 41.
. 1bid., 8, 12 etle Scol. sur Nicandre, Thériaques, 585 [Schneider, fragm. 667).
. Antonin. Libér., 8, 17.
. Ibid., 1, 12 etle Scol. sur Nicandre, Thériaques, L. c.
. Probus sur Virg., Géorg., 1, 399, p. 44 Keil [Schneider, fragm. 64).
. Anton. Libér., 1.
. Couat, Poésie alex., p. 143 et suiv.

XIX. — Laraye. — Ovide. 3

- 0®© 00U & orEs

-



4

3[[ ’ LES METAMORPHOSES D OVIDE

s’est borné a changer le dénouement: Ctésylla meurt apres
quelques mois de mariage et a la place de son cadavre apparait
une colombe ; Hermocharés, sur le conseil d’un oracle, éléve, dans
I'ile de Céos, 'un temple i'Vénus, qui depuis cette époque y est invo-
quée sous le nom de Ctésylla. Callimaque avait voulu expliquer
pourquoi on servait des pommes dans les cérémonies nuptiales de
Délos ; Nicandre expose I'origine d’un surnom attribué a Vénus par
les habitants de Céos; tous deux cherchent dans la mythologie
romanesque la cause d’une coutume toujours observée de leur
temps. La méme légende sert a deux fins, suivant le point de vue
particulier de l'auteur; légérement modifiée et rattachée A une
histoire de métamorphose, elle fournit au plus jeune des deux
poétes 'occasion de rivaliser avec son prédécesseur : ces sortes de
gageures sont de celles ol se complaisent les Alexandrins; nous
le voyous assez par I'’Anthologie *.

Notons aussi que Nicandre avait fait une place assez large aux
légendes grecques de la Sicile et de I'Italie méridionale. Il racon-
tait comment Typhon, aprés avoir vainement lutté contre les
dieux, avait été enseveli sous I'Etna par Jupiter?®. Il disait 'impru-
dente confiance des jeunes gens de Brindes, qui osérent se
mesurer dans l'art de la danse avec les nymphes, et, vaincus par
elles, furent changés en arbres®. Les colonies de la Grande
Gréce avaient depuis longtemps leurs légendes ; plusieurs pré-
tendaient avoir été fondées par Dioméde ; Nicandre avait puisé a
cette source; il chantait I'aventure des Doriens établis sur le
territoire de la Daunie, dans le pays méme ou devait naitre
Horace; des barbares les ayant assaillis, on avait vu, disait-on,
leurs imes s'envoler sous la forme d'oiseaux*. Enfin, n’était-ce
pas sur les bords du Po que les sccurs de Phaéthon avaient ense-
veli leur malheureux frére et qu’elles-mémes avaient été changées
en peupliers®? Ainsi chez Nicandre I'Ttalie forme une province

1. Le rapprochement avec Callimaque est indiqué dans le texte méme de Libé-
ralis, I, 2: « Ktdoulia..... yakemds fveyrev (dores 6te Kudirnmny *Axdvriog dnnd-
tnoev]. » Les mots mis entre crochets par Martini ont en effet I'air d’une glose.
Cependant il n’est pas impossible que Nicandre, pour rendre plus sensible le tour
nouveau qu'il avait donné au développement, edt rappelé lui-méme par une allusion
I'ouvrage de son prédécesseur. Sur cette habitude des Alexandrins voyez Rohde,
Griech. Roman., p. ga, note 3.

2. Antonin. Libér., 28.

3. 1bid., 31. ¢

4. Ibid., 37. .

5. Pline, Hist. nat., XXXVII, 31 [Schneider, fragm. 63].




—

LES RECUEILS DE METAMORPHOSES AVANT OVIDE 35

du domaine merveilleux, ou il va glanant sur les pas des maitres;
elle aussi, elle a ses métamorphoses.

II nous fapt maintenant franchir un espace d’un si¢cle environ,
pour retrouver dans la littérature grecque un recueil poétique,
qui puisse étre mis a c6té de celui de Nicandre; il était I'euvre
de Parthénius de Nicée'. Amené 2 Rome en 73 comme prisonnier
de guerre, aprés la prise de sa ville natale par I'armée de
Lucullus, Parthénius fut affranchi et se fixa en Italie; nous

" savons qu’il y eut pour éléves Cornélius Gallus et Tibére; il est
probable aussi que Virgile le connut personnellement; il dut
mourir sous Auguste, avant le commencement de notre ére. Ses
Métamorphoses étaient écrites en distiques élégiaques ; par consé-
quent elles avaient avec les Causes de Callimaque un rapport de
plus que celles de Nicandre. Libéralis ne leur a rien emprunté.
Mais on peut affirmer qu’elles présentaient tous les caractéres
des productions de I'école alexandrine: comme dans ses contes
en prose et comme dans la plupart de ses ouvrages, Parthénius
y avait prodigué 'érudition et la galanterie. Il rapportait, par
exemple, I'aventure de Scylla, qui, par amour pour Minos, lui
avait livré son pére Nisus et la ville de Mégare, sa patrie : Nisus
portait sur sa téte une boucle de cheveux merveilleux ; tant qu’il
la conserverait, ni lui ni son royaume n’avaient rien i craindre
des ennemis ; Scyllala coupa et la donna a Minos ; celui-ci, plein
d’horreur pour cette trahison, fit attacher la perfide au gouvernail
de son navire, afin qu’elle y fat le jouet des vagues; mais elle
lui échappa sous la forme d’un oiseau de mer®. Il faut rapporter
au méme original quelques vers élégiaques, ou il est question
des amours du fleuve Cydnus avec la fille d’'un roi de Cilicie:
« Elle était mbre pour I’hyménée, lorsqu’elle s’éprit du pur
Cydnus, aprés avoir allumé un flambeau dans le sanctuaire de
Cypris; enfin Cypris la changea en source, et, grice a elle,
'amour confondit, en les mariant, les eaux de Cydnus et de la
nymphe®. » Ce fragment était peut-étre intercalé, i titre de sou-
venir ou d’exemple, dans un récit de plus longue étendue; c'est

1. Metapopouasts. :

2. Meineke, dnalecta Alexandrina, p. 269 ; Parthen., fragm. xvr et xvir.

3. Meineke, fragm. xxiv. Cf. Knaack, dans les Jakrbicher fur Philologie,
1887, p. 619. Du méme passage provient peut-étre le fragm. xxvir, comme le
veut Rohde, Griechische Roman, p. g4, note 2. Knaack rapporte aussi aux Méta-
morphoses le fragm. xxxi. Le fragment xxxi1, étant écrit en hexamétres, doit étre
rattaché a un autre ouvrage.

| Wiy



36 LES METAMORPHOSES D OVIDE

ainsi qu’'Ovide a souvent rappelé incidemment, en trois ou quatre
vers, une histoire sur laquelle, pour une raison ou pour une
autre, il ne lui convenait pas d’insister; on a vu que Nicandre,
lui aussiy/avait! parfoisusé).de ce procédé commode. Mais il est
possible que Parthénius, écrivant en distiques élégiaques, c’est-a-
dire dans un metre vif et rapide, ne se fit pas abandonné aux
longs développements qui sont de mise dans une épopée; on
remarquera combien, dans ce morceau sur les amours de Cydnus,
il a hate d’arriver-au dénouement : il fait tenir en cinq vers toute
’histoire d’une passion. On a relevé dans son style quelques
indices manifestes de son godt pour Callimaque ;- peut-étre n’est-
il pas téméraire de supposer qu'il avait imité aussi la concision
systématique du maitre, ordinairement qualifiée de sécheresse
par ses ennemis.

Théodore a certainement écrit ses Métamorphoses avant qu’Ovide
entreprit les siennes'; c’est tout ce que uous pouvons dire de
lui®, Est-il identique a un certain Théodore de Colophon, cité
par Pollux®? Faut-il les confondre I'un et I'autre avec un per-
sonnage du méme nom, qui adressa un potme épique a Cléo-
patre‘? Quel est le Théodore, dont nous avons une épigramme
dans I'Anthologie grecque®? Ce sont la des questlons sur les-
quelles la critique est actuellement impuissante & faire la lumiére.
Ce que nous voyons seulement, c’est que I'auteur des Métamor-
phoses, venant aprés Nicandre, s’était efforcé quelquefois de
présenter autrement les fables qu’il avait reprises. Ainsi son pré-
décesseur avait dit 'amour touchant d’Alcyone pour Céyx, son
époux : celui-ci ayant péri dans un naufrage, elle s’était donné la
mort et tous deux avaient été changés en oiseaux de mer. L’ima-
gmatlon de Théodore s’était mise en frais pour étonner le lecteur,
et vraiment il est difficile de croire qu’il n’y et pas réussi. Il
faisait d’Alcyone la fille d’'un brigand de I'Attique: son pere
I'ayant invitée a chercher un mari, elle le comprit mal et se donna
successivement a tous ceux qui s’offrirent; saisi de colere il la
jeta dans la mer®. L’Attique n’a jamais vu une fille de brigand

1. Probus sur Virgile; Géorg., I, 399 : « Sequitur Ovidius... Theodorum. »
Cf. le ps. Plut., Paralléles, 2a; Stobée, Floril., LXIV, 34.

2. Meineke, Aralecta alex., p. 269 ; Susemihl, I, p. 407

3. Pollux, IV, 55.

4. Suid., @cddwpos. Voyez aussi le scoliaste d'Apollonius de Rhodes, 1V, 264.

5. Anthol. Pal., VI, 28a.

6. Probus, I. c. et Schneider sur le fragm. 64 de Nicandre. Volkmann, de Ni-




LES RECUEILS DE METAMORPHOSES AVANT OVIDE 37

aussi naive; mais le pére ne I'était-il pas davantage de croire
qu’une jeune fille, pour chercher un mari, a besoin qu’on I'y fasse
songer? Il vest\possible que Théodore ait dépeint aussi 'amour
incestueux de Smyrna pour son pére: si le témoignage qui nous
en instruit n’est pas apocryphe', il semble que ce poéte avait éte
guidé dans le choix des légendes par un goit singuliérement
malheureux.

Vers le temps d’Auguste et de Tibére, il parait encore un livre
de Métamorphoses en langue grecque, publié par Antigone de
Carystele Jeune *. Nous ne savons rien sur sa personne ; ce que nous
savons de ses ceuvres se réduit a fort peu de chose. L’Anthologie
nous a conservé sous son nom une épigramme?, qui n’est ni meil-
leure ni pire que la plupart de ses voisines; c’est un badinage d’un
bel esprit en belle humeur ; il s’agit d’une grenouille sculptée au
fond d’une coupe. Comme si elle avait, elle aussi, subi une méta-
morphose, elle dit aux buveurs: « Prisonniére dans cette coupe
d’argent, j’ai mis fin 2 mes longs coassements ; me voila enfermée
dans unvase oii'on m’arrose de vin. Je suis entourée de nymphes
gui m’aiment et de Lyaeos, qui ne m’est point ennemi, et leur
double breuvage m’inonde. Que n’ai-je plus tot pris part aux
orgies de Dionysos ! Malheureux les buveurs d’eau! Ce sont des
fous de sang-froid. » Cet ingénieux poéte avait composé un mor-
ceau du genre épique intitulé Antipatros, ou il célébrait sans doute
un personnage de ce nom*. Il est bien vraisemblable que ses
Métamorphoses étaient aussi en vers. L’annotateur de Libéralis
les cite sans indiquer le numéro du livre, probablement parce
qu’elles n’en avaient qu’un seul, ce qui donne a supposer que
'ouvrage était moins étendu que celui de Nicandre. Antigone,
aprés Hésiode et aprés Nicandre lui-méme, y racontait I'aventure
de Battus, changé en rocher par Mercure, pour n'avoir pas su
taire un larcin du dieu, qu'il avait deviné®. On lisait aussi dans ce
recueil une légende sur les comeétes, qui avait dd étre empruntée

candri vita et scriptis, p. 34 et Plachn, p. 33, entendent autrement le texte de
Probus ; je crois qu'ils ont tort.

1. Pseudo-Plut., Paralléles, 23; Knaack, Analecta alexandrino-romana,
p. 5!;, note 75. Cf. Antonin. Libér., 34 et Oder, p. 52.

’AXowdoers. L’étude la plus compldte sur ce personnage est celle de Wila-

momtz-‘\dc“)llendorf Philologische Untersuchungen, t. 1V (1881), p. 169-174.

3. Anthol. Pal., IX, 406.

4. Athénée, III, 8a.

5. Antonin. Libér., 23.



38 LES METAMORPHOSES D OVIDE

a un poéme d’Aratus ' : selon Antigone, une des Pléiades, nommée
Electre, avait eu, de ses amours avec Jupxter un fils, Dardanus,
qui fut Pancétre| deda|racertroyenne ; a 'origine elle prenait part
dans 'empyrée aux danses de ses sceurs, les autres Pléiades ; mais
apres la chiute d'Ilion elle éprouva de la ruine de ses descendants
une telle douleur, qu’elle s’isola pour toujours de ce cheeur
céleste ; de loin en loin cependant elle se montre, les cheveux
épars, sous la forme d’une comete, et cette triste apparition est
toujours I'indice de quelque calamité prochaine®.

11

Chacun des poémes que nous avons passés en revue jusqu'ici
embrassait des récits, ol étaient savamment entremélées des méta-
morphoses de toute espéce ; on y voyait tour a tour des héros
changés en bétes, en pierres, en arbres ou en sources; chaque
1uteur mettait & contribution la nature entiéere. Il y en eut aussi,

a I’époque alexandrine, qui bornérent leur ambition a traiter seu-
lement une partie de ce vaste sujet ; 'un chantait les légendes des
plerres, I'autre celles des animaux, ou d’une espéce d’animaux.
Il serait trop long de dresser la liste de ces poétes et ce que nous
pouvons savoir de leurs ouvrages ne présente pour notre étude
qu'un intérét médiocre : ils ont avec Ovide moins de rapports que
les précédents; puis il est souvent difficile de déméler ce qui
dominait en eux, du naturaliste ou du mythographe®. Il en est
deux cependant dont il importe de dire quelques mots.

S’il faut en croire saint Jéréme, un auteur d’épopées qui vivait
au vun® siecle avant notre ¢re, Eumélus de Corinthe, aurait laissé
un poéme intitulé Bougornia‘. Un ouvrage portant le méme titre
est cité par Varron®; il ne dit pas qui I'avait écrit, mais il en
indique clairement le sujet : on y pouvait apprendre comment des
abeilles naissaient du cadavre d'un beeuf en putréfaction. Quelques-

. L"Erwun8eiov eis @:drngoroy, d'apres les Catalogues d'Eratosthéne, dans 1'édi-

tlon des Catasterismi donnee par Robert, p. 42 et [36 Voyez Wilamowitz, [. c.,

. 173.
P 2 7Scol. de Berne sur Lucain, I, 529. Cf. Hygin, 4stronom., II, 21.

3. Ajoutez les prosateurs tels que Straton (IIezt uvforoyoupévewy Leiwv) et surtout
Alexandre de Myndos (IItnvav istopia, Onpraxa)... Voyez IAppendice A.

4. Saint Jéréme, Chron., Olymp. IV, a.

5. Varron, De lUagriculture, I, 5, 5.




LES RECUEILS DE VETAMORPHOSES AVANT OVIDE 39

uns des savants modernes, qui ont recherché l'origine de la litté-
rature spéciale consultée par Ovide, ont rangé Eumélus parmi
ses devanciérs)/Maislil(estimpossible d’admettre que cet Eumélus
soit le poete du vin® siecle'; jamais dans une antiquité aussi
reculée on n’eiit imaginé de mettre en vers cette prétendue décou-
verte, a supposer qu’elle eit été déja révélée a la science. Saint
Jéréme a dd se tromper, soit sur le nom de 'auteur, soit sur le
titre de I'ouvrage ; ou bien encore, et cette opinion est de beau-
coup la plus vraisemblable, il y a eu, & I'époque alexandrine, un
faussaire qui a répandu, sous le nom du vieux poéte du vin® siécle,
une composition de sa facon ; il a dii étre a peu prés le contem-
porain du faux Démocrite, de Philétas, d’Archélaiis, de Magon,
enfin de tous ces écrivains qui avaient enseigné avant Virgile
qu’un essaim pouvait sortir du cadavre d’un beuf>.

Voici une supercherie du méme genre et de méme date ; elle a
eu, a ce qu’il semble, beaucoup plus de succés dans I'antiquité et
elle présente plus d’intérét dans une étude sur Ovide®. Il y avait
une tradition, qui rangeait parmi les plus anciennes Pythies de
Delphes une femme nommée Boio, c'est-a-dire sans doute la Béo-
tienne ; on lui a parfois attribué I'honneur d’avoir inventé I’hexa-
metre, et elle passait pour avoir composé un Hymne a Apollon*.
Vers le commencement du m® siécle on put lire dans le monde
grec une Ornithogonie, qui était donnée comme 'euvre de celte
antique prétresse®; c’était un recueil en vers, ol étaient rassem-
_blées toutes les fables relatives aux héros qui avaient été changés
en oiseaux. Puis cette Boidé devint un Boios, et désormais on
appela ordinairement de ce nom masculin I'auteur de I'Ornitho-
gonie®. Nous pouvons nous faire une idée assez exacte de ses
gouts et du but qu’il s’était proposé, grice a la compilation d’An-
toninus Libéralis : Boios, ou, pour employer la forme latine,
Boéus en est, avec Nicandre, la principale source ; sur les quarante

1. Comme I'a fait Kinkel, Poet. epic. gr. fragm., Eumelus, 5. Voyez Koch,
édition d’Anton, Libér., p. xxv.

2. Bergk, Lumeli Bougonia, dans le Rhein. Museum, neue Folge, I (1842),
p. 365.

3. Knaack, de Boei Ornithogonia, dans ses Analecta alexandrino-romana
(1880), cap. 1; Oder, De Antonin. Liber., p. 43 et suiv.

4. Bo:. Clém. Alex., Strom., I, p- 323; Pausan., X, 5, 7.

5. Elle est déja citée sous le nom de Boeo par Philochore dans Athénée, IX,
p- 393e. .

6. Pline, Hist. nat., X, 7 et Index de ce livre ; Antonin. Libér., 5, 7, 15, etc...
Cependant Athénée mentionne encore les deux formes.



4o LES METAMORPHOSES D OVIDE

et un sommaires qu’elle contient, il y en a douze qui résument
des morceaux correspondants de I'Ornithogonie *. Ce poéme devait
avoir deux,liyres: Comme les Métamorphoses de Nicandre, il
présentait des rapports étroits avec les Causes de Callimaque;
quoiqu’il datit des premiers temps de I'alexandrinisme, il était
profondément imprégné de l'esprit de la littérature nouvelle et
méme, comme il arrive fréquemment aux auteurs de second rang,
surtout lorsqu’ils se cachent sous un nom d’emprunt, ce soi-disant
Boéus semble avoir poussé a I'extréme les défauts de 1'école. Ses
inventions dans le genre romanesque égalent ce que nous avons
vu jusqu’ici de plus‘extravagant et de plus immoral; il est digne
d’une mention particulitre parmi les poétes qui avaient chanté
des amours monstrueuses. D’autres ont dit comment Myrrha, ou
Smyrna, s’éprit d’une passion criminelle pour son pére et comment
a la faveur des ténebres elle parvint a la satisfaire sans é&tre
reconnue. L’imagination malsaine de Boéus s’est exercée sur un
theme analogue, mais il change les réles: chez lui c’est un fils,
Aegypius, qui consomme l'inceste avecsa mere®. Ailleurs il donne
un pendant a l'histoire de Pasiphaé; mais on a assez parlé du
fameux taureau ; voici une nouvelle victime de Vénus, Polyphonte,
qui, dans un moment de délire, s’unit a un ours®. A quellesource
Boéus avait-il puisé ces légendes ? On 'ignore ; il est bien pro-
bable qu'il faut luilaisser & lui-méme ’honneur de les avoir déve-
loppées ; ce sont la des exemples de ces sujets extraordinaires et
inédits, dont les Alexandrins étaient friands. Pourtant, consi-
dérée dans son ensemble, I'Ornithogonie n’était pas uniquemeént
un ouvrage érotique ; 'amour, comme chez Callimaque, s’y mélait
a tout; comme dans les Causes, ¢’étaitun accessoire indispensable,
mais ce n’était qu’un accessoire. Le podte s’était proposé avant
tout de chercher dans les métamorphoses Porigine d’une série de
coutumes religieuses; par la son entreprise rappelle celle de
Nicandre ; mais son sujet était circonscrit dans des limites plus
étroites. Parmi les oiseaux, qui, sous la forme humaine, avaient
autrefois joué un réle dans le monde héroique, les uns fournissaient
des augures favorables, les autres des augures sinistres. D’ou
venait cette différence, et comment s’expliquait-elle par les aven-

1. Anton. Libér., 5, 7, 15, 16, 18, 19, 20, 21. Comme I'a montré Oder, p. 50,
il faut y joindre 6 et 14.

2. Antonin. Libér., 5.

3. Ibid., 21.




LES RECUEILS DE METAMORPHOSES AVANT OVIDE [lI

tures que leur prétait la fable ? Voila ce que Boéus s’efforcait de
montrer dans son poéme didactique'. Ainsi l'aigle de mer et
I'alcyon étaient/d’un (Heureux. (présage, parce qu’ils avaient été
métamorphosés par une faveur de Jupiter, au temps ol ils s’appe-
laient Pandare et Aidonis?. Au contraire la chouette n'annongait
que des malheurs, parce que, dans un moment de colére, Mercure
avait imposé 4 Eumélus, un de ses ennemis, la forme de cet
oiseau®. On s’explique ainsi pourquoi 'auteur de I'Orrithogonie
avait cru bon de l'attribuer 2 une antique prétresse de Delphes ;
elle prenait 'apparence d’un recueil d’oracles, destiné a éclairer
les humains sur I'art d’interpréter les signes de la volonté céleste.

10

I1 y a pour nous, il faut bien I’avouer, quelque chose de bizarre
dans tous ces écrits ; nous avons peine 4 concevoir comment on a
pu gotdter ce mélange de superstitions grossiéres et de préten-
tions didactiques, ces raffinements d’immoralité qui se cachent
sous des dehors religieux, enfin ces compositions nécessairement
décousues, ol des fables sans rapport entre elles sont rattachées
par un semblant d'idée. Cependant on se tromperait beaucoup, si
on croyait que ce sentiment a été celui des premiers lecteurs, et
surtout celui des Romains. Il suffit de jeter un coup d’ceil sur les
poétes latins, qui ont vécu au temps de César et d’Auguste, pour
se convaincre qu’ils ont été charmés par ces récits merveilleux,
et pour s’expliquer comment Ovide a été conduit & s’en inspirer.
Que chante Catulle dans Vélégie sur la Boucle de cheveux de
Bérénice, sinon une métamorphose ? A coté de lui son ami Cinna
consacre une laborieuse épopée aux infortunes de Smyrna, qui
fut changée en oiseau de mer; Cicéron, dans un poéme en hexa-
metres, intitulé les Alcyons, retrace la douloureuse histoire de
Céyx*; Virgile montre 4 l'occasion qu’il connait les métamor-
phoses célebres, et non les moins étranges ; parmi les héroines
qui peuplent les enfers, il n’hésite pas a évoquer I'ombre de
Cénée, qui fut d’abord une jeune fille, puis un homme, et qui a

1. Antonin. Libér., 11, 15, 19, 21.
2. Ibid., 11,

3. Ibid., 15.

4. Non. Mareell., I, p. 65.



Ao LES METAMORPHOSES D OVIDE

enfin repns pour toujours son premier sexe dans I'empire des
morts'. Ailleurs il transforme en nymphes les navires d’Enée*.
Dans les passages ouy il rapporte ces prodiges, la touche du poéte
est aussi sobre et aussi légére que celle des modéles grecs de la
grande époque. Mais on n’en peut pas dire autant de I'anonyme
qui, peu de temps aprés, a écrit la piece intitulée I'Aigrette
(Ciris). 1l raconte le chatiment de Scylla, attachée au mét d’un
navire par Minos qu’elle aimait, et pour qui elle avait livré sa
patrie; Ampbhitrite, ayant eu pitié d’elle, mit fin 2 son supplice et
fit d’elle 'oiseau de mer qu’on appelle une aigrette. Il ne faut pas
moins d’une trentaine de vers 4 I'auteur pour analyser cette méta-
morphose, et il ne se contente pas de nous dire ce que devient
son héroine; il nous ditaussi ce qu’elle aurait pu étre, et ce qu’elle
ne fut pas. Jamais l'ingéniosité d’Ovide n’a fait dans ces sortes
de peintures un effort plus prolongé pour donner l'illusion d’un
phénoméne réel: « Emue par tant de souffrances, la souveraine
du royaume azuré, I’épouse de Neptune, métamorphosa les mem-
bres de cette vierge infortunée. Cependant elle ne voulut pas
revétir la jeune fille d’'une tunique d'écailles et exposer une si
tendre créature a la dent perfide des poissons; le troupeau d’Am-
phitrite est trop vorace. Elle aima mieux I’enlever dans I’espace
sur des ailes aériennes ; ainsi apparut dans le monde celle qu’on
appela en souvenir de son forfait Ciris®, Ciris plus belle que le
cygne amycléen de Léda. Comme on voit dans la blanche substance
de Uceuf germer la tendre ébauche de l'animal, et d’imparfaits
ligaments flotter et s’unir sous Uaction d’une chaleur nouyelle,
ainsi le corps de Scylla baigné de tous cotés par les eaux, ainsi
ses membres, déja parties indécises d'une béte a demi formée,
enfantaient et subissaient mille changements. D’abord ce gracieux
visage, ces lévres qui provoquérent tant de désirs, ce beau et large
front, se développérent en se rapprochant ; le menton s’allongeaen
un bec effilé. Puis sur la ligne qui partage la téte par le milieu,
voila que tout a coup une aigrette de pourpre, image de 'insigne
paternel, agita au sommet sa pointe mobile. Un moelleux duvet,
ou se mélaient plusieurs couleurs, revétit de sa légere enveloppe

1. Virg., E‘n., VI, 448.

2. Jbid., 1X, 77-122.

3. L’aigrette qui se dresse sur la tdte de l'oiseau nommé x:ip:s, ciris, rappelle la
boucle de cheveux de pourpre coupée (xzizew) par Scylla sur la téte de Nisus, son
pére, et i laquelle élait attaché le salut de Mégare.




LES RECUEILS DE METAMORPIHOSES AVANT OVIDE A3

ce corps de marbre ; sur ses bras souples s’étendirent des rangs
serrés de plumes. Les parties inférieures, les jambes amincies,
colorées d’unwermillon éclatant; se couvrirent d’une peau rugueuse
et des ongles aigus hérissérent ses pieds délicats'. » Comme on
le voit, la métamorphose est une évolution de I'étre, qui, a force
d’art, doit finir par paraitre aussi vraisemblable que le développe-
ment du poussin dans I'ceuf. Nulle part, méme chez Ovide, nous
ne pourrions trouver un exemple plus frappant des procédés
alexandrins ; le poéte les a si bien épuisés, qu'Ovide, reprenant
le sujet, n'a pas voulu dans cette partie se mesurer avec lui’.
C’est qu’en effet, suivant toute vraisemblance, 'auteur de I'4i-
grette n'a pas fait autre chose que d'imiter ou de développer un
morceau des Métamorphoses de Parthénius ®. Peut-étre, comme
Tibére, avait-il jadis suivi les lecons du professeur grec. Arrivé a
la maturité et fatigué de la politique, il cherchait un délassement
dans ces mémes jeux d’esprit, qui ont tant contribué i faire peser
sur Ovide le reproche de frivolité. Cet anonyme était un person-
nage grave, plein de goit pour la philosophie; son poéme est
dédié a un trés docte jeune homme, Messalinus, fils d’un consul,
fils d’un grand orateur, et qui devait étre lui-méme orateur et
consul®.

Ovide a pu rencontrer chez les Messala® I'auteur de I'Aigrette
et s’entretenir avec lui de Parthénius. Mais parmi les poétes
latins, qui se sont essayés dans le genre des Métamorphoses, il y
en a un avec lequel nous savons positivement qu’il eut des rela-
tions d'amitié : c’est “Emilius Macer de Vérone®. Une assez grande
différence d’age les séparait ; lorsque Macer mourut, en I'an 16
av. J.-C., Ovide n’avait que vingt-sept ans et n’avait encore écrit
qu'une partie des Amours. Le potte Véronais appartenait a la
génération de Virgile, avec qui il fut lié aussi; c’est lui, parait-
il, qui figure dans la cinquiéme églogue sous le nom de Mopsus.

1. Ciris, 483-507.

2. Ov., VIII, 1-151. Voyez les vers 148 & 151.

3. Voyez plus haut, p. 35; Rohde, Grieck. Roman, p. g3, note 3; Waltz, De
carmine Ciris (1881), p. 8 ; Ribbeck, Appendix Vergiliana, Prolegom., p. 17.

4. Ciris, vers 36. L'auteur serait Cornélius Gallus, d’aprés Skutsch, Aus Ver-
gils Fruhzeit, Leipzig, 19o1; Pauly-Wissowa, Realencyclopddie der Alterthum-
wissenschaften, IV, col. 1348. C’est une hypothése déja ancienne, soutenue par des
arguments nouveaux. Elle est combattue par F. Leo, Hermes XXXVII (1902),
p. 14-56.

5. Ov., Pont., 1, 7; II, a; Tristes, IV, 4.

6. Ov., Tristes, IV, 10, 43.

//
s
»,// ?



44 LES METAMORPHOSES D OVIDE

Il lut a Ovide débutant quelques-uns de ses ouvrages a peme
achevés ; trente ans aprés, sur les bords du Pont Euxin, son ami
rappelalt encareavec fierté ce souvenir. Tout ce qu'on nous cite
de Macer rentre dans le genre des potmes didactiques : a I'exem-
ple de Nicandre, son principal modéle, il avait mis en vers I'his-
toire naturelle dans ses Thériaques. Boéus, I'étrange et mysté-
rieux Boéus, avait eu aussi pour lui des séductions ; il s’engagea
sur ses pas et écrivit a son tour une Ornithogonie, dont Ovide eut
la primeur'; I'ouvrage avait pour le moins deux livres comme
'original. Nous pouvons affirmer avec certitude que de part et
d’autre dominait la méme pensée : on nous a conservé deux vers
de Macer, ol il est question des présages favorables que les mate-
lots peuvent tirer de la constellation du Cygne®. Donc en racon-
tant les métamorphoses des oiseaux, le poéte latin ne perdait pas
de vue I'utilité que son ceuvre pouvait avoir pour I'art des augures,
et c’est par la qu’elle se rattachait au genre didactique. Mais aux
fables grecques il avait mélé des fables latines, qui sans aucun
doute étaient absentes du poeme de Boéus, de deux cents ans plus
ancien ; ainsi il disait comment Picus avait été changé en pivert®.
Un écrivain, que Virgile et Ovide ont honoré de leur amitié, ne
devait pas étre dépourvu de talent; son nom, avec ceux de Lucréce
et de Virgile lui-méme, représente pour Quintilien ce que la
poésie didactique a produit de plus distingué chez les Romains".
Cependant Quintilien ne dissimule pas que Macer lui parait
« terre a terre®». C'est tout a fait 'impression que donnent les
vers de I’Ornithogonie qui nous sont parvenus ; ils sont d’une fac-
ture réguliere, mais un peu lourde et prosaique.

Ce qui précede suffit & montrer quelle fut la vogue des récits
de métamorphoses dans le monde ancien, depuis Alexandre jus-
qu’a Auguste. Non seulement Ovide a eu des devanciers chez les
"Grecs, mais il en a eu chez les Romains, et dans la société méme
o il fréquentait. Apres lui, la faveur qui s’attache & ce genre
ne cessera pas; les métamorphoses pénétrent dans le roman et

1. Non.Marcell.,, p. 518, 25; Diomeéde, p. 374, 31 x; Knaack, Analecta
alex.-rom., p. 10; K. P. Schultze, Rhein. Museum, LIII (1898), p- 541, a mon-
tré, probablement avec raison, que le podme, ou Macer avait traité des plantes,
n'était autre que les Thériaques elles-mémes.

2. Serv. sur Virgile, En., 1, 393 ; Isid,, Orig., XII, 7, 19.

3. Non.Marecell., p. 518, 25.

4. Quintil., Inst. or., X, 1, 56 et 87.

5. « humilis », L. c., 87.




LES RECUEILS DE METAMORPHOSES AVANT OVIDE 45

jusqu’au temps des Sévéres on écrit encore des ouvrages en prose
ou en vers, dont elles forment le sujet unique'. Ceux que les
Grecs avaient publiés étaient en nombre si considérable qu’Anto-
ninus Libéralisyn’alpas|euwbesoin de faire un seul emprunt a
Ovide; il semble l'ignorer; les recueils écrits dans sa propre
langue lui ont suffi, et il aurait pu y puiser bien plus largement
encore, s'il n’avait été préoccupé, lui aussi, de réunir un choix
d’histoires remarquables entre toutes par leur caractére étrange.
Qu’Ovide ait lu les poemes que nous venons de passer en revue,
on n’en saurait douter: c’est la qu'il a pris I'idée premiere de
son ceuvre. En composant ses Amours, ses Héroides, son Art d’ai-
mer, il avait eu constamment sous les yeux les élégies érotiques
des Alexandrins. Aprés avoir entretenu avec les plus célebres
d’entre eux un commerce qui n’avait pas duré moins d’une quin-
zaine d’années, il se tourna vers ces auteurs de Métamorphoses, des
Alexandrins eux aussi; probablement il les connaissait déja depuis
ses débuts, ne fiit-ce que pour en avoir alors entendu parler par
Aemilius Macer, lorsque celui-ci lui lisait son Ornithogonie. Macer
était mort; Ovide, en possession de la faveur publique, avait assez
de confiance dans son talent pour pouvoir espérer surpasser son
ami, en embrassant dans un nouveau poeme toute I'étendue de la
matiére.

1. Outre les noms que j'ai éliminés et qui peuvent, comme celui de Callisthéne
de Sybaris, appartenir i cette époque, il faut citer Dorothée (voyez toutefois
Knaack Anal., p. 54, note 75), Hadrien, Nestor de Laranda, Didymarque (Mell-
mann, p. 86 & 8g; Wilamowitz, Antig., p. 172) et Antoninus Libéralis. Au nombre
des sources de Libéralis lui-méme est mentionné aussi un ouvrage de Pamphile,
mal déterminé jusqu’a 'présent; Oder, p. 44; Martini, p. Lxir;, Knaack, Berlin.
philol. Wochenschrift, 19oo, p. 712. La bibliothtque de 1'Université d’Heidelberg
possede un papyrus trouvé en Egypte, ol1 sont racontées des métamorphoses; H, Weil,
Journ. des savants, 1go1, p. 26; le texteen sera publié par Crusius et Deissmann.
Un autre papyrus, conservé 4 Genéve, contient un fragment sur I'aventure de Jupi-
ter et de Léda, qui semble dater du 11¢ ou du e si¢cle ap. J. C.; Nicole dans les
Mélanges Weil (18¢8), p. 291-299. Enfin dans les scoliastes de Virgile subsiste
la trace d’un recueil de métamorphoses, peut-8tre plus ancien qu’Ovide : A. Leuschke,
De metamorphoseon in scholiis Vergilianis fabulis, diss. inaug., Marbourg,
1895.



CHAPITRE III

OVIDE ET LES RECUEILS DE METAMORPHOSES

* Ce fut, suivant les calculs les plus probables, en I'an 2 de notre
ere, aprés avoir publié les Remedes d’Amour, qu'Ovide entreprit
les Métamorphoses; il les avait terminées, lorsqu’au mois de
décembre de I'an 8 il partit pour I'exil'. Il nous faut chercher
quels rapports son ouvrage présente avec les poémes écrits par
des Grecs sur le méme sujet avant le moment ou il quitta Rome
pour toujours. Nous avons rejeté de la liste Corinne et Eumélus ;
on ne sait pas exactement qui est Callisthéne ; Antigone de Caryste
le Jeune, quoiqu’il semble avoir été le contemporain d’Ovide,
n’a peut-étre publié ses Métamorphoses qu’aprées I'an 8%. En
réalité, les seuls auteurs sur lesquels on puisse tenter une enquéte,
qui ne soit pas condamnée d’avance a rester absolument vaine,
sont Boéus, Nicandre, Parthénius et Théodore.

I

La premiére question qui s’offre & nous est celle-ci; parmi ces
quatre auteurs, y en a-t-il un qu’Ovide ait pris pour modéle
unique, a qui il ait emprunté non seulement ses fables, mais
Iordre méme dans lequel il les expose, avec qui, enfin, il ait
lutté d’un bout a P'autre pour larichesse et I'ingéniosité du style,
“pour la grice des tableaux et le pathétique des discours? Si la

1. W. Bannier, drchiv fiir latein. Lexikographie, XI (1898), p. 251-260, a
cherché & établir d'autres dates; sa démonstration ne parait pas assez convaincahte
pour qu’on doive renoncer a I'opinion commune.

2. Ov,, II, 676-707 et Antigone (Antonin. Libér., 23) ont traité tous deux la
fable de Battos ; mais beaucoup d’autres podtes, & commencer par Homére (Hymne
a Hermés, 87-94, 185-211), avaient pu en fournir le modéle & Ovide, et il y a, du
reste, des divergences entre son récit et celui de Libéralis.




OVIDE ET LES RECUEILS DE METAMORPHOSES . 47

question est ainsi posée, nous devons écarter Boéus, puisqu’il
n’avait chanté que les légendes relatives aux oiseaux. On a pensé
que des trois autres Parthénius est le seul qu’Ovide ait pu suivre
a la trace.//Cettel ‘opinion/"aC/été longuement défendue par
M. Petersen’. Passant en revue les livres VIII a XI du poete latin,
il les a comparés aux récits des: mythographes et de Nicandre, et
il a mis en lumiére les différences par lesquelles ils s’en distin-
guent; il a conclu de cette étude qu'Ovide a di nécessairement
avoir une autre source ; suivant lui, ce seraient les Métamorphoses
de Parthénius; elles avaient été publiées récemment; I'auteur
avait enseigné 3 Rome; il y avait eu déja des éleves fameux; et
enfin il devait plaire a4 Ovide par le tour érotique qu’il avait
donné aux légendes.

Cette thése souleve une foule d’objections et il faut bien dire
qu’a peine avancée elle a été repoussée par la critique®. D’abord
on ne voit pas pourquoi les livres VIIT 4 XI seraient les seuls qu’on
dat invoquer dans une question de ce genre, qui porte sur I’en-
semble du poeme. Mais le défaut capital de la théorie consiste
dans le raisonnement sur lequel elle est fondée; Ovide se dis-
tingue des mythographes et de Nicandre; s’ensuit-il nécessaire-
ment qu’il ddt s’accorder avec Parthénius? Celui-ci, dans ses
Métamorphoses, avait di multiplier les aventures romanesques ;
mais quel est le poéte alexandrin dont on n’en peut dire autant,
et ne savons-nous pas que c'était la aussi un des caracteres
principaux du livre de Nicandre? Le poeme de Parthénius était
écrit en distiques élégiaques ; celui d’Ovide est écrit dans le metre
épique. Enfin, quand bien méme on arriverait 4 prouver qu’il y a
des rapports entre certains morceaux d’Ovide et ce qui reste de
Parthénius, on n’en pourrait pas conclure que ces rapports se
retrouvaient partout dans les quinze chants de I'ouvrage latin.
Mais ce qu'il y a de plus grave, c’est que, si I'on examine de prés
les fragments de Parthénius, on s’apercoit qu’il ne differe pas
moins d’Ovide que Nicandre. Il fant écarter d’abord les rapproche-
ments que l'on serait tenté de faire entre les Métamorphoses
latines et les contes en prose de Parthénius®; car il n’est nulle-
ment certain que cet auteur, en insérant dans ses contes des

1. Petersen (Wil.), Quaestiones Ovidianae, Kiel, 1877.

2. Nick, dans les Philol. Anzeiger, 1X, p. 554 ; Knaack, Anal. alex.-rom.,
p- 53, note 74 ; Riese, dans le Jahreshericht de Bursian, XIV (1878), p. 248.

3. Ses Sou ffrances d’amour, [lez: igwrwéyv mabnudzwy, éd. Sakolowski, Teubner,



48 LES METAMORPHOSES D OVIDE

fables qui pouvaient se trouver aussi dans ses Métamorphoses,
eit adopté de part et d’autre la méme version; Ovide lui-méme
n’a jamais cru qu'il lui fit interdit de modifier les légendes, en
passant \de/ses| Héroides ases Métamorphoses. On rapporte au
poe¢me de Parthénius un fragment ol il est question des amours
du fleuve Cydnus'; il n’y a absolument rien quiy corresponde chez
Ovide. Il est vrai que l'attribution peut toujours étre contestée;
mais nous avons aussi le sommaire d’un passage, ou Parthénius
racontait I'aventure de Scylla, changée en oiseau de mer, et ici
'attribution est certaine®; or si les versions adoptées par les
deux poétes concordent quelquefois®, elles different sur un point
essentiel ; chez Parthénius, Minos, indigné de la trahison de
Scylla, se disait qu’une fille qui avait livré son pére serait a I’oc-
casion capable de tous les crimes et il la punissait lui-méme : il
la faisait attacher au gouvernail de son navire, pour que son corps
fat le jouet des flots. Au contraire chez Ovide, Scylla, voyant son
amour dédaigné par Minos, s’élance dans la mer et le suit & la
nage*. Ainsi le seul témoignage certain que nous ayons sur I’ou-
vrage de Parthénius contredit formellement lhypothé-se qu'il ait
été la source unique d’Ovide.

Cette source aurait-elle ét¢ le poéme de Nicandre? Mais il
suffit que nous constations une seule différence entre ses versions
et celles d’Ovide, pour que cette nouvelle hypothése doive étre
rejetée aussi bien que la précédente; or les différences abondent;
on n’a entre les exemples que 'embarras du choix®. Disons-le
tout de suite pour nous épargner des discussions aussi fastidieuses
que stériles; d'une facon générale, personne n’a encore prouvé
que parmi les poétes qui ont écrit avant lui des Métamorphoses,
Ovide en ait choisi un pour guide unique, sans s’écarter jamais
de ses traces. Et comment, du reste, le prouverait-on, puisque
nous avons un témoignage, remontant a l'antiquité, qui établit
manifestement le contraire? Dans le livre XI® Ovide raconte

1896. C’est ainsi que Petersen (p. 18-19g) rapproche Parthén., 'Eowz. maf., 11 et
Ov., IX, 418-665.

1. Meineke, 4nal. alex.: Parthén., fragm. 24.

a. Ibid., fragm. 16. Cf. Ov., VIII, 1-151.

3. Petersen, L. c., p. 82 9.

4. Ov., VIIIL, 142; Rohde, Gr. Roman., p. 93, note 3; Plaehn (p. 49-50)
remarque justement que tout ce morceau porte 'empreinte profonde du génie par-
ticulier d’Ovide.

5. Knaack, 4ral. alex.-rom., p. 54 et suiv.

6. Vers 270-748.




OVIDE ET LES RECUEILS DE METAMORPIHOSES b9

comment Alcyone, désolée de la perte de Céyx son époux, qui
avait péri au milieu, d’'un naufrage, fut changée comme lui en
aleyon ; ailleurs, dans le livre VII', on lit que cet oiseau tire son
origine d’une jeune femme du méme nom, fille de Sciron, bri-
gand de I’Attique, qui I'avait précipitée dans la mer. De ces deux
versions contradictoires la premiere vient de Nicandre, la seconde
vient de Théodore?; nous le savons par un texte de Valérius
Probus, dont la précision et la clarté ne laissent rien a désirer®.
Dés lors, ces deux fables seraient-elles les seules qu'Ovide ett
puisées a des sources différentes, qu'il serait déja chimérique de
prétendre qu’il n’en a eu qu'une seule dans tout son ouvrage.
Mais ce qu'il a fait pour la fable de I'origine des alcyons, il est
trées vraisemblable qu’il I'a fait pour beaucoup d’autres, sur
lesquelles nous n’avons pas des renseignements aussi décisifs. Il
lui est arrivé plusieurs fois d’accueillir des versions différentes*;
on a, il est vrai, la ressource de supposer qu’il les avait trouvées
réunies dans son modéle méme; c’est ainsi que l'auteur de la
Ciris a passé en revue toutes celles qui se rapportaient a Scylla,
avant d’en choisir une pour théeme de ses vers®. Mais il est dou-
teux que l'ouvrage de Nicandre edt plus de quatre livres, et il
serait téméraire d’admettre que ceux de Parthénius et de Théo-
dore fussent plus étendus. Comment Ovide aurait-il trouvé ras-
semblées chez un seul d’entre eux toutes les légendes que nous
voyons développées dans les quinze livres du poéme latin? Un
jour, en présence de Tibére, le rhéteur L. Junius Gallio parlait
d’Ovide, son ami ; il citait une expression poétique de Virgile
qu’Ovide avait replacée dans sa tragédie de Médée; il en avait
fait autant, ajoutait Gallio, avec beaucoup de vers de Virgile; ce
n’étaient pas des larcins, mais des emprunts déclarés, qu’il vou-
lait qu'on reconnit®. Est-il téméraire de supposer que le méme
principe I'a inspiré dans les Métamorphoses? Non, il n’a pas concu

1. Vers fo1.

2. Schneider, Nicandrea, fragm. 64.

3. Probus sur Virg., Géorg., I, 399 : « Varia est opinio harum volucrum ori-
ginis. Itaque in altera sequitur Ovidius Nicandrum, in altera Theodorum. »

4. Sur les colombes voyez IV, 47 et XIII, 674; sur la fleur de I’hyacinthe,
X, 215 et XIII, 397 ; sur Scylla, VIII, 148 et XIV, 59 & 74 ; sur Cycnus, II. 367 &
38oet XII, 39 & 145.

5. Ciris, 54 & 91. -

6. Sén., Suas., III, 7, Miiller: « Dicebat Gallio ..... fecisse illum quod in multis
aliis versibus Vergilii feccrat, non subrupiendi causa, sed palam mutuandi, hoc animo
ut vellet agnosci. »

XIX. — Laraye. — Ovide. 4



ﬁ

50 LES METAMORPHOSES D OVIDE

son poéme comme une traduction ou une adaptation plus ou moins
libre d’un seul texte, ou la matiére elit été toute préparée ; pour
que ses imitations ‘pussent’ provoquer I'attention, comme il le
désirait, elles devaient étre disséminées dans ses vers et porter
sur des passages célebres, tirés de différents ouvrages. Le lec-
teur n’aurait pas eu grand mérite a les reconnaitre, ni 'auteur
a les avouer, si dés le début il avait été évident pour tout le

" monde qu’il avait suivi un modéle unique. Dans I’antiquité méme
q q q

on a reproché a Ovide de s’¢tre trop abandonné a sa fantaisie,
d’avoir eu trop de complaisance pour les inventions de son esprit*;
Quintilien critique, dans les Métamorphoses, 'abus des transi-
tions trop faciles, qui rattachent entre eux des morceaux dispa-
rates®. Ces jugements, aussi bien que le poéme lui-méme, pro-
testent hautement contre I'idée qu’Ovide ait eu assez de modestie
et de patience pour se trainer, pendant six années de sa vie, dans
un ouvrage en quinze livres, sur les pas d’'un Nicandre, d’un
Parthénius ou d’un Théodore.

II

Il faut donc poser la question autrement. Peut-on constater
qu’Ovide a lu les poémes grecs qui traitaient des métamor-
phoses ? Et quels sont ceux qui lui ont plu? Qiiels changements
leur fait-il subir en les imitant? Y en a-t-il un, dans le nombre,
pour lequel il manifeste une sympathie particuliére ? Le probleme
ainsi restreint semble ne pas étre au-dessus de nos efforts, et
cependant nous sommes hors d’état de le résoudre entiérement ;
car ce que nous savons des-deux ouvrages de Parthénius et de
Théodore se réduit a fort peu de chose. Nous connaissons mieux
ceux de Boéus et de Nicandre grice a Antoninus Libéralis; mais
sans aucun doute ses extraits n’en reproduisent qu’une faible par-
tie, et par conséquent il peut y avoir chez Ovide des morceaux
qui a notre insu viennent de cette source. Cependant, malgré
I'insuffisance des renseignements dont nous disposons, il n’est
pas sans intérét d’examiner ici quel parti on en peut tirer.

1. Sén., Controy.,1II, 2 (10), 12; IX, 5 (28), 17; Sén., Quést. nat., 111, 27, 13;
Quintil. Inst. or., X. 1, 88 et 8.
2. Quintil,, ibid., 1V, 1, 77.




Egg—

OVIDE ET LES RECUEILS DE METAMORPHOSES 51

M. Knaack ' a cru pouvoir établir qu’Ovide avait mis a profit
dans une//partie 'des) Métamorphoses 'ouvrage de Boéus, qu'il
devait connaitre au moins par 1'Ornithogonie de Macer. Au
livre III Ovide rappelle I'aventure de la reine des Pygmées ; fiere
de sa beauté elle avait osé se comparer a Junon ; la déesse irri-
tée la changea en grue; depuis ce temps elle volait autour de sa
demeure pour y revoir un fils tendrement chéri qu’elle y avait
laissé ; mais ses anciens sujets, excités contre elle par Junon, ne
cessaient de lui donner la chasse?. La plus ancienne version de
cette fable, que nous ayons conservée, vient de Boéus?’; elle con-
corde absolument avec celle d’Ovide, et méme le sommaire de
Libéralis éclaire le texte du poéme latin®, et il le complete en y
ajoutant les noms des personnages ; la reine des Pygmées s’appelle
(Enoé®, et son fils Mopsus. D’ou Ovide aurait-il tiré cette légende,
si ce n’est de Boéus? Ailleurs il mentionne I'histoire d’Eumélus
de Theébes, qui avait tué son fils, coupable d’avoir manqué aux
prescriptions du rituel dans un sacrifice ; c’est une légende rare;
Boéus est avec Ovide le seul chez qui on la rencontre®. Il en
faut dire autant de celle de Périphas, changé en aigle par Jupiter
pour avoir voulu s’élever au-dessus de la condition humaine’;
enfin il faut rapporter 3 la méme source les vers ou Ovide dit com-
ment Munichus et sa famille furent changés en divers oiseaux,
aprés un siége qu’ils avaient soutenu contre des brigands®.

Ces rapprochements sont ingénieux ; M. Knaack a choisi habi-
lement ses exemples. Mais ils ne peuvent en aucune facon nous
donner la certitude absolue que Boéus a été dans tous ces pas-
sages le modele d’Ovide ; car il faudrait accorder d’abord qu’entre
le commencement du 1m1° siécle et les premiéres années de notre
ere les légendes rares, provenant du recueil de Boéus, n’avaient
été chantées par aucun autre auteur ; et qui oserait le prétendre ?

1. Analecta alex.-rom., p. 4 a 12.

2. Ov., VI, go 4 93.

3, Anton. Libér., 16. Homére, qui parle du combat des grues et des Pygmées
(L., 111, 6), ne connait pas cette version.

4. Notamment le mot matris, comme le remarque Knaack, p. 7.

5. Knaack a tort de contester ce nom (p. 6 et 7, note g) d'aprés Elien, Sur les
anim., XV, ag. Voyez Oder, p. 43-44, note 1.

6. Antonin. Libér., 18 == Ov., VII, 3go.

7. Antonin. Libér., 6 = Ov., VII, 399.

8. Antonin. Libér., 14 = Ov., XIII, 717. Comme I'a montré Oder, p. o, il est
certain, malgré le silence de I'annotateur de Libéralis, que cette légende et la pré-
cédente viennent bien de Boéus.




5a LES METAMORPHOSES D'OVIDE

Il est fort possible par exemple qu'Euphorion edt parlé de la
reine des Pygmées’. En outre les métamorphoses alléguées par
M. Knaack ont un caractére commun, dont on ne peut manquer
d’étre frappé : elles comptent justement parmi celles auxquelles
Ovide a donné la forme la plus bréve et la plus rapide : I'histoire
de la reine des Pygmées tient en trois vers, celle d’Eumélus en
un seul, celles de Périphas et de Munichus en deux chacune. En
admettant qu’Ovide n’ait pas pu les prendre ailleurs que chez
Boéus, il faut avouer qu'il ne lui a pas fait grand honneur. II
semble bien plutét qu’il les écarte, tout en tenant a montrer qu’il
les connait; peut-étre ne lui ont-elles point paru se préter aux
développements pathétiques ou ingénieux qu'il affectionnait;
peut-étre encore, malgré la différence des noms, faisaient-elles
double emploi avec d’autres, qu’il avait traitées ou qu’il comptait
traiter ailleurs. N’est-ce pas précisément la preuve que Boéus,
si elles viennent bien de lui, était rangé par Ovide au nombre
des auteurs médiocres? M. Knaack n’attribue & I'Ornithogonie
que des fables rapportées par Libéralis ; M. Plaechn a plus d’am-
bition pour Boéus?; il suppose que celui-ci a fourni encore le
modéle de quelques fables mentionnées par Ovide, et dont on
ne connafit pas l'origine®; ce qui pourrait lui donner raison,
c’est que, comme les précédentes, elles sont indiquées, et non
développées par le poete latin; la plus longue ne dépasse pas
cinq vers. Avouons que les preuves réunies par la critique ne sont
pas faites pour nous donner une haute idée de Boéus, ni de I'in-
fluence qu’il a pu exercer sur Ovide. Mais que penser si nous
voyons Ovide s’écarter de lui manifestement la ol il aurait pu le
prendre pour guide? C’est une épreuve que n’ont faite ni
M. Knaack, ni M. Plaehn et qui cependant a son importance.
Sur douze fables tirées du recueil de Boéus par Libéralis, iln’y
en a que quatre qui se retrouvent chez Ovide, et on a vu sous
quelle forme; en revanche il y en a sept auxquelles il n’a pas
méme touché*; cependant il aurait trés bien pu reprendre, par
exemple, celle de Hiérax®, puisqu’il parle de I'origine de I'éper-

1. Mecineke, 4nalecta alex., p. 20.

2. Plaehn, p. 51.

3. Ov., VI, 93, Antigone ; VII, 382, Combé; VII, 384, le roi de Calaurie.
La supposition cst moins vraisemblable pour IV, 560, les compagnes d’Ino ; XII,
144, Cycnus et 517, Cénée.

4. Antonin. Libér., 3,5, 7, 15, 19, 20, 21.

5. Antonin. Libér., 3.




OVIDE ET LES RECUEILS DE METAMORPHOSES 53

vier ; mais chez lui cet oiseau cache un héros du nom de Déda-
lion?', etil n'y a pas le moindre rapport entre les légendes des
deux personnages. Enfin la huitiéme, celle de 'origine du rossi-
gnol, est présentéé)idans-les deux auteurs d’aprés des versions
complétement différentes®; chez Boéus, le réle de Procné est
rempli par Aédon, celui de Pandion par Pandareus, ceux de Phi-
lomele et de Térée par Chélidonis et Polytechnus; il faut ajouter
que si les deux récits concordent dans la catastrophe finale, ils
s’écartent tres souvent 'un de I'autre dans les parties ot I'intrigue
se prépare et se noue. Ainsi la ou Ovide développe longuement.
sa matiére, ce n’est pas Boéus qui la lui fournit, et nous le
voyons clairement; la ou il précipite sa marche il peut avoir con-
sulté Boéus, et encore le contraire est fort possible. Donc d’un
coté des divergences certaines dans les parties étendues, de
'autre des rapports hypothétiques dans les parties resserrées; tel
est le résultat de I'enquéte. Concluons qu’Ovide n’a pas dii faire a
Boéus beaucoup d’emprunts partiels ; ceux qu’on peut considérer
comme vraisemblables se bornent 4 quelques fables rares, mention-
nées en passant avec une discrétion trés voisine de I'indifférence.

La méme observation s’applique 2 Théodore. D’aprés Valérius
Probus, Ovide a pris dans cet auteur une version de lafable .rela-
tive a l'origine des alcyons®. On a déja vu combien elle était
peu digne de cet honneur . Mais il n’a eu garde d’y insister ; il a
trop bien senti que, malgré tout son talent, il lui serait difficile,
en la développant, de ne pas tomber dans le ridicule: il I'a indi-
quée en un vers®, et sa concision ici est telle qu’il ne dit méme
pas le nécessaire. Si ce vers unique est intelligible, nous le devons
au commentaire de Valérius Probus, qui aété chercher dans Théo-
dore lui-méme ce qu’Ovide en avait volontairement retranché °.
L’érudition mythologique est une des parties essentielles de I’art
du poéte : ainsi le veut, depuis Callimaque, I'enseignement des .
écoles o se forment ses émules. Ovide tient 4 montrer qu’il a
tout lu ; mais il est trop avisé pour témoigner une égale confiance a
tous ses devanciers et pour les suivre-partout ou ils le conduisent.

Il semble avoir fait plus de cas de Nicandre que des précédents.

. Ov., XI, 291-340.

. Antonin. Libér., 11 = Ov., VI, 412-676.
Probus sur Virg., Géorg., I, 3g9.

. Voyez plus haut, p. 36.

. Ov., VII, 4or1.

. Schneider, Nicandrea, fragm. 64.

S TE PN -



54 LES METAMORPHOSES D OVIDE

Il se range de son coté par exemple lorsqu’il se décide a donner
une autre version de la fable des alcyons !, et celle-la il la traite
dans un morceau de plus de trois cents vers®. Cette préférence
serait fort naturelle ; Nicandre fait dans I’histoire littéraire une
autre figure que Théodore et que le pseudo-Boéus : son meérite
n’est peut-étre pas aussi apprécié aujourd’hui qu’il le fut chez les
anciens; mais on ne peut contester qu'il ait laissé unetrace durable
dans la poésie didactique. Il avait été un des écrivains les plus
honorés et les plus féconds de la cour de Pergame; aprés sa mort
on parle encore de ses ouvrages avec estime et onVimite ; Cicéron
lui reconnait un talent distingué®; Amilius Macer, I'ami d’Ovide,
traduit en vers latins un de ses poemes : il est vrai qu’il traduit
aussi Boéus. Mais Nicandre a en un autre disciple plus illustre,
qui manque a Boéus: Virgile a imité ses Géorgiques; comme le
remarque Quintilien *, c’est la un titre qui le rend digne d’atten-
tion parmi les poctes secondaires. Enfin Lucain le mettra a con-
tribution ®. N’est-il pas trés vraisemblable qu’Ovide a dd étre
attiré vers un auteur que recommandait le suffrage de Virgile, et
consulter ses Metamorphoses, que personne chez les Latins n’avait
encore songé a égaler ?

Il y a en effet chez Ovide un certain nombre de fables qui lui
sont communes avec Nicandre et qui ne se retrouvent nulle part
ailleurs. Affirmer, comme M. Knaack®, qu’il les a prises chez
Nicandre lui-méme, c’est peut-étre aller un peu loin. Il s’est
écoulé prés d’un siécle entre les deux auteurs, et il faut tenir
compte notamment de la part qui peut revenir, dans les imita-
tions d'Ovide, a l’ouvrage plus récent de Parthénius, dont
nous ignorons a4 péu prés tout: on se persuadera malaisément
que le poéte latin ne lui doive rien. Cependant il faut avouer
que dans les passages allégués par M. Knaack le rapport avec
Nicandre est {rappant, et la présomption trés forte. Nous ne con-
naissons personne avant Ovide, si ce n’est Nicandre, qui ait pré-
senté sous le méme jour que lui I'histoire d’Ascalabus changé en
lézard pour s’étre moqué de I'avidité de Céres’; il y a aussi une

. Probus, I. ¢c.

. Ov., XI, 410-748.

. Cicéron, De l'orat., 1, 16, 69g.

Quintil., Inst. or., X, 1, 56.

. Lucain, IX, 701 et le Scol. de Berne sur ce vers. Knaack, p. 11, note 17.
P. 55.

. Antonin. Libér., 34 = Ov., V, 438-461; Plachn, p. 3o.

qaaw_#wu—




OVIDE ET LES RECUEILS DE METAMORPHOSES bb

concordance remarquable entre les récits qu’ils ont faits I'un et
I'autre de la métamorphose de Galanthis, punie par Junon pour
avoir facilité I'accouchement d'Aleméne !. Mais nulle part ils n’of-
frent plus de rapports que la-on ils retracent la bizarre aventure
d’une jeune Crétoise, qui passa longtemps pour un garcon, et le
devint en effet le jour de son mariage?. Lorsqu'il traite ces fables,
Ovide n’est plus aussi pressé que lorsqu’il résume Boéus ; il
prend son temps et ne néglige rien pour parer sa matiére®.

Mais il faut compléter I'enquéte, en faisant 1’épreuve contraire.
Sur les vingt-six .fables extraites par Libéralis du livre de
Nicandre *, il y en a cinq auxquelles Ovide n’a pas touché dans
ses Métamorphoses® ; par conséquent, s’il a gardé son indépen-
dance dans ses rapports avec Boéus, il n’en a pas été moins
jaloux quand il imitait Nicandre. Plusieurs autres fables, traitées
par le poete grec, avaient défrayé, avant ou aprés lui, un grand
nombre de compositions en prose ou en vers, dont beaucoup
étaient célebres; il n’est pas étonnant qu’Ovide ait mis large-
ment ces ouvrages a contribution et qu’on reléve, dans cette série,
des différences notables avecles récits de Nicandre: celui-ci n’a
fourni tout au plus que le canevas, et encore on en peut douter °.
Restent des fables qui, avant Ovide, n’apparaissent que chez

1. Antonin, Libér., ag = Ov., IX, 281-323 ; Plachn, p. 35.

2. Antonin. Libér., 17 = Ov., IX, 665-796 ; Plaehn, p. 34. Comme Knaack,
.on doit tenir compte des omissions que I'abréviateur de Nicandre a certainement
commises par étourderie.

3. Ascalabus a 23 vers; Galanthis en a 42 ; Iphis 131.

4. Je comprends dans ce nombre les fables adeondrovs, 34, 36, 37, 4o, 41,
comme le veut trés justement Oder, p. 52.

5. Antonin. Libér., 8, 13, 26, 36 et 4o.

6. Voyez les rapprochements de Plachn, p. 31 4 48. Ces passages sont les sui-
vants : .

Nicandre dans Antonin. Libér. = Ovide.
2 VIII, 260-545. Les Méléagrides.
23 II, 676-707. Battus. .
2b XIII, 674-700. Orion.
27 XII, 1-38. Iphigénie.
a8 Y, 346-358. Typhoeus.
3o IX, 417-665. Byblis.
34 X, 208-739. Myrrha.
35 VI, 317-381. Latone et les bouviers.
37 XIV, 441-511. Lescompagronsde Dioméde.
38 XI, 346-409. Le loup de Pélée.

41 VII, 661-865. Céphale et Procris.



56 LES METAMORPHOSES D OVIDE

Nicandre. Or quelques-unes de ces fables, aussi bien que celles
de Boéus, sont indiquées sous la forme la plus séche, comme
tout a fait accessoires'; les autres s'écartent des versions de
Nicandre a tel point.qu’on doit nécessairement supposer qu’Ovide
a pour le moins combiné les récits de ce poéte avec des éléments
provenant d’une source a nous inconnue®. Enfin il n’est pas jus-
qu’aux passages cités par M. Knaack, comme les plus concluants
de tous, qui ne puissent donner lieu a des objections. La nous
. voyons Ovide tantét supprimer les noms des personnages °, tantét
les remplacer par d’autres*. Galinthias chez lui s’appelle Galan-
this; elle n’est plus, comme chez Nicandre, une amie d’enfance
d’Alcmeéne, une ancienne compagne de ses yeux, mais une fille
du peuple, employée dans la maison en qualité de servante®.

Bref il n’y a pas dans le recueil latin un seul morceau, méme
parmi ceux qui se rapprochent le plus de Nicandre, ou I'on ne
puisse reconnaitre a quelque indice qu’Ovide s’écarte de son
devancier. Dans le choix des fables il s’accorde avec lui plus
qu'avec aucun autre ; mais ou bien ces fables ont été traitées
avant Ovide par plusieurs poétes, et nous voyons clairement
qu’elles peuvent avoir une tout autre source que le poéme de
Nicandre ; ou bien nous les trouvons pour la premiére fois chez
cet auteur, et celles-la mémes sont plus ou moins modifiées par
Ovide: d’oli la nécessité de conclure que s’il s’y est inspiré de
Nicandre (et c’est encore une hypothése), il ne s'est pas plus
astreint que dans les précédentes a ne suivre que lui.

III

Frappés de ces raisons, quelques critiques ont douté qu’Ovide

1. Antonin. Libér.,, 1 == Ov., VII, 368-370 (3 vers). Ctésylla.

4 XIII, 713-714 (1 vers). Cragaleus.
22 VII, 353-356 (3 vers). Cérambus.
2. Antonin. Libér., 9 = Ov., V, 294-678. Les Muses et les Piérides.
10 . IV,  1-415. Les Minyades.
13 VII, 371-381. Cycnus.
31 X1V, 512-526. Appulus.
3a IX, 324-339. Dryope.

3. Antonin. Libér., 24 = Ov., V, 438-461. Ascalabus.

4. Antonin. Libér., 17 = Ov., IX, 665-796. Iphis.

5. Antonin. Libér., 39 = Ov., IX, 281-323. Galanthis. Voyez les vers
306-308. Plaehn, p. 35.




OVIDE ET LES RECUEILS DE METAMORPHOSES 57

ait rien emprunté a Nicandre'; ils se sont demandé s’il n’aurait
pas plutot fait usage des manuels, des recueils d’extraits, en un
motdes ouvrages en prose,destinésal’enseignement, ou les fables
de la mythologie étaient réunies et classées par familles. Ces
écrits ont pu former deux groupes distincts : Ovide a pu d’abord
avoir a sa disposition une ou plusieurs compilations d’

spécial, ol I'auteur, comme I'a fait plus tard Antoninus

aurait rapporté uniquement des histoires de métam

groupées dans un ordre plus ou moins factice ; ou bie:

latin aurait lui-méme extrait un choix de matiéres a

nance des traités d’un caractéere plus général, qui eml

la mythologie tout entiére. Nous ne connaissons point

qui se soit avant lui appliqué au méme sujet dans un o

prose ; mais ce n’est pas une raison pour qu’il n'y en a

et pour que I'’hypothése soit a rejeter. En tout caslesn
mythologie ne manquaient pas; nous avons conservé

Conon et de Paléphate, qui sont antérieurs au début

ere, et il y en avait de plus anciens, par exemple celui

nyme qui a servi de source a Conon?® Les Alexandrir
beaucoup produit dans ce genre ; personne ne croit pl

d’hui que le fameux grammairien Apollodore d’Athén

véritable auteur de la Bibliotheque, qui nous est parve
sonnom ; elle a du étre rédigée sous les Antonins, et p

une époque plus basse encore’; mais nous avons la le

recueils de mythographie, oui avaient pu puiserles poétes
d’Auguste. Tous ces ouvrages, authentiques ou non, a

récents, ont été destinés aux écoles: l'enseignement

mairien portait, en majeure partie, sur les poétes, par c

sur la mythologie ; de onze a seize ans, I’enfant rem,

mémoire des fables ou figuraient les dieux et les hé

toute cette littérature scolaire ; elle était d’un secours J

1. Ainsi Rohde, Griech. Roman, p. 137, note 1. Plus récemment
Ovidio Nicandri imitatore, dans le Philologus, LIX (1900), p. 58,
mellement. Au contraire Bethe dans I’Hermes, XXXIX (1904), p. 4,
prouver qu’Ovide a imité Nicandre lui-méme; sa démonstration se fi
sur la comparaison d’Anton. Libér. g, avec Ovide, V, 294-678 (les Muse
rides). Ehwald, Progr. des gymnas. Ernest. su Gotha, 189a, p. 13
imitation partielle. Tous se débattent également dans I'hypothése ; seule
sont plus frappés des différences, les autres des ressemblances entre les d

3. Susemihl, t. 1l, ch. xavi1, Die Mythographie, p. 50.

3. Robert (Carl), De Apollodori bibliotheca, Berlin, 1873 ; Rich:
dans son édition d’Apollodore, Teubaer, 1894, p. 4.



58 LES METAMORPHOSES D OVIDE

soit pour les explications auxquelles donnait lieu le texte des au-
teurs anciens, soit pour les devoirs écrits, et notamment pour
les narrations, ou I'éléve devait développer une scéne fameuse de
I'histoire mythique !, Ainsi lorsqu’Ovide, entre I'an 32 et I'an 27,
se soumit, avec les enfants de son &ige, aux exercices traditionnels
en usage dans les classes, il h’est pas douteux qu’il dut appren-
dre i consulter les manuels ou les Grecs avaient réuni de belles
matieres d’éthopées®, et plus tard, lorsqu’il revint avec bonheur
aux études de sa premiére jeunesse, il dut retrouver sur les rayons
de sa bibliothéque les livres dont il s’était servi jadis. Les Méta-
morphoses ne sont qu'une longue suite d’éthopées ; ce sont des
devoirs de classe, écrits par un homme qui avait été un écolier
d’un talent exceptionnel. Nous ne sortons pas de la vraisemblance,
en supposant qu’il a composé ce poéme en s'aidant des réper-
toires que ses maitres avaient mis entre ses mains, lorsqu'il
faisait ses débuts dans Part des vers. Lui-méme avait pu y
ajouter les ouvrages du méme genre qui avaient paru depuis
trente ans.

Au moment méme ou il écrivait, il y avait un savant qui brillait
au premier rang dans les études d’érudition : c’était Hygin, le

préfet de la bibliothéque du Palatin. 1l avait publié un traité.

d’agriculture oui Virgile a pris en partie la matiére de ses Géor-
giques®. 1l eut, nous dit un auteur, les relations les plus étroites
avec Ovide *. L'antiquité nous a laissé un recueil de légendes, qui
porte le nom d’Hygin®: n’est-il pas vraisemblable qu’Ovide en a
tiré quelques sujets de développement, propres a entrer dans le
cadre de ses Métamorphoses? C’est une idée que I'on a pu avoir
autrefois, lorsque la critique n’était pas encore fixée sur la véri-
table origine des Fables, attribuées a Hygin; il serait impossi-
ble de la soutenir aujourd’hui: il est reconnu que les Fables ont
été rédigées vers le temps de Marc-Aurele ou de Commode; peut-
étre l'auteur s’appelait-il réellement Hygin ; mais rien dans son
ouvrage ne remonte a C. Julius Hyginus, le bibliothécaire. Non
seulement Ovide n’a rien pu en tirer, mais on a lieu de croire
qu’en plusieurs endroits c’est le compilateur des Fables qui a

1. Em. Jullien, Les professeurs de littérature dans l'ancienne Rome, p. 134
a 139, 256, 3a5.

a. Ibid., p. 256.

3. Columelle, I, 1, 13.

4. Suétone, Gramm., 20 : « Fuit familiarissimus Ovidio poetae. »

5. Hygin, Fables, éd. M. Schmidt, Iéna, 187a.




OVIDE ET LES RECUEILS DE METAMORPHOSES 59

utilisé les Métamorphoses *. Une fois de plus nous aboutissons a
un résultat purement négatif. '
Pourtant la comparaison que I'on peut faire des Métamorphoses
avec les Fables/ n'est| pas(sans profit. Car I'auteur nommé Hygin
s'est certainement conformé a des habitudes depuis longtemps
établies dans I’enseignement ; lui aussi, il a voulu faire un livre
pour les classes, et a ce point de vue il est intéressant de voir
comment le maitre découpait la mythologie pour les besoins de
ses éléves; il y a la une tradition qui remonte au dela du temps
d’Ovide et qui a influé sur son art dans tout le cours de sa carriére
poétique. Le recueil d’Hygin comprend trois parties; dans la
premiére sont énumeérées sous une forme trés aride les généalo-
gies des dieux ; puisviennent des morceaux détachés, dont chacun
contient une histoire mythique exposée sobrement, mais avec un
certain souci du style. Enfin 'auteur a groupé dans une nouvelle
suite de chapitres les fables qui présentaient entre elles des ana-
logies, de telle sorte que 1'éleve edt pour ses éthopées une matiére
toute préparée’; on y voit paraitre successivement « les héros qui
ont tué leurs filles », « les méres qui ont tué leurs fils », « les
héroines qui ont tué leurs époux », « celles qui se sont tuées
elles-mémes..., etc. » Le maitre pour chaque classe donnait un
de ces morceaux a apprendre par cceur, et les éleves devaient
les lui réciter a tour de rdle®. Il y a entre cette troisiéme
partie et le poeme d’Ovide un rapport manifeste, qui s’explic!ue
suffisamment par I'éducation que celui-ci avait regue. Qu’on
lise par exemple dans les Fables le chapitre sur les plus beaux
éphébes de la mythologie*; on comprendra qu’Ovide n’a pas
eu de longues recherches a faire lorsqu’il a mis dans la bouche
d’Orphée 'éloge des jeunes héros qui furent aimés des immor-

1. Suivant Schmidt, dans sa préface, p. xxx-xxxr1, ces endroits sont les suivants ;
Hygin, Fable 107 = Ov., XIII, 1-398. La disputc des armes, notam-
ment vers 3g1.

134 111, 577-691. Les pirates tyrrhéniens.

148 IV, 169-189. Mars et Vénus dans le filet de
Vulcain.

154 - II, 1-366. Phaéthon.

181 111, 131-253. Actéon.

242 IV, 55-166. Pyrame et Thisbé.

243 . X, 449g-664. Caunus et Byblis.

2. Fable 225 2 la fin.
3. Schmidt, p. xv.
4. Fable aq1.



60 LES )IE'TA\)IO“PHOSES D OVIDE

tels'; Ganymede, Hyacinthe et Adonis? se trouvaient tout réunis
dans ses souvenirs, peut-étre méme dans ses cahiers d’écolier,
comme ils le sont dans. les Fables plus récentes connues sous le
nom d’Hygiun:/Parmides exemples ainsi rassemblés il n’a en qu’a
faire un choix, en évitant de rebuter le lecteur par une énumé-
ration trop longue, qui se serait ressentie de son origine didac-
tique®. Il ne faut pas oublier non plus que dans ces manuels, dont
Hygin reproduit I'ordonnance, les métamorphoses jouaient un
grand role; en maint endroit elles forment le dénouement du
récit; quand bien méme Ovide n’aurait jamais lu un seul des
poetes grecs qui avaient écrit sur ce sujet, il est a présumer que
ses anciens professeurs avaient meublé sa mémoire de telle sorte
qu'il pat s’en dispenser *.

On a pensé enfin que dans certains cas il avait eu recours a des
sources plus humbles encore que des manuels, c’est-a-dire tout
simplement & des scolies, 2 des bribes de commentaires éparses
dans les marges des clussiques. M. Robert en a donné un éxemple
qui est au moins spécieux®. Ovide raconte comment Médée, étant
arrivée & lolcos avec Jason, aprés la conquéte de la Toison d’or,
rendit la jeunesse a Eson, pére de son époux, par des procédés
magiques °. L’Argument de la Médée d’Euripide nous apprend que
ce sujet avait été traité au vu® siécle avant notre ére dans I’épopée
intitulée les Retours. M. Robert est convaincu qu’Ovide n’a pas
consulté directement ce poeme ; son récit ne serait autre chose

1. Ov., X, 152 : « puerosque canamus Dilectos superis. »

2. Ov., X, 155-161, 163-219, 298-739.

3. Voild pourquoi, parmi ceux de la Fable aq1, il écarte Endymion, Hylas et
Chrysippus, et pourquoi il place ailleurs Narcisse (III, 339-510) et Hermaphrodite
(1V, 285-388). Remarquez aussi que dans Hygin les Fables aujourd’hui perdues
d’Atys (213) et d’Eurydice (216) se trouvaient, d’aprés I'Jndex, & coté des précé-
dentes et comparez Ov., X, 1-25 et 103-105. L’influence d’un manuel est particu-
licrement sensible dans tout ce livre X.

4. Voyez encore Lange (Carl), De nexu inter C. Julii Hygini opera mytho-
logica et fabularum, qui nomen ejus prae se fert, librum, Mayence, 1865,
p- 67. Aux rapprochements déja indiqués, ajoutez ceux-ci d’aprés Lange :

Hygin, Fable 199 = Ov., XIV, 1-74. Scylla.

200 XI, 301-345. Chione.

211 I1, 708-832. Aglaure.
125 et 224 IV, 190-255. Leucothoé.

263 .V, 533-550. Ascalaphus.

5. Robert (Carl), Bild und Lied, dans les Philologische Untersuchungen de
Kiessling et Wilamowitz-Maollendorff, Berlin, t. V (1881), p. 231, note 5.
6. Ov., VII, 159-293.




OVIDE ET LES RECUEILS DE METAMORPHOSES 61

qu'une amplification du passage méme que nous pouvons lire
dansI’Argument de la Médée ; car il reste partout général et vague ;
l'auteur de ’Argument cite grois vers des Retours, ou il est ques-
tion du rajeunissement d’Eson; il semble qu’Ovide se borne a
les délayer, a la fagon d’un écolier qui s’exerce sur la matitre
donnée par le maitre. L’Argument ajoute que Médée rajeunit
aussi les nourrices de Bacchus, devenues plus tard les Hyades, et
qu'Eschyle avait tiré de cette légende une tragédie. Ovide la traite
en trois vers, a la suite de la précédente'. C’est pour M. Robert
la preuve manifeste qu’il ne s’est pas donné la peine de lire la
pitce d’Eschyle et qu’il s’est coutenté du renseignement tel quel
qu'il trouvait dans la prose aride du grammairien ; car il établit
entre le rajeunissement d’Eson et celui des nourrices de Bacchus
un rapport de consécution, qui non seulement ne devait se ren-
contrer nulle part avant lui, mais qui n’est méme pas vraisem-
blable. Comment les Hyades sont-elles venues a4 Iolcos? Il n’a
nul souci de nous I'apprendre ; il respecte 'ordre de I'Argument,
peu lui importe qu’il n’y ait aucun lien entre les faits.

Voici un autre exemple, cité par M. Knaack?. Ovide a raconté
trés longuement la légende de Phaéthon®; il dit comment, aprés
sa chute, ses sceurs, les Héliades, furent changées en peupliers,
et comment Cycnus, son parent, qui l'avait pleuré aussi, fut
changé en cygne. Dans ce sujet les modeles ne manquaient pas;
on avait une composition épique d’Hésiode, une tragédie d’Eschyle,
une autre d’Euripide, un potme lyrique de Philoxéne, un épyllion
alexandrin, dont I'auteur est inconnu, sans compter plusieurs
morceaux de moindre étendue. Le récit d’Ovide se distingue de
tous ces écrits sur un grand nombre de points ; au contraire il
offre dans son ensemble un rapport sensible avec un sommaire
qui nous a été conservé dans les scolies de I'Odyssée *. M. Knaack
s’en autorise pour affirmer qu’Ovide n’a lu aucun des poctes
classiques qui avaient développé la légende de Phaéthon, pas
méme Euripide; il s’en est tenu 4 un mythographe qui, ayant
déja dépouillé leurs ouvrages, en avait amalgamé les éléments.

La critique savante, appliquée a I'étude des Métamorphoses,
semble de plus en plus disposée 2 admettre que les manuels et

1. Ov., VII, ag4-296.

2. Knaack, Quaestiones Phaethonteae, dans les Philologische Untersu-
chungen de Kiessling et Wilamowitz-Mallendorff, t. VIII (1886), p. 67.

3. Ov., I, 1-400.

4. Scol. sur Hom., Odyss., p. 208, Dindorf.



62 LES METAMORPHOSES D OVIDE

les sommaires des scoliastes ont été ainsi mis 2 contribution par
Ovide la ou on s’attendrait a le voir lutter avec les ceuvres origi-
nales des \classiques?O/SiOonCse tourne avec une attention nou-
velle vers cette catégorie de sources, c’est surtout parce qu’on n’a
a peu pres rien tiré de la comparaison avec Nicandre et avec les
autres poetes qui-avaient écrit des Métamorphoses ; un champ de
recherches encore inexploré s’ouvre devant les érudits; ils espe-
rent étre moins décus que leurs devanciers. On ne peut nier en
effet qu'Ovide se contentit souvent a peu de frais; la méthode
qu’on lui attribue correspond assez bien a ce que nous savons de
ses goits et de son tour d’esprit; ces sommaires, rédigés par des
grammairiens, pouvaient lui éviter la peine de compulser toute la
littérature poétique des Grecs; de plus, comme ce n’étaient pas
des ceuvres d'art, et qu'ils étaient quelquefois anonymes, il pou-
vait en user librement, sans craindre de perdre a la comparaison,
ou d'étre accusé de plagiat. Il est certain que son talent facile,
ennemi des entraves, devait y trouver son compte. Gardons-
nous cependant des exagérations. Si 'on veut dire qu’'Ovide a
recouru aux mythographes et aux scoliastes, plutét qu’aux poétes,
dans certains passages qu’il jugeait secondaires, et ou il lui impor-
tait d’aller vite, peut-étre a-t-on raison. Mais si I'on entend
qu’il est resté partout fidele a ce procédé, ou méme qu’il luia
donné ses préférences, on risque fort de s’égarer. L’argumenta-
tion de M. Knaack notamment laisse place au doute; il y a des
différences entre le Phaéthon d’Euripide et le second livre
d’Ovide ; est-ce une raison suffisante pour affirmer que le poeéte
latin n’a jamais lu la piéce grecque, dont nous n’avons, nous, que
des fragments ? Il faut, dans cet ordre de recherches, tenir le
plus grand compte de tout ce que nous ignorons, et ne pas con-
clure & la légere. Si nous comparons Ovide a certaines ceuvres
étendues, que nous possédons dans leur intégrité, les différences
nous sautent aux yeux, et nous en relevons un grand nombre ; les
textes des grammairiens résistent mieux a DPépreuve ; mais la
raison en est simple; c’est qu’ils sont trés courts, ne donnent que
I'indispensable, et par conséquent la comparaison, ne portant que

1. Ehwald (dans Iwan von Miiller, Jakresbericht iiber d. class. Alterthumswis-
senschaft, XLIII, 1885, p. 160) accepte les vues de Robert et de Knaack sur les
passages cités. Vollgraff, De Ovidi mythopoeia, diss. inaug. Berlin, 1go1, p. 1-80,
et Eitrem, Philologus, LVIII (189g), p. 451-466, croient aussi retrouver la trace
d’un mythographe dans les fables de Lycaon (Ov., I, 163, 252), de Daphné (I,
416-567) et d’lo (I, 568-747).




OVIDE ET LES RECUEILS DE METAMORPHOSES 63

sur les grandes lignes, nous dévoile plus de rapports que de diver-
gences. Enfin on constate qu’Ovide differe de trois ou quatre poetes
qui 'ont précédé’; son'récit 'semble étre un mélange des leurs ; on
en conclut qu’entre eux et lui un mythographe a di opérer la
fusion : pourquoi n’en serait-il pas lui-méme I’auteur, et quel besoin
avait-il, pour une tiche si simple, de recourir a un intermédiaire ?
Autant vaudrait dire que Virgile, en compos:.nt I'’Enéide, a di avoir
sous les yeux un manuel en prose, ou se trouvaient déja associés
Homere, les cycliques, Sophocle, Apollonius de Rhodes et Ennius.

En somme Ovide n’a pas pu ignorer les poémes ou les Alexan-
drins avaient chanté des métamorphoses; c’cst en les lisant qu'il
a concu la premiére ébauche de son ouvrage ; on peut méme sup-
poser qu’il leur a pris quelques fables rares, a‘in de prouver qu'ils
ne lui étaient pas étrangers; sans aucun doule ce sont eux qu’il
imite lorsqu’il décrit avec une si grande richesse de détails le
changement d’une créature humaine en béte, en arbre ou en
rocher. Mais il les dépasse de beaucoup par I'Ctcndue de son
plan, et quant au godt qui domine dans son poéme, si on ne
peut nier que ce soit le gotit alexandrin, il n’est pas particulier a
Boéus et a Nicandre; il a inspiré toutes les compositions de la
méme école, quelles qu’elles soient, les hymnes, les éliaies, les
épigrammes, aussi bien que les poémes didactiques ou les ép. vées.
Ovide a consulté aussi les manuels et les commentaires les
savants ; il est possible méme qu’il s’en soit contenté dans cer-
tains passages, ou pour des raisons diverses il ne lui convenait
pas de s’étendre’. Ce qui parait probable surtout c’est que ces
ouvrages scolaires ont exercé sur lui leur influence de trés bonne
heure et une fois pour toutes, quand il faisait ses classes. 1l y a
pris certaines habitudes d’esprit, une certaine facon de concevoir
les sujets ; ils contenaient ce qu’on pourrait appeler les lieux com-
muns de la mythologie, comme les manuels des rhéteurs conte-

1. Ces conclusions sont en somme celles de Ribbeck, Geschichte der romischen
Dichtung, 11 (188g), p- 289, de Vollgraff, p. 83, ct d’Ehwald dans ses bulletins
sur Ovide ; v. notamment dans le Jahresbericht d’Iwan von Miiller, LXXX (1894),
P- 3, 43 ; de Gurlitt et Kroll, CIX (1901), p. 91. En dernier lieu Kienzle, Ovidi s
qua ratione compendium mythologicum ad Metamorphoses componendas
adhibuerit, diss. de Bile, 1903, soutient qu'Ovide a emprunté & un manuel,
concu sur le méme plan que la Bibliothéque d’Apollodore, l'ordre des fables et les
généalogies héroiques qui remplissent ses treize premiers livres; tous les récits
intercalés dans les intervalles sont ’ceuvre de son imagination, ou des imitations libres
de divers poémes. Réduite a ces proportions, la thése est trés acceptable.



64 LES METAMORPHOSES D OVIDE

naient ceux de l'art oratoire, Ovide en a gardé un pli qu'il n’a
jamais perdu; faisons aussi large qu’on le voudra la part qu'on
peut attribuer dans)des. Métamorphoses a cette éducation pre-
micre ; elle est considérable en effet. Mais plus forte avait été
I'empreinte qu'Ovide avait recue dans ses jeunes années, et moins
il lui était nécessaire de se remettre a4 1'école des grammairiens
qui 'avaient formé. Qu'il les ait souvent appelés a son aide en
composant les Métamorphoses, et surtout qu’il se soit cru dispensé
d’aller au dela, il n’y a pas apparence. Méfions-nous des critiques
qui voient a chaque pas, chez les auteurs latins, des traces d’imi-
tation ; comme ils sont persuadés qu’elle doit étre littérale et
comme la comparaison avec les grands modeles leur donne un
démenti, ils descendent, plutdt que de ne rien trouver, aux écri-
vains grecs du dernier rang. Cé procédé d'investigation a été
jugé séverement par J.-C. Jahn, un des anciens éditeurs des
Métamorphoses'; un des plus récents, qui est en méme temps un
des plus consciencieux, M. Riese?, ne se prononce pas moins net-
tement contre les hypothéses aventureuses. Tenons-nous-en a son
opinion; elle est justifiée par tout ce que nous venons de voir.

Ovide a eu de tres hautes ambitions. Il s’écrie a la fin du
poeme : « Et maintenant j'ai terminé un ouvrage que ne pourront
détruire ni le courroux de Jupiter, ni la flamme, ni le fer, ni la
dent vorace du temps. Qu'il vienne quand il voudra le jour
supréme qui doit arréter le cours incertain de ma vie; il n’a
d’empire que sur mon corps. La meilleure partie de moi-méme,
immortelle, sera ravie dans la région des astres et mon nom ne
périra point. Sur toute la surface du monde soumise a la puissance
romaine, on me lira; et, si les pressentiments des poétes ne sont
pas trompeurs, célébre 4 jamais dans toute la suite des siecles®,
je vivrai. » Ce ne sont point la paroles en I'air. Ovide a donné a
ce vaste ouvrage six années de sa vie, les meilleures peut-étre,
celles ot il jouissait en paix d’une renommée déja assurée, entouré
de la faveur de la société élégante dont il charmait les loisirs. Les
Métamorphoses, dans sa pensée, devaient mettre le sceau a sa
gloire ; elles devaient étre pour lui ce qu’avaient été I’Enéide pour
Virgile, les Odes pour Horace. Comme eux il s’est proposé d’imi-

1. Leipzig, 1833, t. I, p. 13. Nl renvoie & une dissertation de Kénig, De nimia
imitationis in auctoribus antiquis indagandae cupiditate, qui ne paraitrait
peut-étre pas entiérement surannée aujourd’hui.

2. T. I, p. v1 de sa a¢ édition d’Ovide 8°, Tauchnitz (188g).

3. Ov., XV, 872-880.




OVIDE ET LES RECUEILS DE METAMORPHOSES. 65

ter quelques-uns des chefs-d’ceuvre de la poésie grecque, et le
principal a ses yeux n'était pas de reproduire avec fidélité telle ou
telle version/d'ane légende||.mais de retrouver I'art des maitres
en peignant toutes les variétés des passions humaines ; le com-
parer a ce point de vue avec les modeéles les plus fameux, c’est
encore le meilleur moyen d’arriver a des résultats exacts; car
c’est ainsi, soyons-en sdrs, qu’'il a voulu &tre étudié.

<

XX. — Laraye. — Ovide.



CHAPITRE IV

LE CHOIX DES FABLES

Un des principaux défauts du sujet choisi par Ovide, c’est qu'il
était presque infini. Les héros, que la fantaisie inépuisable des
mythographes avait changés en plantes ou en bétes, ne se comp-
taient plus ; et cependant ce n’était pas tout le sujet; il y avait
aussi les déguisements momentanés que les dieux avaient pris
dans certains épisodes de leur histoire; puis, que ne pouvait-on
se permetire a la faveur d’un titre aussi vague que celui de Méta-
morphoses, mutatae formae? La création du monde, les transfor-
mations des étres, les progrés dela civilisation, I’évolution des
sociétés pouvaient aussi bien rentrer dans le cadre de I'ouvrage,
et il n’y avait méme pas de raison d'en exclure les grands souve-

‘nirs de 'histoire, d’autant plus qu’elle confinait au surnaturel,
depuis que les chefs d’Etat recevaient les honneurs de 'apo-
théose. Il n’en était que plus nécessaire pour Ovide de tracer
exactement ses limites. Bien qu’il ait fait une excursion sur le
domaine de la philosophie et de la science, il est clair cependant
qu’il a entendu se borner a la partie merveilleuse de son sujet. Il
chante des fables ; mais dans la multitude des métamorphoses
légendaires il a fait un choix; c’est ce qu’on a déja pu constater
par les rapprochements qui précédent. Il faut, pour se rendre
compte de son dessein, pousser plus loin la comparaison avec
ses devanciers. Quelles sont les fables qu'il a admises ? Quelles
raisons 'ont déterminé 3 écarter les autres?

Un des caracteres les plus certains qui distinguent les poetes
de I'école alexandrine, c’est leur godt pour les légendes neuves;
souvent l'originalité qu’ils y trouvent n’est qu’apparente; elles
ont été forgées sur le modele des anciennes; les noms seuls des
personnages ont été changés; ou bien on a introduit dans la tra-
dition primitive, tout en respectantles noms, des détails bizarres,




LE CHOIX DES FABLES 67

des complications laborieusement préparées. Cette mode, qui
avait eu tant de charmes pour Catulle et pour ses contemporains,
n’a pas été sans exercer aussison influence sur Ovide. Ainsi les
filles de Minée, occupées a filer la laine, se racontent, pour charmer
leurs loisirs, des histoires de métamorphoses ; elles dédaignent
comme vulgaires, celles de Dercéto et de Nais ; c’est la une pure
affectation ; il faut les ranger au contraire parmi les plus obscures
.de I'antiquité *. Plus loin Ovide renouvelle ce jeu; il ne parlera
point des amours trop connues de Daphnis, changé en rocher.

Vulgatos taceo................... pastoris amores
Daphnidis Idaei, quem nymphe paclicis ira
Contulit in saxum.

Passe pour les amours de Daphnis; mais non pour sa méta-
morphose®. Le potte ne parlera pas non plus de Sithon, ni de
Celmis, ni de la pluie qui engendra les Curétes, ni de Crocus,
ni de Smilax®. C’est grand dommage; car nous n’en serions pas
réduits a ignorer ce que cachent ses mystérieuses allusions. Que
chantera-t-il donc? Il cherchera une fable qui puisse captiver les
esprits par I'attrait de la nouveauté.

Et Crocon in parvos versum cum Smilace flores
Praetereo, dulcique animos novitate tenebo *.

1l va chanter Hermaphrodite ; a vrai dire le personnage n’était
pas un inconnu pour des lecteurs romains ; mais il ne s’agit
cette fois que d'un seul épisode de son existence : une nymphe
de Carie, Salmacis, s’est éprise de lui, et I'a entrainé au sein de
ses humides retraites; depuis ce temps-la il ne forme avec elle
qu’un seul corps, qui réunit les deux sexes; les hommes qui ont
Pimprudence de se baigner dans les eaux de Salmacis y perdent
aussitdt toute force virile®. Strabon, enregistrant ce phénoméne,
s’efforce de 'expliquer par des raisons naturelles®s Ovide, nou-

. Ov., IV, 43-51.

. Ov,, IV, 276.

Ov., 1V, 279-284.

. Ov,, 1V, 283-284.

. Ov., IV, 285-388.

. Strabon, XIV, p. 656. Il était déja question de Salmacis dans une tragédie
d’ Enmus mais on ne sait s'il la mettait en rapport avec Hermaphrodlte Tragic.
roman. fragmenta, 3¢ édit. Ribbeck (1897); Ennius, Incerti nominis reltquzae,
p- 73, fragm. XL

GG‘%?&N ol



68 LES METAMORPHOSES D OVIDE

veau Callimaque, en trouve la cause dans un drame galant, dont
les acteurs furent des demi-dieux. Il montrera aussi,

quoniam vulgaris fabula non est,

la malheureuse Thisbé se percant le sein prés du cadavre de
Pyrame, dans la campagne de Babylone'; il célebrerala piété de
Philémon et de Baucis?, ou il dira comment Myscélus fonda
Crotone®. Voila des themes dignes d’un poéte érudit*. Nous pour-
rions peut-8tre douter qu’ils fussent aussi originaux pour les
Romains du temps d’Auguste qu’ils le sont pour nous, si Ovide
ne les avait pas lui-méme signalés comme tels a I'attention du
lecteur; il ne dit pas toujours, en pareil cas: « vulgaris fabula
non est ; » mais il le fait entendre. Ainsi il place I'histoire de
Philémon et de Baucis dans la bouche d'un personnage qui aurait
va les lieux ou elle s’était passée ® et qui I'aurait entendu racon-
ter par des vieillards du pays®; autant dire que ce n’est pas une
tradition depuis longtemps consacrée par les poetes, mais une
tradition anonyme et populaire; elle n’est pas antérieure au culte
local auquel elle se rattache ; au contraire elle a été imaginée
récemment pour servir a I'expliquer.

Néanmoins il ne suit pas de la qu’Ovide I'ait recueillie le pre-
mier, quoiqu’il soit le premier qui I'ait mise en vers latins. A
coup sir il procéde ici a4 la fagon des poétes d’Alexandrie : ce
n’'est plus seulement aux chefs-d’ccuvre de la période classique
qu'on emprunte les fables destinées a former le canevas des com-
positions nouvelles ; on s’adresse aux géographes et aux histo-
riens, surtout i ceux qui ont écrit sur des contrées lointaines. Un
certain Ménécrate de Xanthe, contemporain du premier Ptolémée,
avait publié une histoire de la Lycie ; peut-étre est-ce la, comme

1. Ov.,, IV, 53-166. Rohde, Griech. Roman, p. 143, note 2. Hart (G.). Ueber
Ursprung und Verbreitung der Pyramus und Thishe Sage, Passau, 1889-1891,
Progr. der Kreisrealschule, ne remonte pas au deld d’Ovide.

a. Ov., VIII, 6r1-724.

3. Ov., XV, 9-59.

4. Quelques autres fables aussi rares sont indiquées bri¢vement : Les filles de
Cinyras (VI, 98-100), Thyonée (VII, 359-360), Mcera (362), les femmes de Cos
(363), le petit-fils de Céphise (383-384), les hommes nés de champignons (39a-
393), anonyme (X, 65-67), Olénus et Lethea (X, 68-71). Quelques-unes pourraient
provenir de la partie perdue de Boéus (v.-Plaehn, p. 51): Antigone (VI, g3-97),
Combé (VII, 382-383), le roi de Calaurie (384-385).

5. Ov., VIIL, 622: « ipse locum vidi ».

_6. Ibid., 719-724. -




LE CHOIX DES FABLES 69

ou I'a pensé’, qu’Ovide avait trouvé le premier modele du conte
de Philémon et Baucis ; il est possible aussi que Nicandre avant
lui 'edit déja emprunté & Ménécrate®. Du reste il importe peu ;
ce qu'il faut retenir, c'est’ qu'Ovide, ou le podte qu’il suit, a
puisé probablement dans un prosateur obscur les éléments du
récit. De méme Parthénius avait mis a4 contribution les historiens
~ grecs les plus récents pour fournir a4 Cornélius Gallus des ma-

tieres de poemes. En ce sens, et en ce sens seulement, certaines
fables d’Ovide sont nouvelles ; il ne les a pas inventées; il ne lesa
méme pas recueillies directement et sur place de la bouche du
peuple; il les a prises dans les livres des Grecs, mais dans des
livres peu répandus, ou elles n’avaient pas recu le développement
qu’elles méritaient. C’était la tout ce qu’il voulait dire et, quoique
personne ne s’y trompit, c’était un titre trés suffisant pour soute-
nir sa réputation de poéte curieux etdélicat.

A ces fables, qui ne nous sont connues que par lui, il faut ajou-
ter les péripéties qu’il semble avoir introduites le premier dans
des fables communes. Il serait téméraire de vouloir préciser jus-
qu’ou s’étend cette part d'invention ; il faudrait étre mieux reosei-
gnés que nous ne le sommes sur les libertés que les poétes grecs,
les tragiques surtout, avaient déja prises avec la tradition. Pour-
tant il est vraisemblable qu’Ovide, dans certains passages, s’est
efforcé d’accommoder les mythes de telle sorte qu’ils ne parus-
sent pas étrangers a son sujet. Les aventures d’Ino, d'Orphée et
de Cénée, par exemple, avaient inspiré avant lui plusd’un poéte ;
mais aucun peut-8tre’® n’avait raconté la métamorphose de Cénée
en oiseau ; nous ne voyons pas davantage ou il avait pu lire que
les compagnes d'Ino furent changées en rochers* et que les Bac-
chantes, aprés la mort d’Orphée, leur victime, furent changées
en arbres®. Ce qui porte a croire que ce sont la des embellis-
sements imaginés de toutes piéces par l'auteur lui-méme,
c’est qu'on devine aisément les raisons qui ont pu les lui
suggérer. Cénée avait été une femme avant d’étre un guerrier

1. Haupt sur Ov., VIII, 611.

2. La métamorphose d’Antoninus Libéralis, 35, vient de 'ouvrage de Ménécrate
et elle se trouvait aussi chez Nicandre.

3. Ov., XII, 517-526. Il faut toujours cependant faire une réserve pour la partie
perdue de Boéus; Ovide pourrait bien en avoir tiré ce qui se rapporte aux com-
. pagnes d’Ino et & Cénée, comme le suppose Plaehn, p. 51.

4. Gelles qui ne furent pas changées en oiseaux (Ov., IV, 543-562).
5. Ov., XI, 67-84.



70 LES METAMORPHOSES D OVIDE

illustre '; voila un prodige qui trouve facilement sa place dans
I'ouvrage; mais, devenu un guerrier, Cénée a pris part au combat
des Centaures et des Lapithes; belle matiére pour un conte épique;
Ovide la développe'largement ‘dans un morceau de plus de trois
cents vers’ ; seulement la métamorphose du début ne suffirait plus
a justifier la longueur du récit ; Ovide en ajoute une seconde, a la
fin, qui servira de dénouement et donnera a tout ce qui précéde
I'apparence d’une préparation nécessaire. De méme il eut été dif-
ficile d’introduire Orphée dans le poéme, malgré toutes les mer-
veilles que son nom rappelle, si quelque métamorphose n’était

as mélée a sa légende; latradition ne lui fournissant pas ce qu’il
cherche, Ovide I'invente®.

Il n’y avait guére de héros, dans la mythologie hellénique, dont
la légende ne comportét plusieurs versions différentes. Il semble
qu’entre ces versions le poéte dat faire un choix et s’y tenir con-
stamment dans le mé&me ouvrage ; et en effet c’était bien la le
principe des poetes classiques de la Gréce. Les Alexandrins au
contraire avaient mis une sorte de coquetterie a juxtaposer dans
leurs vers des traditions contradictoires, quelquefois méme en
faisant part de leurs doutes au lecteur, comme s’ils en appelaient
a son jugement. Ovide a montré en certains endroits qu’il n’était
pas plus soucieux de se mettre d’accord avec lui-méme. L’auteur
de la Ciris passe en revue les fables multiples qui se rapportaient
a la métamorphose de Scylla et dans le nombre il en choisit une*.
Ovide, moins scrupuleux, raconte d’abord, au livre VIII, com-
ment Scylla fut changée en oiseau®; puis, au livre XIV, comment
elle fut changée en un monstre marin, entouré d’une ceinture
de chiens hurlants®; ces deux Scylla ne sont-elles qu’une
seule et méme personne, et en ce cas comment concilier les deux
fables ? Au lecteur d’en décider. Nous voyons la un méme person-
nage qui subit deux métamorphoses différentes’; inversement,

1. Ov,, XII, 189-209.

2. Ov., XII, 210-530. :

3. Liebau, p. 4 et 5, cite encore d’autres changements du méme genre, qui lui
semblent pouvoir étre attribués a Ovide.

4. Pseudo-Virgile, Ciris, 54-91.

5. Ov., VIII, 1-150.

6. Ov., XIV, 1-74.

7. C’est aussi le cas pour Alcyone (VII, 4or et XI, 410-748). Ovide suit Nicandre
dans I'un de ces passages et Théodore dans l'autre, comme 1'a noté Probus sur
Virg., Géorg., I, 3g9.

.,




LE CIHOIX DES FABLES 71

c’est ailleurs une méme espéce de plante ou d’animal qui cache

des personnages différents. Le cygne fut-il autrefois Cycnus, fils
de Sthénélus', ou Cycnus, fils d’Apollon?, ou Cycnus, fils de Nep-
tune®? Peu/importeyil y@isurichacun de ces héros une légende
qui plaita Ovide ; il les traitera loutes les trois, sauf a mettre entre
elles un large intervalle*. Ou bien il va au-devant de la critique
et s’en tire par un expédient ; la fleur de ’hyacinthe porte sur son
calice une sorte de tache, dont le dessin offre quelque similitude
avec les deux lettres A I; lesuns prétendaient qu’Hyacinthe avait
pris la forme de cette plante et que la tache rappelait I'exclama-
tion de douléur® poussée par Apollon lorsqu'il tua involontaire-
ment le jeune héros. Pour d’autres au contraire ’hyacinthe avait
été colorée par le sang d’Ajax; la tache de la fleur imitait les
deux premiéres lettres de ce nom fameux. Ovide accueille égale-
ment les deux fables®. Dans la premiére il prophétise qu’ « un
temps viendra, ou, pour rehausser lagloire d’Hyacinthe, un héros
magnanime écrira son nom sur les pétales de la fleur” ». Dans
la seconde il fait observer que « la fleur d’Ajax était déja née
du sang d’Hyacinthe; mais dorénavant les lettres gravées dansle
calice rappelérent a la fois le guerrier et 'enfant; c’est un nom
et c’est aussi un cri de douleur®. » Rien de plus large, comme
on voit, que ce systeme d’interprétation. Si Ovide avait eu besoin
de le défendre, il aurait pu sans doute alléguer les auteurs alexan-
drins qui lui avaient donné I'idée premiére de son ouvrage ; ainsi
chez Boéus la mésange® est née de la métamorphose d’une cer-
taine Timandra '°; ce qui n’empéche point qu’un certain Ortygius
a pris aussi la forme du méme oiseaun™.

A ces divers symptomes en effet on reconnait aisément

. Ov., 11, 367-380.

. Ov., VII, 371-380.

. Ov,, XII, 64-145. '

. De méme la colombe (Sémiramis, IV, 47 ; les filles d’Anius, XIII, 644-674).
. Al, hélas !

. Ov,, X, 195-219 et XIII, 391-398.

. Ov,, X, 207.

. Ov., XIIf, 3g7.

. adyiBakhog.

10. Antonin. Libér., 5.

11. Ibid., 30. Autres exemples de versions contradictoires dans Ovide : Thésée
fils d’Egée (VIII, 174. 405, 560) et fils de Neptune (IX, 1); les nourrices de
Bacchus (VII, ag4 et III, 314). Il n’y a qu'une simple distraction dans le role de
V'Eurus (XI, 481) attribué a I’Auster (X1, 664). Voyez Lejay, dans ses Morceaux
choisis des Métamorphoses d’Ovide (1894), Introduction, p. 34.

L4

© 001 SSUTE W =



72 LES METAMORPHOSES D’ OVIDE

qu’Ovide a vécu dans une étroite familiarité avec les Alexandrins.
Les fables, pour lui comme pour eux, ne sont plus qu’une
agréable matiére 3 mettre en vers. L'important c’'est que les ver-
sions adoptées par T'auteur prétent a d’'ingénieux développements
et qu’elles produisent un heureux effet la ot il les place; non seu-
lement il n’est pas arrété par la question de foi, ce qui est trop
évident, mais il ne se demande méme pas si, au point de vue de
la tradition littéraire, il a pour lui I'autorité des poétes anciens,
et s'il respecte toujours cette sorte de vraisemblance que nous
exigeons méme dans le récit des événements merveilleux. Uni-
quement préoccupé de plaire, il oublie parfois le sage précepte
d’Horace : Aut famam sequere, aut sibi convenientia finge'.
Remarquons toutefois (et ceci est déja une premiére excuse pour
Ovide) qu’il ne pouvait pas en étre autrement; si les métamor-
phoses 'avaient intéressé par elles-mémes, il n’aurait pas évité
ce qu'il y a de forcément monotone dans un pareil sujet. Pour
qu’il pat y jeter les fleurs dont il avait les mains pleines, il fallait
qu’il reléguat au dernier plan toutes ces histoires de transfor-
mations surnaturelles et qu'on lui accordit des droits sans
limites sur cette partie de sa matiére, qui cependant était en
réalité la principale : traitée avec une gravité hésiodique, elle edt
paru fastidieuse. Il y a ici un rapport de convenance étroit entre
le fond et la forme, et c’est bien pour cette raison méme que
personne n’avait écrit des métamorphoses avant ’époque alexan-
drine. Mais voici maintenant 4 quoi I'on s’apergoit qu’Ovide sait
distinguer, chez les Alexandrins, le bon du mauvais, et en quoi
il est supérieur a certains d’entre eux.

Parmi les fables que Boéus avait chantées, il y en a plusieurs
qui lui sont tout a fait particuliéres ; on n’oserait affirmer qu’il
les avait tirées enliérement de son imagination ; mais, quel qu’en
soit le premier auteur, elles révelent une pauvreté d’invention
extraordinaire et donnent une ficheuse idée du poéte qui avait
cru devoir les recueillir. On dirait que le mythographe qui avait
préparé les matériaux pour une Ornithogonie avait commencé par
s’inspirer d’un traité d’histoire naturelle, ou les oiseaux étaient
classés par ordres, genres, espéces et variétés ; il lui fallait trou-
ver une fable pour chacune de ces divisions; comme la mytho-
logie restait muette sur un grand nombre d’entre elles, il avait
hardiment comblé les lacunes par des fables inventées tout

1. Horace, Art poét,, 119.




LE CHOIX DES FABLES 73

expres : le nom commun de l'oiseau devenait un nom propre,
qu’il supposait avoir été porté a l'origine par un héros. Boéus
avait a ranger parmi les oiseaux de bon ou de mauvais augure
I’épervier, le'vautour,le’héron;"le bruant, le chardonneret, la
chouette, la grive, le geai et I'effraie ; 2 son commandement appa-
raissent Hiérax, ZEgypios, Erodios, Scheeneus, Acanthyllis,
Byssa, Laios, Céléos, Agolios®, toute une phalange qui pénétre
a la fois, de gré ou de force, dans le monde héroique. Il y a
méme, a coté des especes communes, des variétés, dont la des-
cription devait &tre prise chez les naturalistes : tel I'hypsiaietos,
qui se distingue de I'aigle proprement dit par la grandeur de sa
taille et par la couleur plus claire de son plumage®. Ailleurs
Boéus désignait l'oiseau par une périphrase poétique, et cet
oiseau est si peu commun que Libéralis, ne pouvant en retrouver
le nom précis, s’est borné a résumer la description : Aegypius
et Néophron sont changés tous deux en oiseaux de la famille
des vautours ; mais le second est plus petit que le premier et
d’une autre couleur®. On peut juger par la de Peffort que cette
mythologie savante avait dd faire pour ne jamais étre en reste
avec la zoologie. L’effort est d’ailleurs plus apparent que réel;
car la fable ne varie guére : une divinité a été outragée; elle
se venge en thélamorphosant les coupables ; ou bien au con-
traire des héros malheureux, qu'une divinité protége, sont pré-
servés d'une mort affreuse par une transformation subite; il n’y
a que les noms qui changent. Sans doute beaucoup de fables qui
ont eu plus de succes av'aient été concues sur leméme type; celles
d’Alcyone, de Picus, d’Echo, de Narcisse, d’Hyacinthe, de Cypa-
rissus ou de Daphné n’ont pas été formées par une autre méthode
que celles qui sont propres au recueil de Boéus; mais c’est pré-
cisément parce que de pareilles inventions étaient trop faciles,
qu’il fallait savoir y mettre un terme.

Ovide a le mérite de I'avoir senti ; si nous avons pu surprendre
chez lui un certain goit pour les nouveautés, ellesy sont, somme
toute, I'exception. Sur douze fables de Boéus il y en a sept qu’il
lui a laissées®, et ce sont justement celles ou 'abus du procédé
est le plus manifeste. Encore ne connaissons-nous pas toutes les

1. Antonin. Libér., 3, 5, 7, 15, 19.

2. Antonin. Libér., 20, 6.

3. Antonin. Libér., 5, 5. .

4. Antonin. Libér., 7, 15, 19, 20, 21 et aussi 3 et 5, quoiqu’il y ait quelque
chose d’analogue dans Ov., X1, 291, 340 et VII, 386.



74 LES METAMORPHOSES D OVIDE

fables de Boéus ; il pouvait y avoir dans les deux livres de I’Orni-
thogonie bien d’autres singularités, dont Ovide n’a pas voulu'.
Nous avons conservé des témoignages anciens qui se rapportent
a trente-trois’ fables’ du”rec¢ueil de Nicandre®; sur ce nombre
Ovide en a dédaigné cinq®. De l'ouvrage de Parthénius il reste
cinq fragments*; il y en a deux qui ne nous fournissent aucun point
de comparaison avec le texte d’Ovide ®. La méme remarque s’ap-
plique a un des fragments d’Antigone de Caryste®.

L’ouvrage latin est cependant trés vaste, beaucoup plus vaste
certainement que ne I’étaient ceux de Boéus et de Nicandre.
Mais cette étendue exceptionnelle du développement ne tient pas
a ce que l'auteur s’est piqué d’étre complet et d’embrasser
toute la matiére. Il ne chante pas les métamorphoses, il
chante des métamorphoses choisies, et ce qui est frappant c’est
la discrétion avec laquelle il puise dans la masse énorme des
légendes accumulées par les siécles; méme sans sortir du domaine
du merveilleux, il pouvait trouver chez ses prédécesseurs de quoi
doubler son livre. Supposons qu’un poéte latin edt voulu, au
temps de Néron, reprendre le sujet; il aurait pu aisément com-
poser un long poéme sans repasser sur les traces d'Ovide; il
n’aurait eu qu'a recueillir dans les ouvrages spéciaux, depuis
Boéus jusqu’a Antigone de Caryste, tout ce qu’Ovide a repoussé;
et que ne pouvait-il pas y ajouter, par exemple, avec le secours
des poétes grecs qui avaient décrit les constellations de la voite
céleste ? Parmi les astres chantés par Aratus ‘et Eratosthéne,
quel était celui qui ne prétait & une histoire de métamorphoses ?
Si l'on veut apprécier la mesure qu’Ovide a observée dans ses
choix il n’y a qu'a voir comment il a touché a cette partie du
sujet : les fables astronomiques qu’il a traitées sont au nombre
de quatre’.

1. Il est vrai que Libéralis a probablement choisi surtout les fstopiat Eévar xat
&tpuntar ; la proportion pouvait étre moins forte dans I'ensemble de I'ouvrage ori-
ginal que dans les extraits du compilateur.

2. Vingt-neuf sont cataloguées dans les Nicandrea de Schncxder, p- 474 70;
il faut y ajouter Antonin. Libér., 34, 36, 37 et 41, comme le veulent Oder et Mar-
tini.

3. Antonin. Libér., 8, 13, 26, 36 et 4o0.

4. Meineke, Anal. alex., xvi, xvu et en outre xx1v, xxvir et peut-étre xxxi.
Voyez plus haut, p. 35.

5. xx1v et xxviI.

. 6. Fable d’Electre; Scol. de Berne sur Lucain, I, 5ag. Cf. Hygin, Astron.,11, 21.

7. Callisto et Arcas, II, 497-507; la Couronne d’Ariane, VIII, 177-182; les




LE CHOIX DES FABLES 75

Ainsi, 4 ne considérer encore que le fond, c’est ce sentiment
de la mesure, uni au souci de la variété, qui se manifeste tout
d’abord dans les Métamorphoses. Ovide n’est ni plus grave, ni
plus moral que ‘ses devanciers, mais il sait que lesmémes impres-
sions trop souvent répétées rebutent les lecteurs les plus disposés
a se laisser séduire; l'histoire de la nymphe Polyphonte, qui
s’unit 2 un ours?, n’est ni plus ni moins scandaleuse que celles
d’Europe et de Pasiphaé® ; l'inceste de Smyrna avec son pére®
vaut bien celui d’Aigypius avec sa meére *; mais on a beau aimer
les émotions fortes, ces sortes de tableaux produisent vite la
satiété ; voila surtout pourquoi Ovide, saufdans quelques passages,
n’a pas éprouvé le besoin de recourir 4 des fables entiérement
nouvelles ; la mythologie classique était déja assez riche pour lui
permettre de décrire toutes les formes de la passion. Il reste,
il est vrai, qu'il a souvent accommodé les fables anciennes ou com-
munes suivant les régles du goit alexandrin, soit qu’il les prit
déja toutes transformées dans des auteurs récents, soit qu’il les
ait modifiées lui-méme pour obéir & des raisons d’art. Laissons
donc de coté, une fois pour toutes, ce qui concerne dans son
poéme les métamorphoses proprement dites, puisqu’en dépit du
titre elles ne sont en réalité qu’un accessoire, et voyons comment,
en peignant les scénes mythologiques qu’elles encadrent, il a
adapté a son dessein les différentes versions déja développées
avant lui dans des ouvrages de tout genre.

filles d’Orion, XII, 6ga-69g; César, XV, 745-750 et 838-851. Il y a aussi un vers
sur Castor et Pollux, VIII, 372. La fable de Callisto serait empruntée en partie &
Callimaque, en partie & Eratosthéne, d’apres Franz, De Callistus fabula, Leipziger
Studien, XII, p. 235-365.

1. Boéus dans Antonin. Libér., a1, a.

2. Europe, Ov., 1I, 833-875 ; Pasiphaé, VIII, 155,

3. Ov,, X, 503-739.

4. Boéus dans Antonin. Libér., 5.

.. .



CHAPITRE V

LA COMPOSITION

Ovide, en abordant son sujet, pouvait hésiter entre plusieurs
plans'. Parmi les héros qu’il met en scéneles unsavaientété changés
en quadrupédes, les autres en oiseaux, d’autres en plantes, d’au-
tres en pierres ; il pouvait adopter cette division : I'Ornithogonie
de Boéus, par exemple, lui aurait fourni le modele d’un certain
nombre de chants, trois ou quatre peut-étre; il y aurait ajouté un
morceau sur les pierres, dont les éléments se trouvaient réunis
dans les Lithica de I'époque alexandrine, et ainsi de suite. Le
prodige est accompli tantdt par une divinité, tantét par une autre :
voila un second plan tout indiqué; on aurait eu pour les méta-
morphoses accomplies par Jupiter, par Junon, par Mercure autant
de chants distincts. La plupart des fables du poéme se rattachent
a un détail du culte; Ovide pouvait grouper les coutumes, qui
par leur origine présentaient un rapport les unes avec les autres,
et faire de I'ensemble, suivant la tradition venue de Callimaque
etdeNicandre, unouvrage « aetiologique ». Autre ressource encore :
les métamorphoses ont eu pour théatre différentes contrées du
monde grec; Ovide pouvait suivre I'ordre géographique ; il aurait
glané dans les poémes sur les origines des villes célebres® ou dans
les Achaica, les Thessalica, les Bithyniaca, etc. Aucun de ces
plans ne I'a satisfait; c’est que tous I'exposaient également & un
danger certain, celui d’accuser encore le défaut d’unité inhérent
au sujet méme ; il est vrai que l'unité est moins nécessaire dans
un poéme didactique ; Boéus ¢t Nicandre s’en étaient probable-
ment passés; comment composer un tout simple et harmonieux
avec des légendes ou I'on ne cherchait que I'explication de cer-

1. Sur ce sujet voyez notamment Liebau, p. 7.
2. Ktloc.




LA COMPOSITION 77

tains problémes archéologiques? Mais si Ovide a été sur ce point
plus difficile que ses prédécesseurs il faut I'en féliciter ; car on
peut bien se dispenser;de)viser a_liunité dans un poéme ou l'on
expose des connaissances générales et théoriques ; elle est tout &
fait nécessaire dans un poéme narratif, surtout lorsqu’il présente
une étendue considérable; a supposer qu’Ovide ait congu les Meé-
tamorphoses comme un poéme didactique, ce qu’il enseigne ce
sont des faits ; il fallait qu’il trouvat le moyen de les ordonner de
telle sorte que l'exposition fat claire et intéressante. Il nous dit
lui-méme ce qu'’il a voulu faire, quand il adresse cette priére aux
dieux: « Favorisez mes desseins et conduisez mon poéme sans
interruption depuis l'origine du monde jusqu’a mon temps;
coeptis
Adspirate meis primaque ab origine mundi
Ad mea perpetuum deducite tempora carmen !. »

Ainsi les Métamorphoses formeront un carmen perpetuum, ou
les fables s’enchaineront dans un ordre historique, ou censé tel.
Et en effet du moment qu’elles deviennent l'objet principal, au
lieu de servir a élucider des questions d’érudition, ce plan est le
seul qui convienne.

Mais Ovide a-t-il imaginé lui-mé&me de I'appliquer & son sujet ?
Nous connaissons trop mal les auteurs de Métamorphoses pour
I'affirmer absolument ; nous ne pouvons parler avec quelque pré-
cision que de Boéus et de Nicandre; les autres nous échappent.
Elevons donc un peu la question; un poéte, grec ou latin, quel
qu’il soit, a classé ainsi dans un ordre apparent de consécution
des légendes trés disparates. Quel est dans la littérature grecque,
le genre de poémes dont se rapproche cette méthode de compo-
sition ? Ce ne sont pas assurément les épopées homériques : méme
2 les prendre comme I'ceuvre collective d’une série de poétes,
elles ont chacune un sujet dominant, qu’on ne perd point de vue
au milieu des accroissements successifs du texte. Ce n’est pas
I’épopée d’Apollonius de Rhodes ; elle comporte bien des digres-
sions et des morceaux a effet; mais on y trouve un héros prin-
cipal et une action suivie, quia ses limites. Ce n’est pas davan-

1. Ov,, I, 2-4. Ovide semble bien ici se rappeler le préambule de I’Hécalé, ou
Callimaque répondait & ses adversaires: « lls me reprochent, disait-il, de n’avoir
jamais su composer un poéme un et continu, eivexey ovy Ev deiopa Sivexés fwoa. »
Callimachea, Schneider, t. II, fragm. 287; cf. p. 176. Le cas d’Ovide est tout

pareil.

A



78 LES METAMORPHOSES D OVIDE

tage 1'Hécalé de Callimaque, petite composition de moins
de cinq cents vers, ou I'auteur, avec la netteté un peu séche
qui lui était/propre)) avait'concentré tout I'intérét sur un épisode
unique, choisi entre beaucoup d’autres dans la légende de Thé-
sée. Ovide, ou son modéle, semble avoir reproduit un type
de composition. qui n’est ni si ancien, ni si récent. lly a eu,
aprés Homere, aprés Hésiode, une période ou cette idée de ranger
les mythes dans un ordre chronologique a donné naissance atoute
une famille d’ouvragesen vers ; on voit alors I'épopée et le poeme
didactique se pénétrer mutuellement ; d’une part les poétes cycli-
ques recueillent en les coordonnant les traditions qui étaientres-
tées en dehors des limites de I'//iade et de I’Odyssée; de I'autre
des inconnus, couverts du grand nom d’Hésiode, s’attachent a
fixer les généalogies des dieux et des héros. Lesuns et les autres,
prédécesseurs immédiats des premiers logographes, se proposent
également de faire ceuvre instructive. Alors un poette cyclique,
Pisandre, publie ses Théogamies héroiques; et c’est aussi le mo-
ment ou se répandent, sous le nom d’Hésiode, la Théogonie et le
Catalogue des héroines aimées par les dieux, cet ouvrage qu'un
ancien a appelé « une épopée en I’honneur des femmes* ». Nous
avons la, & n'en pas douter, comme le premier germe des Méta-
morphoses d’Ovide ; ces exemples nous autorisent suffisamment a
ne pas leur marchander le nom d’épopée’. Ovide n’a pas pu
prendre ailleurs I'idée de cette chronique fabuleuse, qui remonte
jusqu’a l'origine méme de I'univers, et ol tous les faits semblent
s’enchainer réguli¢rement d’un age & 'autre. Comme les poétes
cycliques, il a I'air de tourner autour des deux chefs-d’ceuvre
d’Homere ; il faut aller jusqu’au livre XII pour arriver au si¢ge de
Troie ; puis, quand l'auteur nous a conduits jusque-la, il passe
brusquement par-dessus les dix années de la guerre et mentionne
en quelques vers la mort d’Hector et la mort d’Achille®; les mo-
deéles qu'il parait utiliser dans la direction générale du récit, ce
sont, pour la période antérieure au sujet de 1'/liade, les Chants
cypriens de Stasinus, pour la période postérieure, I'Ethiopide
d’Arctinus et la Petite lliade de Lesches*. De méme au chant XIV,

1. Pausan. I, 43 et III, 24.

2. Sur cette question voyez Gaillard, p. 332; J.-C. Jahn, Introd., p. 4-5;
Liebau, p. 7. Cest aux Métamorphoses que pense Quintilien (X, 1, 88) quand il
classe Ovide parmi les auteurs de poémes héroiques.

3. Ov., XIl, 575-614.

4. Korn et Ehwald sur XII, 39, 575 et XIII, 1.




LA COMPOSITION 79

il dit ce que fit Polyphéme aprés la fuite d’Ulysse'; une seule
fois il taille résolument en pleine Odyssée, lorsqu’il raconte le
séjour d’Ulysse dans l'ile de Circé *. En somme, 4 ne considérer
que 'ensemble, les| Métamorphoses suivent la marche des po¢mes
cycliques, et méme il est probable qu’Ovide en a tiré plus d’une
fois les éléments du récit jusqu’a 'apparition d’Enée, c’est-a-dire
presque jusqu'a la fin dutreizieme chant.

Tels sont les rapports que son ouvrage présente, quant a la
composition, avec la poésie des anciens adges. Mais il n’y en a pas
d’autres. Nous ne voyons pas qu’aucun des poétes cycliques ait
jamais parcouru une carriére aussi vaste; Ovide ne choisit pas
parmi eux un guide unique; il effleure en passant les diverses
parties du cycle tout entier. Il ne se distingue pas moins des suc-
cesseurs d’Hésiode; rien chez lui de cette ordonnance si régu-
liére, quiapparait, par exemple, dans la Théogonie, a la condition
de dégager le texte des morceaux plus récents qui s’y sont intro- -
duits®. Ces vieux atdes vont tout droit leur chemin, sauf a presser
le pas quand ils se sont attardés ; ils font fi des transitions et des
combinaisons savantes qui mettent un lien entre les fables; I'au-
teur des Catalogues, célébrant dans son quatrieme livre les mor-
telles aimées par les dieux, entamait I’histoire de chacune d’elles
par ces simples mots : « Telle fut Aleméne », « Telle fut Coronis »,
ou encore « Telle fut Antiope. » N’insistons pas sur ces con-
trastes manifestes. On sait le godt des Alexandrins pour les
ouvrages attribués a Hésiode; peut-étre I'ont-ils communiqué a
Ovide ; mais & coup sdr ce qu’ils lui ont appris surtout c’est I'art
de transformer par un habile enchevétrement des parties les naives
énumérations des épopées primitives ; il n’y a pas dans la litté-
rature latine un ouvrage qui offre plus d’exemples de ce systéme
que les Métamorphoses.

Le sujet n’avait pas seulement le défaut d’étre trop vaste ; si le
poéte I'avait traité d’'une maniére purement didactique, il ne pou-
vait guére éviter que le développement pardt a la fois monotone
et décousu; monotone, parce que beaucoup de ces drames mytho-
logiques se nouaient de la méme maniére, et que dans tous on
aboutissait au méme dénouement ; décousu, parce que le lieu de
la sceéne devait changer 4 chaque instant, et que, dans la multi-

1. Homere, Odyssée, IX, 536 ; Ov., XIV, 180-2a3.
2. Homere, Odyssée, X, 1-3g99; Ov., XIV, 223-307.
3. Maurice Croiset, Histoire de la littérature grecque, I, p. 538,



80 LES METAMORPHOSES D OVIDE

tude énorme des personnages, il y en avait beaucoup entre les-
quels la fable n’établissait aucun rapport. La constante préoccu-
pation d’Ovide a été de mettre dans ce sujet rebelle, sinon
P'unité)/téut ' fait) impossible, au moins la suite, et en méme
temps la variété.

II

Il commence par chanter les grands bouleversements qui ont
transformé la face du monde dans les temps les plus lointains;
d’abord les éléments tirés du chaos, puis le déluge et I'embrase-
ment général causé par la folle entreprise de Phaéthon®. Vient
ensuite une longue période*, dont les limites sont absolument
imaginaires, mais qu'on peut arréter au moment oui paraissent
les aédes primitifs, qui, suivant la fable, ont été les précurseurs
d’Homére; au temps d’ Orphée succede celui de la guerre de
Troie*. Enée quitte sa patrie en flammes et aprés avoir touché
divers rivages aborde en Italie®. L'ouvrage finit sur les métamor-
phoses dont la légende s’est formée autour de certains événe-
ments de 'histoire romaine, depuis la mort de Romulus jusqu'a
celle de Jules César *. Dans ce plan les fables du début sur les
grandes révolutions du globe se groupent assez bien ; de méme
on peut établir une chronologie vraisemblable a partir d’Orphée
et de la fondation de Troie. Il était plus délicat de distribuer le
reste de la matiere, entre la mort de Phaéthon et celle d’Orphée’.
Ovide y réussit encore en plagant ca et la des cycles, qui se rap-
portent soit 4 une méme contrée, soit a un méme homme ; dans
les livres III et IV il rassemble des légendes de Thebes, dans les
livres VI et VII des légendes de I’Attique; Persée occupe une
bonne part des livres IV et V; Hercule, du livre IX; il est pro-
bable que les ouvrages grecs tour a tour consultés par I'auteur
I'ont aidé beaucoup a trouver cette forme de composition: elle
lui était tout indiquée par les potmes, les monographies histo-

. Livres I, II.

. Livres III-IX.

. Livres X, XI.

. Livres XI, XII.

. Livres XIII, XIV.
. Livres XIV, XV,
. Livres II-X.

N OTTES WO




LA COMPOSITION 81

riques, ou plus simplement par les manuels de mythologie qui lui
étaient familiers depuis I'enfance. Doncjusqu’ici point d’obstacle.
Mais dans chaque/ cycleCil @vait@ faire un choix, a enchainer ses
extraits, et, difficulté plus grave encore, il avait a raccorder les
cycles entre eux. Il lui fallait, en passant d’un épisode & I'autre,
suivre I'ordre des temps et lier les idées.

On a relevé dans les Métamorphoses ce qu’ ‘on appelle des ana-
chronismes ; entendons par la des fautes qui troublent la suite
hypothéthue établie par Ovide lui-méme entre les fables. Ainsi
au livre II Atlas, suffoqué par I'incendie que Phaéthon vient
d’allumer, ne peut plus supporter qu’avec peine la voiite céleste ;
or ce fardeau n’est placé sur ses épaules pour la premiere fois
qu’au livre IV'. Voila un de ces légers oublis dont Ovide pou-
vait dire :

emendaturus, si licuisset, eram 2.

La cause en est en partie dans la diversité des modeles qu’ila
utilisés ; celui du livre II était probablement rentré dans sa biblio-
théque quand il a eu sous les yeux celuidu livre IV, et il n’a
pas songé a les mettre d’accord. Mais au lieu de critiquer ces
contradictions, on devrait plutdt s’étonner qu’elles soient si rares ;
quand on considére la quantité des personnages qu’il fait agir et
parler, il semble véritablement prodigieux qu’il ne se soit pas
égaré plus souvent dans les généalogies et dans la succession
imaginaire des événements du monde héroique; il n'a pas tou-
jours exercé sur lui-méme une surveillance tres attentive; mais
aussi il avait acquis a I'école des Alexandrins cette maitrise dans
la connaissance des mythes, qui permettait de les combiner rapi-
dement, sans se donner méme l'apparence de I'effort. Juvé-
nal dit du grammairien: « Il faut qu'il lise les histoires,
qu’il connaisse tous les auteurs comme ses ongles et ses doigts;
il faut qu’il réponde sur-le-champ, si, tandis qu’il se rend aux
Thermes ou aux Bains de Phébus, onvienta lui demander : quelle
était la nourrice d’Anchise? Le nom, la patrie de la belle-mére

1. Ov., II, 296 et IV, 656 ; voyez Gierig (dans la collection Lemaire, I, p. 31),
Liebau, p. g; Ebert, Der Anachronismus in Ovids Metamorphosen (1888), p. 14,
cite encore comme exemple II, 171 et 507; mais il n’y a pas d’anachronisme dans
II, 261 et V, 385, comme il le veut avec Siebelis et Polle; car dans le second passage
nous voyons Calliope chanter des événements d’un passé qui peut étre trés lointain,
Ebert s’occupe surtout de ’anachronisme dans la peinture des mceurs.

2. En parlant des Métamorphoses dans les Tristes, 1, 7, 4o.

XIX. — Laraye. — Ovide. 6

4



82 LES METAMORPHOSES D OVIDE

d’Anchémolus ? Combien d’années a vécu Aceste ? Combien le roi
de Sicile a-t-il donné aux Troyens de jarres de vin' ? » Le satirique
exagere 3il\nlen/ est)pas) moins vrai que ce genre de questions
était trés en faveur dans les classes et qu’'Ovide y était rompu;
s'il se retrouve si aisément au milieu des généalogies héroiques,
c’est qu’il a a son service une mémoire trés bien meublée et
d’une rare promptitade.

Tout le monde a noté l'ingéniosité de ses transitions. En pas-
sant d’un livre a I'autre il fait en sorte que la derniére fable reste
interrompue, pour tenir en éveil la curiosité du lecteur: petit
stratagéme bien connu des romanciers qui écrivent pour nos
journaux quotidiens. Ainsi rien n’était plus facile que de termi-
ner le premier livre sur 'apothéose d’lo*; Ovide s’en est bien
gardé; il ajoute une trentaine de vers qui servent d’exposition a
I'histoire de Phaéthon, puis il s’arréte ; la suite viendra au pro-
chain livre. De méme a la fin du livre XII on pourrait en rester
sur les funérailles d’Achille ®; mais bientét nous allons assister a
la Dispute des armes ; huit vers nous I'annoncent avant que nous
interrompions notre lecture. Ces arches, jetées entre des con-
structions distinctes, ne sont la que pour donner a 'ensemble
I'apparence d’un édifice unique. Dans l'intérieur de chaque livre
il fallait trouver des transitions entre les fables; Ovide n'y a
jamais renoncé, et ces fables, d’apres le calcul d’un critique*, sont
au nombre d’environ deux cent cinquante. Pour parler plus exac-
tement, il y a une exception & la fin de I'ouvrage®, soit que le
poete se soit lassé, soit que, parvenu dans le domaine ingrat des
légendes romaines, il ait été plus géné pour appliquer ses pro-
cédés ordinaires. Versé comme il I’était dans Ihistoire des
familles héroiques, il a pu trés souvent, sans trop de peine, ima-
giner des rapports entre ses personnages et supposer qu'’ils s’in-
téressaient les uns aux autres. Cadmus vient de tuer un dragon
d’ou sont nés des guerriers ; a cette histoire succede celle d’Actéon,
mais non sans transition; Actéon est le petit-fils de Cadmus;
Cadmus régnait heureux dans Thébes récemment fondée ; sa féli-
cité est troublée tout i coup par la mésaventure de son petit-

1. Juvénal, Sat. VII, 231-236.

2. Ov., I, 747.

3. Ov., XII, 614. Il en est de méme entre tous les livres, sauf entre XIV et XV.
Sur ces enjambements voyez Gaillard, p. 293.

4. J.-G. Jahn, Introd., p. 16.

5. Aulivre XV, entre 621 et 622.




LA COMPOSITION 83

fils. Ailleurs les métamorphoses sont groupées dans l'ordre
géographique?®. Ou bien Ovide imagine une assemblée, ol les per-
sonnes présentes se racontent des histoires merveilleuses; un
souvenir en améne un autre,

L)
Utque fit, a facto propiore priora renarrant ®.

Les métamorphoses sont souvent une lecon que les dieux
donnent aux hommes, une punition infligée a I'impiété et a I'or-
gueil ; donc certaines fables comportent une morale, qui permet
de les rapprocher aisément les unes des autres ; telles sont dans le
sixitme livre celles d’Arachné, de Niobé, des paysans Lyciens et
de Marsyas*.

Ceci revient a dire que, tout en adoptant 'ordre historique,
Ovide ne s’est pas fait faute d’emprunter parfois les avantages
qu’on pouvait trouver dans les autres plans ; la ou il n’y a aucun
rapport entre les temps, il y supplée par les rapports qui unissent
les lieux, les personnes ou les idées. On ne saurait nier que
l'ingéniosité d’Ovide dans ce genre va jusqu’a I'abus; ce qui nous
fatigue surtout c'est la répétition incessante du méme procédé®.
Mais ceux qui critiquent trop durement ce défaut devraient bien
dire comment il pouvait ’éviter. Ecoutons I'arrét de Quintilien :
n’imitez pas « cette froide et puérile affectation des écoles, ou la
recherche de la transition ameéne toujours quelque trait, qu’on
applaudit comme un tour d’adresse ; c’est un jeu auquel Ovide se
plait dans ses Métamorphoses, mais ila la nécessité pour excuse ;
car il fallait qu'il donnat 'apparence d’un tout 4 un assemblage
de matériaux trés divers ®. » Ainsi aux yeux du critique latin ces
transitions sont des tours d’adresse, praestigiae, mais ici des
tours nécessaires, et par conséquent on ne peut blamer les
applaudissements qu’ils ont valus au poéte dans les écoles de son

1. Ov., III, 135 A 14a.

3. Ov., VI, 146.

3. Ov., VI, 316. Cf. 38a.

4. Ov., VI, 5, 146 & 150, 313 & 320, 383 4 385. Sur les transitions d’Ovide
voyez une étude compléte dans Gaillard, p. 289, Liebau, p. 5 et 13.

5. Comme exemples, voyez I, 450, 583, 750; II, 367, 405, 533, 633, 676-680,
7113 111, 253-256, 316; IX, ¢8; X, 86 2 106, 243. Mais il faudrait en citer bien
d’autres.

6. « Illa frigida et puerilis est in scholis affectatio ut ipse transitus efficiat aliquam
utique sententiam, et hujus velut praestigiae plausum petat; ut Ovidius lascivire in
Metamorphosesi solet, quem tamen excusare necessitas potest res diversissimas in
speciem unius corporis colligentem. » (Quintil., Inst. or., IV, 1, 77.)

Al



84 LES METAMORPHOSES D OVIDE

temps. Remarquons encore que d’aprés ce passage c’est Ovide
lui-méme qui en a eu la premiére idée ; quel qu’ait été le plan des
Métamorphoses-des' Grecs,' il est clair qu’ils n’avaient pas fait
autant de frais que leur imitateur pour trouver des transitions;
Quintilien ne le citerait pas comme offrant les exemples les plus
remarquables de ces fausses élégances, s'il s’était borné a suivre
Parthénius ou Théodore. Il faut done voir la avec Quintilien un
des effets de cette riche imagination un peu déréglée, qui s’amu-
sait de ses propres fantaisies : « lascivire solet ». Les écrivains de ce
caractére n’ont pas besoin d’aller chercher leurs transitions chez
des devanciers plus ou moins obscurs. Et pourtant on se persua-
dera malaisément qu’Ovide n’a pas contracté quelque part ’habi-
tude de ces artifices trop faciles: les rhéteurs latins en sont en
partie responsables, d’aprés Quintilien ; soit, mais aussi sans doute
les poétes d’Alexandrie, quoique les maitres de I'école, moins
pressés par les nécessités du sujet, en aient usé avec beaucoup
plus de discrétion dans les ouvrages 4 nous connus. Si Ovide veut
unir la légende d’Actéon a celle de Sémélé, il fait intervenir la
Renommée, portant de ville en ville et de la terre au ciel les
nouvelles du monde héroique ; de la des conversations qui aménent
des souvemrs, des rapprochements et des contrastes. Théocrite
ne sy prend pas autrement pour unir a4 la légende des Etables
d’Augias celle du Lion de Némée ; seulement chez lui la tran-
sition est plus lente, mieux conduite et par la méme plus vrai-
semblable®.

Ce rapport apparait plus évident encore si on étudie comment
Ovide enferme les développements les uns dans les autres ; il n’y
a pas un seul livre des Métamorphoses qui ne contienne au moins
un exemple de ce procédé. Orphée, en perdant Eurydice pour
toujours, demeure glacé ; sa surprise rappelle celle de deux mal-
heureux quifurent changés en pierres; voila deux métamorphoses
introduites a la faveur d’une comparaison au milieu de I’histoire
d’Orphée’. Mais le plus souvent Ovide suppose qu’un ou plusieurs
personnages de la scéne principale, ou méme des inconnus, qul
en ont été témoins, racontent des fables propres a émouvoir
I'assistance. Quelquefois la description d’une ceuvre d’art lui sert

1. Ov., III, 253 ; Théocr., XXV, 160-186. Sur ce réle de la Renommée dans les
transitions d’Ovide voyez encore III, 511. Voyez aussi les discours attribués & des
anonymes : VI, 317 et 382 ; XI, 749; XV, 10.

2. Ov,, X, 64 & 71, 221 4 237. Voyez aussi XV, 553 & 621, ol cependant la
comparaison est mise 2 la suite de l'histoire principale.




LA COMPOSITION 85

de prétexte pour insérer des fables secondaires dans une fable
principale ‘. Ce n’est la cependant que le dessin le plus simple;
il y a aussi le cas ou les fables secondaires en enveloppent
encore d’autres/y d¢lindes groupes formantdes figures qui varient
par leur étendue ou leur complexité *. Dans tel passage certaines
fables secondaires sont énumérées trés rapidement sous forme de
prétérition et font cortége a une autre, plus importante ; ailleurs
au contraire le poéte leur donne a toutes une importance égale.
Si a ce point de vue nous examinons le chant IV par exemple,
nous y trouvons, enveloppées dans le récit principal, jusqu’a douze
fables, qui, a leur tour, se répartissent en trois groupes, et dans
chacun de ces groupes une fable dominante ®. Le dessin est encore
plus savant dans le chant V ; Minerve est venue visiter les Muses
sur I'Hélicon ; voila le cadre général; les Muses racontent a la
déesse comment les Piérides leur ont disputé le prix du chant et
elles répétent les morceaux qu’ont fait entendre les deux parties
rivales ; ici deux développemepts inégaux ; d’une part un résumé
de la Gigantomachie, traitée par une des Piérides; de I'autre un
trés long morceau sur I'Enlévement de Proserpine, sujet choisi
par Calliope ; et ce sujet lui-méme comprend encore six autres
fables, qui viennent successivement se dérouler sous nos yeux. Il
suit de la que nous avons des discours dans des discours; les
paroles d'Alphée a Aréthuse sont rapportées par elle a Céres, et
I’histoire de Céreés est mise dans la bouche de Calliope s’adres-
sant & Minerve *. Aussi il est indispensable qu'Ovide, quand il a
rempli le cercle entier, le ferme de quelque maniére ; dans les
derniers vers du chant V plusieurs dénouements viennent se
presser I'un sur I'autre : 1° la métamorphose de Lyncus, qui ter-
mine 'histoire de Triptoleme et le chant de Calliope ; 2° la méta-
morphose des Piérides, qui suit la fin de la dispute, et sur laquelle
s'arréte le récit de la Muse. On attend méme encore quelque
chose ; c’est que Minerve prenne congé des Muses; pour éviter
'effet malheureux que produirait cette accumulation, Ovide ren-
voie au commencemeni du chant VI le départ de Minerve ; mais

1. Ov., VI, 70 & 128 ; XIII, 681-701.

2. Voyez I’Appendice B.

3. Voyez ’Appendice B. Fable dominante dans le premier groupe Pyrame et
Thisbé, dans le second Leucothoé, dans le troisidme Salmacis. Voyez aussi ibid.,
les chants VI et X.

4. Autres exemples de discours dans des discours : Alcméne et Iole, IX, 273 &
393 ; le chant d’Orphée, X, 148, 739, etc,



86 LES METAMORPHOSES D OVIDE

il ne peut nous tromper complétement ; les premiers vers de ce
chant ne sont en réalité qu’une conclusion différée. Ces artifices,
outre qu'ils sont trés apparents, ont le défaut de troubler le lec-
teur ; quand,Ovide/dit;|a-la fin d’un discours, finierat, desierat,
nous avons besoin de réfléchir un instant, et méme de récapituler
ce qui précéde pour savoir quel est le personnage qui cesse de
parler : est-ce la fin de la narration principale, ou celle de la
narration secondaire ? Cependant ce défaut est beaucoup moins
grave ici qu’il ne le serait dans une épopée ou il y aurait une
action unique : nous ne sommes pas pressés; nous savons fort
bien que nous ne reverrons pas les héros mémes dont le sort nous
a le plus touchés; il faut qu'ils disparaissent & bref délai pour
céder la place a d’autres; que 'auteur leur fasse quitter la scéne
d’une fagon un peu brusque et tumultueuse, nous ne lui en tenons
pas autrement rigueur.

De tout temps les poetes épiques ont eu le droit d’introduire
des épisodes dans leurs ouvrages o tous nous offrent des exem-
ples de ces récits, placés dans la bouche d’un des personnages,
de ces descriptions d’ceuvres d’art imaginaires, ol sont repré-
sentées des fables étrangeéres a l'action principale. Mais jamais
chez les poetes grecs de l'dge classique nous ne voyons ces
moyens poussés, comme dans les Métamorphoses, jusqu’'au sys-
téme, et revenant régulitrement dans chaque livre. De plus, les
épisodes ont, en général, dans l'art classique, un caractére dif-
férent de ce qui les entoure ; ici 'auteur nous présente des mé-
tamorphoses intercalées dans des métamorphoses; il n’y a pas de
raison pour que I'accessoire ne devienne pas le principal, ou réci-
proquement, et méme quelquefois c’est ce qui semble le principal
qui est en réalité 'accessoire. Il y a de fortes présomptions pour
qu’une fois de plus nous devions chercher dansI'artalexandrin la
source de ces combinaisons a la fois trés méthodiques et trés libres.
D’abord Ovide a pu en prendre I'idée dans les auteurs spéciaux
qui avaient traité le méme sujet; plusieurs fois nous voyons
Nicandre grouper des métamorphoses secondaires autour d’une
métamorphose principale, de facon a éblouir par la succession

précipitée des effets merveilleux!. Nicandre a méme donné a

1. Nicandre dans Antonin. Libér., 10, 22, 33, etc. J’ai déjh dit page 32, note 5,
que je ne croyais pas aux interpolations admises par Martini dans Antonin. Libér.
1, 2 et 17, 4-5, et que je m’en tenais sur ce point & 'opinion de Bethe. Nicandre
me semble avoir appliqué partout le méme procédé.

e




LA COMPOSITION 87

Ovide I'exemple des fables intercalées dans le récit épique sous
forme de discours ; ainsi le berger Cérambus est changé par les
nymphes en capricorne, parce qu'il les avait insultées ; il avait.
refusé de reconnaitre en elles'les filles de Jupiter; il prétendait
aussi qu’elles avaient été momentanément changées en aunes,
pendant que I'une d’elles était victime d'un odieux attentat de la
part de Neptune. Les termes du sommaire de Libéralis ne per-
mettent pas de douter que le poéte grec edt cédé la parole a
Cérambus lui-méme'. Ovide construit sur ce type une bonne
partie de son ouvrage ; souvent les personnages des fables secon-
daires, chez lui comme chez Nicandre, ont encore un rapport
avec I'action de la fable principale: ainsi les aventures de Cyané,
d’Ascalaphus, des Sirénes, méme celles d’Aréthuse se rattachent
assez naturellement au récit de I'enlévement de Proserpine®. Ce
que nous ne voyons pas chez Nicandre, ce sont des épisodes étran-
gers introduits dans l'action, grace a des discours, qui n’ont
d’autre raison d’étre que de charmer, d’émouvoir ou d’instruire
des auditeurs fictifs. Mais qu’Ovide ait été encouragé par 'exem-
ple des Alexandrins & user fréquemment de cette ressource, c’est
ce que nous montrent d’autres poémes de leur école®. Nous en
avons la preuve surtout dans les fragments de I'Hécalé, récem-
ment découverts en Egypte‘. Callimaque raconte en moins de
cinq cents vers la lutte de Thésée avec le taureau de Marathon ;
on savait déja qu’il avait fait tenir dans ce cadre étroit des sujets
trés divers ; les nouveaux fragments nousen révelent un de plus :
il avait chanté la punition de la corneille, bannie deI’Acropole pour
avoir dénoncé a Minerve, par un bavardage indiscret, la déso-
béissance des filles de Cécrops. C’est la corneille elle-méme qui
raconte sa mésaventure. Et, comme les bavards s’arrétent difhi-
cilement, elle parle aussi de celle du corbeau; il était devenu
noir, parce qu’il avait appris 2 Apollon I'infidélité de Coronis.

-1. Antonin. Libér., 23, 4 : « Képapbos... andppipe Myov &zaply te xal dvdnrov
els Tag voppag, 61t yévog pév elow odx amo Aids... »

2. Ov., V, 4og-641.

3. Théocr., XXV, 160-186; Callimaque, Hymnues, V, 55-133.

4. Théod. Reinach dans la Revue des études grecques, 1893, p. 358; Wila-
mowitz-Méllendorfl, Ueber die Hekale des Kallimachos, dans les Nachrichten
der Gottingischen Gesellschaft der Wissenschaften, 1893, p. 731. La meilleure
édition est celle de Gomperz, Mittheilungen aus der Sammlung der Papyrus
Erzherzog Rainer, tome VI, Vienne, 1897, p. 1, qui donne une bibliographie
compléte.



88 LES METAMORPHOSES D OVIDE

Nous avons donc la deux légendes qui n’ont avec le sujet princi-
pal qu'un rapport trés lointain, mais qui en revanche ont entre
elles un air de famille; Callimaque les insére I'une dans I'autre
et les traite\toutes 'déux souslla/forme d’un discours, qu'il rattache
tant bien que mal au séjour de Thésée dans la cabane de son
hétesse'. Reportons-nous au texte d’Ovide?; il détache les deux
légendes du cadre ou Callimaque les avait enfermées, et il les
adapte au sien; mais il lui emprunte et I'idée de les grouper et
l'idée de faire parler la corneille ; seulement chez le poéte grec
c’est l'histoire de la corneille qui améne celle du corbeau; c’est
I'inverse chez le poete latin. Et Ovide ne s’arréte pas la; il a
encore quelque chose a dire sur un troisiéme oiseau, la chouette ;
qu’a cela ne tienne, il enfermera la légende de Nyctimeéne au
milieu des deux précédentes®. Qu'il fiit ou non question de Nycti-
méne chez Callimaque®, peu importe ; une fois le procédé donné,
on peut a son gré en restreindre et en étendre I'emploi; c’est
affaire de goiit et de mesure.

111

Ovide obtient la variété d’abord en combinant avec art les
divers genres de métamorphoses qui étaient disséminés au hasard
ou classés suivant un ordre trop didactique dans les traités de
mythologie et dans les potmes de ses prédécesseurs. Il est vrai
que ces aventures ne sont pour lui que I'élément secondaire du
récit ; elles n’en forment pas moins le dénouement nécessaire de
chaque scéne ; il sait que de place en place il lui faudra, malgré
toute la fécondité de son imagination, disposer des tableaux, ou
il court grand risque de se répéter; le seul moyen de ne pas
ennuyer le lecteur, c’est d’espacer ceux qui se ressemblent trop
et d’entreméler les sujets. dans un savant désordre. Il raconte
plus de trente changements en oiseaux; il lui est méme arrivé de
raconter jusqu’a trois fois le changement d’un héros en cygne®;

1. On n’est pas d’accord sur la question de savoir 4 qui s’adresse le discours de la
corneille ; Gomperz pense qu’il est rapporté par Hécalé ou par une de ses voisines.
Dans cette hypothése, ce serait un discours dans un discours.

a. Ov,, II, 5a1-597.

3. Ibid., 589-595.

4. Il n’en est pas question dans nos fragments ; mais sa légende pouvait trés bien
trouver place & la fin de la colonne III, dont il ne reste que dix vers sur trente-six.

5. Ov., II, 367-380; VII, 371-381; XII, 144-145.

.




LA COMPOSITION 89

mais tantét la description du prodige tient en deux vers, tantét
en huit; puis surtout il sait le prix d’un habile arrangement. Si
I'on étudie la matiere du quatriéme chant, par exemple, on con-
state qu'il a pris a tache d’entre-croiser les fables relatives aux
bétes, aux plantes et aux pierres, de telle sorte que la catastrophe
de chacune d’elles amenit des descriptions variées !, résultat qui
aurait été lmpOSSIble dans un ouvrage congu comme 1'Ornitho-
gonie de Boéus. Il n’y a pas un seul chant sur lequel on ne puisse
falrc la méme observation.

En second lieu les Métamorphoses participent a la fois de tous
les genres poétiques, non passeulement parce qu'Ovide emprunte
a tous des idées et des développements mais parce que, méme
dans la forme, il semble s’étre appliqué a donner au moins un
échantillon de chacun d’eux. Sil'on considére le métre, c’est une
épopée, et si I'on considere le fond, une épopée didactique Mais
nous y trouvons aussi un hymne & Bacchus?; le long récit de
I'enlevement de Proserpine, chanté par Calliope, si on le déta-
chait de ce qui ’entoure, pourrait fort bien passer pour un hymne
a Cérés®; d’autres morceaux plus courts ont le mouvement de
I'ode *. Les deux grands monologues d’Ajax et d’Ulysse nous trans-
portent devant la scéne tragique®. L’élégie ne se contente pas
de s’insinuer partout au second plan ; son tour vient de paraitre
au premier, lorsqu’Ovide conte l'amour de Polyphéme pour
Galatée ®; I'histoire de Philémon et de Baucis fait entrevoir un
coin de poésie pastorale’. Voulons-nous une héroide? Voici la

1. Btre fabuleux, 44-46. Crocus et smilax, 283.
Colombe, 47-48. Changement de sexe, 285-388.
Poissons, 49-51. Chauves-souris, 1-415.
Murier, 55-166. Apothéose, 538-541.

Arbre & encens, 190-255. Rochers, 543-5b60.
Héliotrope, 256-270. Serpent, 563.

Rochers, 276-278. Rochers, 603-661.
Changement de sexe, 279-280. Serpent, 617.

Fer, 283. Rochers, 740-752 et 780-781.
Pluie changée en hommes, 28a.

2. Ov., IV, 17-30.

3. Ov., V, 341-661. Voyez dans le méme genre le chant d’Orphée sur les jeunes
gens aimés des dieux, X, 148-739.

4. VII, 433-450; X, 17-39.

5. XIII, 1-3¢8.

6. XIII, 747-897.

7. VI, 616-734.



Qo LES METAMORPHOSES D OVIDE

lettre de Byblis 2 Caunus®, qui pourrait aussi bien figurer dans
le recueil spécial ou Ovide a publié ses autres productions du
méme genre. Voulons-nous une de ces chansons d’amour que les
jeunes gens'chantaient a'laporte de leur bien-aimée*? Voici celle
d’Iphis en ’honneur d’Anaxarétes. Voulons-nous méme des épi-
grammes ? Voici les épitaphes de Phaéthon et de Caiete*. Mais il
y a plus encore; Ovide a tenu a nous laisser jusqu'a un spécimen
de ces vers dits « échoiques », ou, par des répétitions de mots ou
de syllabes artistement rapprochés, on cherchait a imiter les
effets de ’écho ®; il avait eu dans ce jeu un prédécesseur fameux,
Callimaque®.

Le méme besoin de variété a déterminé Ovide a2 donner une
étendue trés inégale aux fables dont il a composé la trame du récit.
Il a établi entre elles une sorte de hiérarchie, ou les places sont
attribuées en vue de l'effet que chacune doit produire dans
I’ensemble. Pour lui, si toutes les métamorphoses se valent, il
n’en est pas de méme des drames qui les précedent, et c’est a
tirer un bon parti de ces drames que s’emploie tout son talent.
L’histoire des sceurs de Phaéthon, changées en peupliers, tient
en quarante vers'; il en consacre plus de trois cent cinquante a
celle de leur frére, qui ne subit aucune métamorphose®; la pre-
miére n’est la que pour lui fournir le prétexte de conterla seconde.
Ainsi, quand il resserre ou qu'il étend le développement, il est
toujours guidé par une raison d’art; surtout il évite de se répéter
ou d’en avoir P'air. Il y en a un exemple frappant an septieme
livre ; Médée, apres le meurtre de Pélias, s’enfuit d’lolcos a tra-
vers les airs pour gagner Corinthe; en quarante vers le poete
énumeére quinze métamorphoses, accomplies dans les lieux qu’elle
franchit®. Nous sommes arrivés a Corinthe, ou elle va égorger

1. IX, 530-563.

2. wapaxiavaiBupov,

3. XIV, 718-733. Cf. IV, 73-77.

4. 11, 327-328; XIV, 453-454.

5. 111, 380-392, 494-501.

6. Callimaque, Epigrammes, 30 (28), Schneider, t. I, p. 80; Anthol. Pal.,

.IX, 177; Appendix de Planude, 153 ; Martial, II, 86, 3; Sldome Apollin., Let-
tres, VIII, 11.

7. Ov., 1I, 325-366.

8. I, 748-779; 11, 1-324. 11 est vrai que Phaéthon a changé 1’ordre de la nature
et la face de la terre ; mais que ne peut-on justifier par cette interprétation ? 1l n’y
a pas la moindre métamorphose dans I'histoire d’Achéménide (XIV, 160-2a3).

9. VII, 353-394. .




LA COMPOSITION 91

ses enfants; cette fois le sujet est bien digne d’arréter le pocte;
cependant il passe encore'; pourquoi? parce qu’il I'a traité dans
sa tragédie de Médée.

Il est probable/aussiOqueleértaines situations lui auraient
inspiré de plus longs développements, s’il n’y avait pas déja
touché auparavant dans les Héroides; les plaintes de Déjanire
trahie ne sont, dans les Métamorphoses, condensées et résumées
en huit vers, que parce qu’elles avaient fait le sujet d'une Lettre
de cette héroine a Hercule’. Dans plus d'un passage on peut
expliquer par ce motif la rapidité du récit®. A plus forte raison,
il ne faut pas qu’Ovide multiplie dans le méme poéme les fables
qui ont le méme caractére et qui comportent sous des noms diffeé-
rents des péripéties semblables; c’est, n’en doutons pas, le prin-
cipe auquel il obéit quand il recourt a la figure de la prétérition*,
ou bien lorsqu’il résume en style indirect un discours ou sont
énumérées en quelques mots un grand nombre de métamorphoses®.
Dans la plupart de ces fables, qu'il indique en courant, il était
question d’un sacrilege puni, ou d’'une nymphe séduite, poussée
au suicide par la honte, ou bien d’une amante jalouse, poussée
au crime par la soif de la vengeance; il a jugé qu’il valait mieux
laisser ces contes a Boéus,a Nicandre, et méme a de plus illustres ;
il en avait réuni un assez grand nombre du méme genre. D’autres

L]
1. VII, 394-397.
2. Ov., Hér., 1X ; Mét., IX, 143-151.
3. Les passages qui auraient pu lui fournir I'occasion de revenir sur ses propres
traces sont les suivants :

HEROIDES METAMORPHOSES
. Pénélope a Ulysse. X1V, 154-307
1V. Phedre & Hippolyte. XV, 497-546
VII. Didon a Enée. XIV, 75-81
IX. Déjanire 3 Hercule. IX, 143-151
X. Ariane 3 Thésée. VIII, 169-183
XII. Médée & Jason. VII, 394-397
XIII. Laodamie & Protésilas. XII, 64-69
XVI et XVII. PAris & Hélene et Héléne 3 PAris. XII, 1-10

Ovide, il est vrai, n'a pas toujours ¢vité de reprendre des fables traitées dans ses
ouvrages antérieurs ; il semble méme s’en étre fait un jeu quelquefois. Voyez Liine-
burg, De Ovidio sui imitatore, Iéna, 1888, & parlir de la page 73; et Krassowsky,
Ovidius quomodo in isdem fabulis enarrandis a se ipso discrepuerit, Kdnigs-
berg, 18¢7.

4. 1V, 43-52 et 276-284 ; VII, 353-394 et 399-fo1.

5.V, 318-331.

1




92 LES METAMORPHOSES D’OVIDE

fables, moins banales, ne sont qu'effleurées aussi parce qu’elles
sont concues sur un type qui est représenté ailleurs; Scython,
disait une légende, avait changé de sexe'; a quoi bon développer
ce theme?n'est-cepas_assez/de chanter Tirésias, Hermaphrodite,
Iphis et Cénée®? Les Curétes sont nés de la pluie®, des hommes
sont nés de champignons*; sommes-nous si insatiables de mer-
veilles que nous ne puissions nous contenter de voir des hommes
naitre des pierres de Deucalion ou des fourmis d'Egine ? Méné-
phron a commis I'inceste avec sa mére®; bien dépravé celui a qui
ne suffirait pas dans ce genre I'abominable histoire de Myrrha et
de Cinyre®.

Assurément il serait facile d'opposer 4 ce tableau celui des
passages ou Ovide nous semble pécher par abus des mémes
moyens trop souvent répétés. Il a éliminé ou traité rapidement
des fables qui faisaient double emploi avec d'autres, soit; mais
combien il en reste qui ont entre elles tant de ressemblance qu’il
en résulte une fatigue pour l'esprit! Nous répondrons qu'on
éprouve cette impression, en effet, si on lit trop rapidement les
Métamorphoses ; mais ce n’est pas ainsi que 'on peut gotter un
poéme dont 'action est forcément brisée a chaque pas, et dont la
composition a codté beaucoup de peine. Que l'on examine de
preés les passages ou Ovide semble se répéter; on verra bien sou-
vent qu’il a fait avec lui-méme une gageure; comme les Alexan-
dtins, il excelle dans les oppositions symétriques d’¢léments
semblables ; presque toujours ses rapprochements sont calculés
de facon & amener des contrastes: virtuosité, si 'on veut, mais
virtuosité charmante, et ici, qui plus est, nécessaire ; seulement
il est bien vrai qu'on n’en pénétre pas les secrets sans un peu
d’application. Il n’y a pas un seul chant du poé¢me, sur lequel on
ne puisse faire I'épreuve ; voici un exemple tiré du premier. Trois
héroines ont été poursuivies par trois dieux épris de leurs charmes,
Daphnis par Apollon, Io par Jupiter, Syrinx par le dieu Pan";
toutes trois ont été rebelles 2 cet amour; toutes trois ont subi
une métamorphose, malheur immérité. Ovide pouvait fort bien

. Ov., IV, a79-280.

. Voyez I'Appendice A.

. Ov., IV, a8a.

. Ov., VII, 3ga-393.

. Ov., VII, 386-387.

. Ov., IX, 297-boa.

. Ov., I, 452-567, 568-750, 689-713

3 TNE WD -




- LA COMPOSITION 93

espacer les trois fables autant qu’il 'aurait voulu; s'il les réunit
c’est qu’il se sent trés capable de tirer de ce rapprochement méme
des effets variés. 'Dans’l'aventure de Daphné, ce qu’il met en
pleine lumiére, c’est, pour ainsi dire, le premier acte, la pour-
suite ; comme le dieu, nous n’avons de regards que pour la
nymphe qui fuit; au moment ou elle tombe, la scéne est 4 peu
preés finie. Au contraire, dans I’épisode o parait Io nous arrivons
presque tout de suite au dernier acte, 2 sa métamorphose, a la
douleur de son pére, au meurtre d’Argus; nous voyons la mal-
heureuse victime de Junon fuir éperdue a travers le monde ; et
enfin Ovide nous montre sa délivrance et son apothéose. L’ his-
toire de Syrinx, gllssee entre les deux autres, est abrégée par
un de ces subterfuges imprévus, qui sont les trouvailles des gens
d’esprit ; il sera bien difficile que la déclaration de Pan courant
derriere Syrinx ne rappelle pas celle d’Apollon a Daphné ; Ovide
suppose que I'aventure de Syrinx est contée par Mercure a Argus;
le dieu smterrompt brusquement, parce qu'il s’apergoit que le
monstre s’est endormi et que I'occasion est propice pour le tuer.
C’était I'instant précis ou il allait rapporter la déclaration de
Pan ; elle est donc indiquée d’'un mot et quelques vers rapides
résument en style indirect le dénouement. Il est impossible de se
jouer avec plus de souplesse d’une difficulté qu’on s’est soi-
méme créée a plaisir. On pourrait méme aller plus loin et dire
que cette recherche de la variété dans la composition fait oublier
a Ovide tout le reste. Depuis Fontenelle! on s’est beaucoup
moqué du long discours ou Apollon énumére ses propres mérites
tout en courant sur les traces de Daphné; et en effet Ovide a
commis la une indiscutable faute de goit. Mais probablement
il lui aura semblé que sans ce discours la fable était bien maigre,
et qu'elle ne formait pas un contraste suffisant avec celles qui
suivent ; il en était & son premier livre; il n’était pas encore
blasé sur ces histoires de nymphes poursuivies; il a voulu nous
donner une fois le tableau dans tous ses détails; il ne nous fait
grice de rien, pas méme des propos enflammés d’Apollon, s’ils
peuvent nous apprendre que ses dieux savent étre galants jusque
dans les violences de leur amour”.

1. Fontenelle, Diverses petites piéces de poésie. Sonnet dans ses OEuyres com-
plétes (1818), t. III, p. 161.
2. Ov,, I, 510. Moderatius, oro,
Curre fugamque inhibe ; moderatius insequar ipse.
Sur ces variations et ces contrastes dans des fables rapprochées voyez encore



94 LES METAMORPHOSES D OVIDE

1v

Revenons a notre point de départ. Il est probable que des épo-
pées anciennes, telles que le Catalogue des femmes, ou les Théo-
gonies hérolques, ou les Chants de Naupacte, ont exercé une cer-
taine influence sur I'auteur des Métamorphoses. Mais qu’est-ce
que ce poéme si complexe, sinon une sorte de couronne, ou de

uirlande, ou Ovide a réuni par un lien quelconque des fleurs
cueillies de tous cotés, les unes éclatantes, les autres de couleur
discreéte, celles-ci largement épanouies en bonne place, celles-la
serrées dans les intervalles par petits groupes modestes ? Cette
anthologie, formée uniquement avec des morceaux de sa compo-
sition, comprend une longue série d'epyllia, ou de contes épiques,
tout & fait comparables a ceux de I’époque alexandrine ; chacun
d’eux peut étre détaché de 'ensemble sans en compromettre la
solidité. Il suffit que nous ayons exposé le procédé d’Ovide pour
que 'analogie soit manifeste, sans que nous ayons besoin de plus
amples comparaisons. Si nous allons au fond des choses, cette
analogie peut se ramener a ceci, que I'art d’'Ovide, comme celui
des Alexandrins, suppose une sorte de convention, de connivence
tacite entre I'auteur et le lecteur : il est sous-entendu que dans
le domaine du merveilleux les régles qui présidaient a la compo-
sition des ceuvres classiques peuvent toujours étre violées, pourvu
que le récit nous étonne et nous émeuve ; toutes les libertés que
prend Ovide seraient inexplicables, si on ne commencait par
admettre qu’il a eu des modéles en dehors de I'art ancien ; elles
sont trop flagrantes pour n’avoir pas été autorisées par une tradi-
tion plus récente, qui suppose elle-méme un public trés indiffé-
rent aux régles établies par les maitres d’autrefois. Il n’y a plus
de suite véritable dans les faits ; I’étendue du développement n’est

I1, Callisto (401-530), la fille de Coroneus (546-595), Nyctiméne (589-595), Coronis
(541-632) et Hersé (708-832). — V, le chant des Piérides (318-331) et le chant de
Calliope (341-678). — VI, le défi d’Arachné & Pallas, leurs deux tapisseries (1-145),
le défi de Niobé 3 Latone (146-312), I'impiété des paysans lyciens (313-381) et le
défi de Marsyas & Apollon (382-400) ; Procné tuant Itys (412-674) et Médée tuant
ses enfants (VII, 1-397). — VIII, Scylla (1-151) et Ariane (152-182) criminelles
par amour. Métamorphoses successives d'un méme personnage : Protée (728-737),
Métra (738-878) et Achéloiis (879-884). Piété de Philémon et de Baucis (611-724),
impiété d’Erysichthon (738-878). — XV, la métempsychose (1-478), nouvelle
incarnation d’'Hippolyte (479-546).




LA COMPOSITION 95

plus proportionnée a I'importance réelle qu’ils ont dans I'action ;
tout I'assemblage des parties est également fragile. Voila le grand
défaut des Métamorphoses, Mais il tient au sujet méme et on ne
peut douter qu’Ovide l'ait sent1 mieux que personne avant de
prendre la plume : la preuve en est dans les efforts qu'il s’est
imposés pour le compenser par un art d’un autre genre; car il ne
faut pas parler ici de facilité naturelle. La facilité d’Ovide appa-
rait dans la promptitude avec laquelle les idées se présentent a
son esprit et prennent la forme la plus vive, la plus gracieuse oun
la plus touchante; elle se manifeste par une certaine simplicité
noble et toujours égale, par-la rapidité et la clarté de la phrase.
Mais on n’arrive pas sans application 4 enchésser, comme il I'a
fait, les développements les uns dans les autres, a varier et a
opposer les couleurs, a multiplier les facettes et a faire jouer
tour a tour la lumiére sur chacune d’elles. A tous les contrastes
que nous avons signalés chez Ovide il en faut ajouter un autre
plus général : ‘c'est celui que présente I'aisance du style avec
Pirrégularité trés étudiée de la composition. La premiére, il la
doit 4 sa nature; la seconde il 'a empruntée aux élégies, aux
fragments d’épopées, aux poemes didactiques, our les Alexandrins
avaient transporté les habitudes du lyrisme.



CHAPITRE VI

LES IDEES ET LES PERSONNAGES

‘

Une épopée, ouil 0’y a aucune suite réelle dans les faits, pourrait
cependant présenter encore une sorte d’unité, si 'auteur avait été
inspiré d’'un bout a4 I'autre par une méme pensée, par un de ces
sentiments nobles et profonds, qui, en se communiquant au lec-
teur, 'entrainent, quoi qu'’il en ait, a travers la multiplicité des
épisodes et des personnages. Dans un poéme sur les métamor-
phoses des dieux et des héros il serait assez naturel quele senti-
ment religieux produisit cette unité d’impression. Elle est absente
aussi bien que l'autre de l'ouvrage d’Ovide; en général on le
déplore. Il est trop facile en effet de montrer qu'il n’a pas la foi
d’Homére et de composer avec des traits qu’on lui emprunte un
tableau plaisant de 'Olympe. Mais bien souvent, quand on I'appelle
un sceptique, on fait de ce mot un singulier abus ; on semble dire,
non pas qu’il doute, mais qu'il nie; on a méme $té jusqu'a pré-
tendre que son poéme était une ceuvre ironique, ol il avait voulu
s’amuser aux dépens des dieux'; on fait ainsi de lui un précur-
seur de Lucien, un railleur qui aurait volontairement aidé i la
ruine du paganisme ; rien ne justifie celte maniére de voir. Sans
soulever ici une question qui nous obligerait a examiner
tous les ouvrages de notre auteur, nous ferons seulement remar-
quer qu’on ne ’a peut-étre pas assez interrogé lui-méme et sur-
tout qu'on a trop oublié de le comparer a ses modéles; il est
cependant bon de savoir si la responsabilité des défauts, qu'on
peut lui imputer sans passer la mesure, retombe sur lui tout entiére,
et sur lui seul. Enfin ces défauts mémes ne sont-ils pas la rangon
nécessaire de certaines qualités ?

1. Zedritz, p. 34, 26, 28.




LES IDEES ET LES PERSONNAGES 97

Quand on reproche a Ovide d’avoir chanté les aventures des
dieux et des héros sans avoir l'esprit religieux, on confond deux
choses que les anciens ont toujours séparées, la mythologie et la
religion : a aucune époque les fables n'ont été considérées par
eux comme un ensemble de dogmes imposés a la foi publique;
en somme Ovide croit & l'existence des dieux et a la nécessité
du culte’; par conséquent il échappe a toute accusation d’impiété.
Mais voici par ol il est attaquable. Les légendes helléniques sont
aux yeux des anciens la poésie méme, a tel point qu'ils ne con-
coivent pas qu’elle puisse s’en passer. Que sera donc un poéte
qui manifeste ses doutes sur les légendes que comporte sa matiére,
qui les juge et qui les soumet a une sorte de triage sous les yeux
du lecteur? Il semblera coupable, sinon d'irréligion, au moins
d’inconséquence et de témérité; car il n’est pas possible de
s'arréter dans une pareille entreprise :.si I'on touche a un coin
de la mythologie au nom de la logique, il faut que tout y passe.
Callimaque, un des premiers, a donné dans ses hymnes ’exemple
de cette erreur. Jupiter est-il né en Crete ? C’est impossible ; car
les Crétois le disent et les Crétois sont des menteurs; ils ont
bien osé élever un tombeau a ce dieu immortel®. Est-il vrai qu'il
ait partagé le monde avec ses fréres sur un coup de dés? Cer-
tains poétes 'ont dit, mais c’est une version inacceptable; car on
ne peut tirer au sort que des lots d'égale valeur ®. A discuter ainsi
les fables d’autrui Callimaque s’expose 4 ce qu’on discute les
siennes d’aprés les mémes principes, et alors que restera-t-il de
la mythologie ? Il n’y a point de critiques semblables chez Ovide ;
mais il témoigne pour. ces croyances populaires, dont vit cepen-
dant sa poésie, un détachement qui a la méme cause et les mémes
effets. Qu’en exposant le systeme de Pythagore il insinue que la
foudre pourrait bien étre un phénoméne naturel, auquel Jupiter
n’a aucune part®, on le comprend encore. Il est plus difficile
d’admettre que par la bouche de ses personnages il exprime des

1. Art d’aimer, 1, 637. )
Expedit esse deos et, ut expedit, esse putemus ;
Dentur in antiquos tura merumque focos ;
Nec secura quies illos similisque sopori
Detinet : innocue vivite; numen adest.
Gf. 1L, 654; Am., 111, 3, 23. V. Fabricius, De diis fato Joveque in P. Ovidii
operibus, Leipzig, 1898.
2. Callim., Hymnes, 1, 4 & g.
3. 1bid., 60 4 67.
- 4. Ov., XV, 69-70.

XIX, — LaraYE. — Ovide. 7



98 LES METAMORPHOSES D OVIDE

doutes sur la réalité des métamorphoses elles-mémes, comme le
montre par exemple ce passage : « Achéloiis avait fait silence ; tous
étaient émenveillésd’un sigrand prodige ; mais, plein d’orgueil et
de mépris pour les dieux, le fils d’Ixion’ raille la crédulité de
ses compagnons : ce sont des fables que tu nous contes, dit-il, et
tu prétes aux dieux trop de pouvoir, Achéloiis, si tu crois qu’ils
puissent donner aux corps certaines formes et les leur retirer.

Ficta refers nimiumque putas, Acheloe, potentes
Esse deos, dixit, si dant adimuntque figuras. »

Ovide, il est vrai, prend ses précautions: il a soin de présenter
le fils d'Ixion, Pirithoiis, comme un impie, dont les discours
font horreur a ceux qui ’écoutent et provoquent aussitét une
protestation indignée: « De telles paroles exciterent a la fois
I'étonnement et le blime universels; le premier, Lélex, dont
I'dge avait mdri la raison, s'exprima ainsi: la puissance du ciel
est immense et ne connait pas de limites; les dieux n’ont qu’a
vouloir : ils sont obéis ;

immensa est finemque potentia caeli
Non habet, et quicquid superi voluere, peractum est?. »
Voila qui justifie le poéte d’avoir choisi le sujet qu'il traite ;

mais nous sentons trop que son Pirithoils est un Romain du
temps d’Auguste, qui a lu les vers de Lucréce, et que dans ce
Pirithoiis il y a un peu de P'esprit d'Ovide lui-méme. En tout
cas le débat, a lui seul, est déja de trop. Nous assistons a une
scéne analogue lorsqu’Ovide nous introduit dans la demeure des
Minyades. Les merveilles racontées par Leuconoé charment les
oreilles de ses compagnes. « Les unes refusent d'y croire, les
autres soutiennent que les dieux véritables peuvent tout.

Pars fieri potuisse negant: pars omnia veros

Posse deos memorant?. »

Nous sommes ici trés loin non seulement du monde héroique,
mais méme de I'dge ol les poétes croyaient aux légendes; on en
a trop créé de nouvelles et de contradictoires ; il faut bien choisir;
a cette tache 'esprit des poétes a perdu toute ingénuité. Calli-
maque écrit dans son Hymne & Diane: « On dit que tu aimas la

1. Pirithois.
3. Ov., VIII, 611-61g.
3. Ov,, IV, 271-273.




LES IDEES ET LES PERSONNAGES 99

belle Anticlée comme tes yeux'. » De méme Ovide laisse voir en
maint endroit qu’il ne se porte pas garant de la véracité de ses
récits; on est libre suntout de ne pas ajouter foi 4 ceux qui parai-
traient révoltants ; pres de chanter 'amour de Myrrha pour son
pére, il donne cet avis au lecteur: « Si mes accents ont des séduc-
tions pour vos ceeurs, gardez-vous d’ajouter foi a cette partie de
mon récit ; ne croyez pas au forfait, ou, si vous y croyez, croyez
aussi au chitiment.

Desit in hac mihi parte fides, nec credite factum ;
Vel, si credetis, facti quoque credite poenam 2. »

Ovide pense donc, comme certains de ses personnages, que le
crédit des fables est proportionné a I'autorité de celui qui les rap-
porte®. Au fond il ne s’est jamais soucié beaucoup d’asseoir ses
croyances sur une base solide; tout ce qu’il chante a bien pu
arriver, « 4 moins qu’il ne faille retirer toute autorité aux poetes »,
comme le dit son Pythagore,

nisi vatibus omnis

Eripienda fides *.

Ces aveux déguisés, ces corrections, ces avertissements, intro-
duits dans un poéme mythologique, sont autant de symptomes,
qui nous révélent clairement I'état d’esprit de l'auteur.

On a souvent observé que les poétes employaient d’autant plus
volontiers l’allégorie qu’ils acceptaient moins docilement les
légendes traditionnelles. Ce n’est pas que les figures allégoriques
soient étrangeéres a 'ancienne poésie grecque ; la comédie attique
en avait fait un fréquent usage ; il y en a aussi un grand nombre
dans les poemes attribués a Hésiode; nous y trouvons méme
plusieurs de celles qu’Ovide a décrites, la Faim®, le Sommeil®, la

1. Callim., Hymnes, 111, a10. « rat 3¢ ot paci
xaMy ‘Aviixheaay {sov gaéesat phioat. »
2. Ov,, X, 3o1-303.
3. VIII, 725-728. « Cunctos et res et moverat auctor,
* Thesea praecipue, quem facta audire volentem
Mira deum nixus cubito Calydonius amnis
Talibus adloquitur.
XII, 527. Credita res auctore suo est.
XIIIL, 671. nec qua ratione figuram
Perdiderint, potui scire aut nunc dicere possum.
. Ov., XV, 28a. Cf. 325 : Sive, quod indigenae memorant,..
. Hésiode, Théog., 227. Cf. tout le passage, 223-232.
. Ibid., 759.

[« RR S

- YW ARATS

gy )
s u kt{i"\ﬁu )



100 LES METAMORPHOSES D OVIDE

Renommée'. Le portrait de la Tristesse, dans le Bouclier d’Her-
cule?, ressemble beaucoup i celui qu'Ovide a tracé de I’Envie?;
c’est de'partlet/d’antre/leaméme souci de rendre sensibles par une
accumulation d'images les effets que produit sur 'homme un sen-
timent moral: « Prés de la se dressait la misérable, 'effravante
Tristesse, pile, maigre, consumée par la faim, les genoux enflés,
les ongles longs, dépassant ses mains; 'humeur coulait de ses
narines; de ses jouesle sang dégouttait sur la terre; elle était la,
grincant des dents sans tréve, les épaules couvertes d’une épaisse
poussiére, tout humide de larmes*. » Callimaque qui a fait inter-
venir I'Envie dans un de ses Hymnes® n’a pas essayé de la peindre.
Pour la précision et la force du trait, c’est avec le poéme hésio-
dique que les allégories d’Ovide présentent le plus de rapport;
toutefois il est pour nous le premier qui ait donné dans I’épopée
une si large place & ce genre de tableaux; peut-étre ne I'a-t-il pas
fait sans exemple ; quoi qu’il en soit, notens encore ce caractére
des Métamorphoses. Si Ovide a tant de goit pour les figures
allégoriques, c’est qu’elles sont de toutesles plus flottantes; elles
n’ont qu'une légende rudimentaire: on peut prendre avec elles
toutes les libertés, sans choquer personne; elles prétent a des
descriptions, ou il est facile de mettre de I'esprit quand on en a,
et sans qu’il paraisse déplacé. En peignant la Faim ou I'Envie,
Ovide ne risque pas de passer pour un homme crédule; chacun
sait ce qu’il faut penser de leur divinité et des attributs dont il les
entoure ; ce sont des fictions commodes pour les poétes qui n’ont
qu’une foi médiocre dans les légendes communes.

La plupart des personnages, dans les Métamorphoses, sont non
seulement amoureux, mais galants et trés galants. Tout le monde
sait aujourd’hui & quelle influence il faut attribuer ce caractére du
poeme ; qu'il soit un legs des Alexandrins, c’est ce qu'on ne
peut plus mettre en doute; il vient en partie des ouvrages spé-
ciaux, tels que ceux de Boéus et de Nicandre, mais d’une fagon
plus générale il vient de toute la littérature érotique, en prose et
en vers, dont leurs contemporains ont été passionnés, et peut-
étre se serait-il communiqué 4 Ovide, méme si Boéus et Nicandre
n’avaient jamais écrit de Métamorphoses. Cependant on n’est pas

. Hésiode, OEuvres et jours, 758.

. Hésiode, Bouclier d’Hercule, 264.
. Ov,, II, 560-78a3.

. Hésiode, Bouclier d’Hercule, l. c.
. Callim., Hymnes, 1I, 105-112.

OVEs WO -~




LES IDEES ET LES PERSONNAGES 101

toujours juste pour le poéte latin dans les critiques qu’on lui
adresse a ce sujet; on s’expose parfois a de singuliéres surprises
quand on se laisse guider par des idées précongues. Gaillard est
certainement un de ceux qui ont apprécié Ovide avec le plus de
finesse et d’équité ; pourtant il lui reproche’ de s’étre laissé aller,
dans certains tableaux, a une gaieté de mauvais goit, et il donne
comme exemple la scéne ot 'on voif Mars et Vénus entourés d’un
filet par Vulcain®. Ovide n’a fait que résumer trés briévement un
long passage de I’Odyssée’ et il se contente de dire « superi risere* »
la ou le vieux poéte parle du « rire inextinguible » des dieux®.
Gaillard ne pouvait pas ignorer la source de cet épisode fameux,
quoiqu’il ne la cite pas; mais o1 il s’égare tout a fait, c’est lorsqu'il
voit une trace manifeste du goit propre a4 Ovide dans ces vers :
« aliquis de dis non tristibus optat
Sic fieri turpis.

Un des dieux en belle humeur souhaite la honte [de Mars] au
méme prix ». Gaillard oublie qu'Homeére a développé le propos
dans un petit dialogue de neuf vers, o Hermés réplique sur un
ton trés folatre 4 une question d’Apollon qui ne I’était pas moins ®.
Cette erreur, dans un mémoire qui compte plus d’un siécle de
date, ne vaudrait pas la peine d’étre relevée, si nous n’en pou-
vions tirer une lecon salutaire. Gaillard n'a pas regardé d’assez
prés un texte d’'Homére qui est a la portée de tous; mais combien
d’ouvrages de I'ancienne poésie grecque avons-nous perdus qui
nous étonneraient peut-étre par des hardiesses semblables’! Rap-

Guillard, p. 303.
. Ov., IV, 169-18g.
Hom., Odyss., VIII, 266-366.
. Ov., IV, 188.
. Hom., I c., 326 : « &ofeatog &' &p' évidpto yéilws paxapesar Ocototv. » Il est
curieux qu’Ovide lui-méme ait été au devant du reproche, en rappelant dans les
Tristes (II, 377) quelle est la source ou il a puisé :

Quis nisi Maeonides Venerem Martemque ligatos

Narrat in obscoeno corpora prensa toro ?

6. Hom., l. c., 334-342. Il est vrai que les Alexandrins, choqués de ces vers,
refusaient de les attnbuer 4 Homére, singulire pudeur chez des Alexandrins. Dans
la méme catégorie rentre la question posée, aprés boire, par Jupiter a Tirésias, Ov.,
1L, 316, 338. Elle vient de la Mélampodie d’'Hésiode (Epicor. graecor. fragm.,
éd. Kinkel, Hesiodus, fragm. 17g) par plusieurs. intermédiaires, au nombre des-
quels est Callimaque ; Schneider, Callimachea, fragm. 415 ; Phlégon, ITep! Saupa-
oiwv, 4; Isigone de Nicée, 32, éd. Rohde, dans les Acta societatis philologae
Lipsiensis, 1 (1871), p. 38.

7. Comme I'a montré Gaston Boissier, La fin du paganisme, t. 1I, p. 322, la

UTES WD -

N



102 LES METAMORPHOSES D OVIDE

pelons-nous donc qu’a toutes les époques on a ri dans 'Olympe
comme sur la terre, et que rien n’est plus varié ni plus souple
que le génie gree, Lies vieux-aédes ont eu leurs heures de gaieté ;
Ovide a été discret quelquefois dans sa pétulance. Si une chose
doit nous frapper ici, c'est qu’il n’a pas 0sé imiter le naif abandon
du poéme homérique, probablement parce que, sous Auguste, le
bon ton, sinon la morale, exigeait plus de retenue dans une
épopée’.

Pourtant il se dégage bien de toutes ces aventures galantes,
trop pressées les unes contre les autres, une impression facheuse :
nous avons de la peine a garder toujours notre sérieux devant
ces divinités qui ne semblent occupées que de leurs plaisirs : ce
n’est pas une épopée qu'un poéme dont les principaux person-
nages compromettent a tout moment leur dignité. Personne n’a
vu plus nettement qu’Ovide ce défaut du sujet et nel’a faitressor-
- tir en termes plus précis. Il a soin de nous dire, lorsque Jupiter
prend la forme d’un taurean pour séduire Europe: « On ne voit
guere s’accorder ensemble et habiter dans la méme demeure la
majesté et 'amour.

Non bene conveniunt, nec in una sede morantur
Majestas et amor?. »

Nous voila prévenus dés le second livre. Et Ovide a bien vu
aussi que cette galanterie, qui trop souvent nous fait sourire, ne
va pas sans monotonie, que la jalousie trop justifiée de Junon,
par exemple, risque de nous fatiguer promptement®. Et enfin il
sait trés bien que toutes ces vieilles fables sur les amours des
dieux n'ont rien de commun avec la morale ; ce sont des adulteres,
des crimes célestes, « furta, caelestia crimina‘ ». Mais quoi! ce
qu'il aime c’est précisément cette galanterie, dont les auteurs de
Métamorphoses lui donnaient I'exemple; avant de les imiter, - il

morale qui régle I'union des sexes était, des les temps les plus lointains, étrangére &
la mythologie.

1. Gaillard cite encore comme exemple le chant de Polyphtme (Ov., XIII, 589-
807). C’est une chanson légére, qui admet une sorte de jeu, consacré peut-dtre par
'usage populaire, mais ce n’est pas « un discours ridicule » et I'intention « bur-
lesque » n’y est pas du tout évidente. Sur ces surprises, auxquelles on est exposé en
jugeant les Alexandrins et leurs imitateurs, voyez Jules Girard, dans le Journal
des Savants, 1894, p. 538 et 64a.

2. Ov,, 11, 846.

3. Ov., 111, 262 : « Profeci quid enim totiens per jurgia? dixit. »

4. Ov., VI, 131. Gf. I, Go6, 623 ; II, 423 ; 111, 7, 266; 1V, 174, 3275 IX, 557.




LES IDEES ET LES PERSONNAGES . 103

avait écrit les Amours, les Héroides, I'Art d’aimer, les Remédes
d’amour, le poeme sur le Fard, et la tragédie de Médée; par
conséquent depuis une quinzaine d’années au moins il vivait plongé
dans la poésie’-érotique;'il-‘a 'beau dire dans son prélude qu’il
aborde une entreprise toute nouvelle pour lui', ses intentions ont
pu changer, mais non sa nature et ses fréquentations. Ses dieux
et ses héros sont toujours bien ceux de Callimaque, de Philétas,
de Phanoclés et d’Euphorion. « Ovide, dit Quintilien, badine
méme dans le poeme héroique et il est trop amoureux de son
esprit®. » Oui, amoureux jusqu'a aimer ses défauts, dont il a parfai-
tement conscience, et a les aimer dans les autres. Tenons-nous en,
comme toujours, au jugement de Quintilien ; mais ne condamnons
pas trop vite le charmant poéte. Il lui arrive de dire que les amours
des dieux sont « des faiblesses, des adultéres »; n’est-ce pas
reconnaitre qu'il y a une loi morale qui s’impose a eux aussi
strictement qu’aux hommes, et cet aveu tacite n’est-il pas a I’hon-
neur du temps® ? Puis ces dieux ont beau satisfaire trop souvent des
caprices coupables, ils n’en sont pas moins investis d’'une autorité
morale, ou plutét ils sont I'autorité, ce qui suffit, a défaut d’autres
titres, a les faire respecter, et c'est encore un point par lequel ils
ressemblent a beaucoup d’hommes. Grande ressource pour Ovide !
Il n’exaltera pas leurs vertus, mais il les montrera chatiant le
crime*; I'ensemble de l'ouvrage ne sera peut-étre pas plus édi-
fiant, mais au moins il y aura des diversions, aprés lesquelles on
reviendra avec plus de plaisir encore au spectacle des vices
aimables. .

. L’érudition dans la poésie alexandrine marche toujours de pair
avec la galanterie. Quoique Ovide n’abuse pas des fables rares®,
il aime assez 4 montrer qu’il n’y a point de personnage si humble
dans le monde héroique qui lui soit inconnu, et surtout il tient a
nous convaincre qu’il a en réserve des trésors de science, dont il

1. Ov., I, 2. Avec Lejay je lis :

Di, coeptis (nam vos mutastis et ille)
Adspirate meis.

2. Quintil., Inst. or., X, 1, 88: « Lascivus in herois quoque Ovidius et nimium
amator ingenii sui. »

3. Voyez de méme dans Callimaque, Hymne & Délos (IV), le réle de Junon
(vers 55 & 25g), et notamment son difcours (240-248): « oftw viv, & Znvog
oveidea... »

4. Ov., 1, 125-415; VIII, 616-724.

5. Voyez plus haut, p. 73.



104 LES METAMORPHOSES D OVIDE

pourrait nous éblouir s’il le voulait. Il nomme par leurs noms
trente-trois des chiens d’Actéon; arrivé au trente-troisieme, il
coupe court a l’énumération en ces termes : « Il serait trop long
de nommer'les 'autres!»)Ce 'n’est qu'une feinte; car nous en
voyons accourir encore trois un peu plus bas?, qm ont pris par
un sentier de traverse. Néanmoins sachons-lui gré de cette rete-
nue: il aurait pu en nommer quatre-vingt-cing®. Eschyle en
connaissait quatre‘. Méme procédé dansle passage ol est racontée
la lutte entre Phinée et Persée *; Ovide nomme trente-neuf des
combattants, puis il fait une pause pour reprendre haleine®; mais
ne nous y trompons pas, sept autres guerriers vont encore
venir tomber sous nos yeux' et Ovide regrette visiblement de
s'arréter au septieme *. De méme Callimaque se plait a nous révéler
les noms des nymphes les plus chéres 2 Diane®. Ce n’est pas que
ces énumérations soient particuliéres a la poésie alexandrine ; il
n'y en avait nulle part autant que chez les aédes primitifs; le
Catalogue des vaisseauxr dans le second chant de I'/liade et la
Théogonie sont la pour en témoigner'®; le poeme hésiodique qui
célébrait les mortelles aimées des dieux était le Catalogue par
excellence. Mais on sent que ces vieux poetes ont, avant tout, le
désir d’instruire, ou bien de servir un intérét, quel qu'il soit ;
c’est méme ainsi que I'on explique comment certains morceaux
complémentaires ont pu étre introduits aprés coup dans I'Jliade**."
L’effort que I'auteur impose 2 sa mémoire pour ne rien omettre

1. Ov., 111, 206-234. Vers 235 : « quosque referre mora est. »
. Ibid., 232-233.
. Hygin, Fable 181.
. Eschyle, fragm. 245, Nauck.
. Ov., V, 1-148.
. Ibid., 249 : « plus tamen exhausto superest. »
1bid., 149-206.
. Ibid., 207. « Nomina longa mora est media de plebe virorum Dxcere »
Voyez encore dans le méme genre les nymphes de Diane (III, 171-173), les matelots
tyrrhéniens (II1, 605-649), les surnoms de Bacchus (IV, 11-17), les chasseurs de
Calydon (VIII, 301-317), les Songes (XI, 633-645), les Centaures et les Lapithes
(XIIL, 210-530), les victimes d’Ulysse (XIII, 255-260 quique minus celebres... )
9. Gallimaque, Hymnes, IIl, 187-224. Cf. Ov., III, 171-173.
10. Voyez aussi Hésiode, Bouclier d’Hercule, 177-188 (Lapithes et Centaures).
« Magna pars Hesiodi in nominibus est occupata. » Quintil., /ust. or., X, 1, 52.
Cf. Eschyle, Perses, 15-58; 302-330 ;°765-778.
11. Maur. Croiset, Histoire de la litt. gr., I, p. 207. L’interpolation des noms
des Néréides dans Homere, Iliade XVIII. 3g-49, postérieure & Hésiode, est anté-
rieure & I’époque alexandrine.

©=1 DOE W




LES IDEES ET LES PERSONNAGES 105

donne alors au récit une naiveté pleine de saveur; a ses yeux
I’énumération c’est le sujet méme. Il en va tout autrement chez
Ovide et on s’apergoit, vite qu’il reléve d’une autre école. Quand
il nomme par leurs noms trente-six des chiens d’Actéon, il jette
dans le développement un hors-d’ceavre, qui lui a peu codté ; ou
bien il a eu sur sa table un manuel, ol tous ces noms se trouvaient
réunis ', ou bien il a transporté dans la mythologie des noms que
les Grecs donnaient réellement a leurs chiens et qui n’étaient en
réalité que des épithétes trés communes ®. Dans les deux cas il n’y
a plus ni effort d’esprit, ni utilité. Aucune bonne raison n’oblige
le poéte 4 mettre dans sa liste trente-six noms au lieu de trente-
cing ou de trente-sept ; il pourrait a son gré ’étendre ou laraccour-
cir ; quand il s’arréte, c'est uniquement parce qu'il craint d’en-
nuyer, et il le dit3. Il est trés vraisemblable cependant que les
Alexandrins ont pris aux poétes primitifs ce goit pour les accu-
mulations de noms mythologiques ou autres; ce n’est pas seule-
ment chez les Grecs que I'on voit ainsi les deux extrémités d’une
littérature se rejoindre ; mais ce qui était chez les uns toute sim-
plicité et toute grace devient artifice chez les autres. Si nous
n’avions rien gardé des Alexandrins, il nous suffirait de comparer
Ovide aux poetes épiques du vieux temps pour retrouver les prin-
cipes de I'art plus récent qu’il imite. Gréace a ce qui nous est par-
venu, nous pouvons bien souvent descendre des Alexandrins 2
Ovide ; mais souvent aussi nous pouvons remonter d’Ovide aux
Alexandrins et reconstituer par la pensée ce qui nous manque;
c’est une induction qui est légitime tant qu’elle reste prudente.

Ce que nous soupgonnons surtout, sans étre toujours en état de
le démontrer, c'est qu’Ovide, quand il a concu son sujet et ses
personnages, a dii s’inspirer trés souvent des Aetia de Callimaque
et que de la vient en particulier ce mélange d’érudition et de
galanterie qui est si apparent dans son ceuvre. Pour se I'expliquer
il suffirait de se rappeler que les Métamorphoses de Boéus et de
Nicandre présentaient déja de nombreux rapports avec les Aetia*;

1. Hygin, Fable 181, suit Ovide, mais ce n'est pas & dire qu'il n’y et rien de
semblable avant Ovide.

2. Mélampus, Ichnobates, Pamphagus, etc...

3. Voyez dans le méme genre les énumérations tirées de I’histoire naturelle (Ov.,
X, 86-105) et de la géographie (Ov., II, a17-261; VII, 220-238, 350-403, 461-
474; XV, 697-764). Cocchia, La geografia nelle Metamorfosi d’Ovidio; Atti
dell’ Accademia di archeologia, letiere e belle arti, Naples, 1896.

4. Voyez plus haut, chap. 11, p. 29 et jo.



106 LES METAMORPHOSES D OVIDE

mais il est clair que tous les poémes de Callimaque étaient éga-
lement familiers a Ovide et que l'influence de ce recueil a da
aussi s’exercer sur lui directement; quoiqu’elle soit peut-étre
moins sensible ici que dans les Fastes, il est aisé d’en saisir la
trace. Ovide énumére des animaux, des plantes et des pierres qui
ont été autrefois des créatures humaines; d’oti vient ce change-
ment ? C’est le sujet de chacun des épisodes du poéme ; toute
métamorphose a une cause, que I'auteur explique par un récit ; il
écrit pour un lecteur curieux, qui, partant de I'état actuel de la
nature, remonte a l'origine des temps et veut savoir pourquoi les
étres ont changé de figure : c’est exactement la méthode de Calli-
maque. Quelquefois méme Ovide emploie ce mot de cause, qui
rend certain le rapp‘rochement avec les Aetia; ainsi un person-
nage veul connaitre pour quelle cause Méduse, seule entre les filles
de Phorcus, eut une chevelure de serpents; un autre pour quelle
causele dieu Achéloiis ne porte qu'une corne sur son front: une
fable plus ou moins développée sert de réponse'. Le cadre est
commode, et en somme il n'y a pas une seule partie du poéme ou
il ne puisse servir; mais Ovide a eu le bon goit de n’en pas
abuser, en raison de sa banalité méme. :

I

Un des procédés les plus ordinaires de I’art alexandrin consiste
a grouper autour d’un nom célebre de la mythologie des détails
empruntés a lavie familiére, de fagcon qu’une action héroique
devienne le prétexte d’un ou de plusieurs tableaux de genre : la
grandeur des personnages forme alors un coritraste piquant avec
le réalisme de la peinture®. Il n’y a pas un chant d'Ovide qui ne
nous en offre plusieurs exemples, et peut-étre, a y regarder de
prés, est-ce la la principale raison pour laquelle ses dieux et ses
héros provoquent l'irrévérence : car leurs amours mémes ne nous
choquent pas dans les vieux poétes, et Ovide ne les a point inven-
tées. Mais a trop rapprocher le monde surnaturel du monde des
humains il a fini par dissiper complétement ce respect qu’aug-
‘mente la distance ; quoiqu’il n’ait aucune intention satirique, on
pourrait dire qu’il a mieux que personne préparé la voie a Lucien,

1. Ov., IV, 794 : « Accipe quaesiti causam. »
IX, 1: « Quae gemitus truncaeque deo Neptunius heros
Causa rogat frontis. »
2. Couat, Poésie alex., p. 356, 380, 381. On trouvera 1a tout réunis les
exemples que I'on peut tirer des podtes alexandrins.




LES IDEES ET LES PERSONNAGES 107

s'il n’était juste d’ajouter que ses vers résument trois siécles de
poésie, dont il a contracté du premier coup les habitudes, sans
méme en soupgonner le danger. S'il y a la une erreur, c’est aux
Alexandring/qa’il faut I'imputer ; mais pour étre tout a fait équi-
table, il vaut mieux dire encore que c’était le terme ou devait
fatalement aboutir I'anthropomorphisme ; et, comme le sort de la
religion paienne n’a plus pour nous qu'un intérét rétrospectif, il
reste que les Métamorphoses nous présentent une série d’aimables
peintures, ot la fantaisie s’allie souvent a une grande vérité
d’observation, et c’est encore beaucoup. Voici un jeune homme
qui court sur les pas d’une jeune fille tout en lui faisant une
déclaration d’amour ; oublions qu’il s’agit d’Apollon et de Daphné';
ce sera, si 'on veut, un berger et une bergere, tels qu’'Ovide
avait pu en voir dans la campagne de Sulmone et dont il adoucit
et poétise le langage. Nous prendrions volontiers pour quelque
chasseur ce beau jeune homme qui lave sur la plage ses mains
dégouttantes de sang : c’est cependant Persée qui vient de déli-
vrer Andromede. Il a posé sur un lit d’algues la téte de la Gor-
gone ; au contact du venin qui en sort, elles se changent en
corail ; et alors nous voyons une troupe de jeunes filles folatres,
qui, émerveillées du prodige, cherchent a le renouveler ; les unes
aprés les autres elles vont chercher des branches d’algues,
les approchent de la téte hideuse et les transforment en corail,
en témoignant chaque fois leur joie du succés de I'expérience :
ces jeunes filles sont ‘des nymphes®. Cette chienne qui court,
pour la mordre, aprés la pierre qu'on lui lance, c’est Hécube °.
Ces amoureux qui se regardent et s’entretiennent par un trou du
mur, ce sont Pyrame et Thisbé*.

Ajoutons a cela qu’Ovide connait 2 fond les secrets des
familles héroiques ; avec lui nous pénétrons dans leur intimité ;
nous assistons a4 des scenes domestiques, ou nous aurions beau-
coup de peine 4 nous reconnaitre au milieu des oncles, des tan-
tes, des neveux, des cousins et des arriére-cousins, s’il n’était
la pour nous rappeler leur généalogie. Cette fausse préci-
sion, dans un sujet qui n’en comporte pas, contribue beaucoup
aussi & ramener les personnages aux proportions de I'huma-
nité. Cadmus a recu de son pére Agénor l'ordre de cher-

1. Ov., 1, 452-561.

2. Ov., IV, 740-753.
3. Ov., XIII, 565-571.
4. Ov., IV, 65-80.




108 LES METAMORPHOSES D OVIDE

cher Europe sa sceur'; il quitte Tyr et fonde Thébes ; la tous les
malheurs viennent accabler sa maison ; son premier chagrin lui
est causé par Actéon, fils de sa fille Autonoé; « son front fut
chargé d’un bois qu'il n’avait pas recu de la nature . » Puis c’est
Sémélé, autre fille de Cadmus, qui est foudroyée par Jupiter *
Bacchus, né de leurs amours, voit Penthée, son cousin, mépriser
sa divinité ; Penthée est mis en piéces par sa mére Agavé, subi-
tement prise d’un accés de folie furieuse‘. La quatrieme fille de
Cadmus, Ino, a veillé sur I'enfance de Bacchus, son neveu;
«seule, elle n’avait d’autres chagrins que les disgrices de ses
sceurs ®. » Mais Junon égare sa raison; elle se précipite dans les
flots avec Mélicerte son fils. Cadmus ignore que sa fille Ino et son
petit-fils sont maintenant au nombre des divinités de la mer.
Cédant i sa douleur, il s’est retiré en Epire avec Harmonie, sa
femme; la, il est changé en serpent ; Harmonie gémit sur son
sort pendant qu’il subit cette métamorphose; « elle caresse son
cou glissant, que surmonte une créte®. » Mais elle aussi devient
bientot semblable a lui. Cependant sous leur nouvelle forme ils
trouvent tous deux une grande consolation de ce malheur dans la
gloire de Bacchus, leur petit-fils, désormais adoré du monde entier’.

1. Ov, I, 3.

2. Ibid., 138.

3. Ibid., 253-315.

h. 1bid., 511-733.

5. Ov., 1V, 416.

6. Ibid., 5g9.

7. 1bid., 604. Ces explications mémes sont inintelligibles, si on n'a sous les yeux
un tableau généalogique :

Bélus Agénor
l
|
Danaiis Cadmus (et Harmonie) Europe
| l | |
Lyncus Autonoé Sémélé Agavé Ino

(et Aristée) (et Jupiter) (et Echion) (et Athamas)
| | I I

Abas Actéon Bacchus Penthée Mélicerte

Acrisius

Danaé
(et Jupiter)

Persée



[ LY.

‘LES IDEES ET LES PERSONNAGES 109

Puis nous passons a une branche collatérale de la famille,
qui elle aussi va avoir un héros fameux, Persée. Qui ne sent
qu’il y aun| contraste facheux entre cette précision affectée et les
extraordinaires aventures des personnages ? Ces larmes versées
sur les cornes d’Actéon, ces satisfactions d’amour-propre de deux
serpents ne peuvent nous émouvoir. Si 'auteur nous transporte
loin du monde réel, il ne faut pas qu'il nous y fasse rentrer aussi
brusquement ; nous ne pouvons pas nous associer aux sentiments
de la famille de Cadmus ; toutes ces catastrophes qui lui arrivent
en si peu de temps sont trop en dehors de I'’humanité, et alors
les appels que le poéte adresse a notre sensibilité produisent un
effet absolument contraire a celui qu'il attendait, comme il arrive
toutes les fois que le pathétique n’est pas sincére. Voila un
défaut qu'Ovide a sans doute contracté par un commerce trop
intime avec les poétes inférieurs de I'alexandrinisme, notamment
avec les auteurs de Métamorphoses ; on s’en apercoit aisément
dans les résumés de Libéralis. Ovide laurait évité, s’il n’avait
pas eu tant de souci de poursuivre une vérité d’observation qui
juré souvent avec I'extréme fantaisie des sujets fabuleux. Il y a
une certaine harmonie a trouver entre le réalisme du détail, qui
est ’ceavre de ’écrivain, et le merveilleux de la tradition, qui est
I'euvre de 'imagination populaire. Ovide n’a pas toujours su,
comme les grands maitres de l'art classique, garder la mesure
qui convient ; il n’est pas douteux que Boéus, que Nicandre, et
d’autres poétes de seconde marque en sont en partie responsables.

Mais aussi cette recherche de la familiarité lui a inspiré quel-
quefois de jolis tableaux, ou il égale les conteurs les plus déli-
cats de I’époque alexandrine. Il a eu surtout une idée heureuse
en mettant certains de ses récits dans la bouche de personnages
qu’il a mélés a l'action. C’est une sorte d’artifice que nous
admettons fort bien méme dans un sujet mythologique, et, sans
compter les avantages qu’il présente pour la composition, il
donne au poeme de la vie et de la couleur. Une série de méta-
morphoses est racontée par des jeunes femmes qui filent la laine
au milieu de leurs servantes !, une autre par des convives réunis
autour de la méme table®. Ici des oisifs, commentant les nouvelles
du jour, rappellent les lecons que 'on peut tirer du passé®; la

1. Ov., IV, 33-415.
2. Ov., VIII, 547 4 IX, g7.
3. Ov., VI, 313-411.



110 LES METAMORPHOSES D OVIDE

des soldats sous la tente charment les loisirs de la veillée en dis-
courant sur des aventures de guerre'. Ailleurs c’est une femme
grosse a qui, sa bellemére communique les enseignements de
son expérience® ; ou bien encore nous voyons deux ouvriéres
occupées a tisser de brillantes étoffes, sur lesquelles se déta-
chent des figures en couleur. « Aprés avoir pris place d I'écart I'une
de I'autre, elles dressent lears deux métiers et y tendent les fils
légers qui doivent former la chaine ; la piéce est fixée a la tra-
verse, un roseau sépare les fils. Au milieu glisse la trame,
qui, conduite par la navette effilée, se déroule sous leurs doigts,
s’entrelace a la chaine et s’unit avec elle sous les coups du peigne
aux dents aigués. Les deux ouvriéres se hatent et, la robe assu-
jettie autour de leur sein, elles pressent le mouvement de leurs
mains habiles ; leur désir de vaincre trompe la fatigue. Elles
emploient pour leur tissu la pourpre, que Tyr a préparée dans
ses vases d'airain, et marient si bien les teintes que I'cil les
distingue & peine ; tels, frappés par la pluie, les rayons du soleil
décrivent un arc, dont la courbe immense colore 1’étendue des
cieux; il brille de mille nuances variées, mais le passage de I'une
a Pautre échappe au regard, tant elles se fondent aux points de
contact, quoique aux extrémités la différence éclate®. Sous les
doigts courent les souples fils d’or et des histoires de I'ancien
temps se déroulent sur la toile*. »

Les dieux et les héros des Métamorphoses ne sont pas seule-
ment des hommes ; ce sont des Romains du temps d’Auguste.
C’est ce que M. Ebert a niis en lumiére avec une grande richesse
d’érudition®. Nous avons déja vu qu'Ovide peche plusieurs fois
contre la chronologie fictive qu’il a établie dans le monde
héroique ; ce ne serait rien encore ; mais il peche aussi contre la
chronologie réelle des temps historiques ; il fait dire a Pythagore,
qui a vécu au vi°® siecle, que Tyr n’est plus une ile, que les villes
d’Hélice et de Buris, en Arcadie, ont été submergées par la mer ;
ici Pythagore est prophéte sans s’en douter ; car il devance I'his-
toire de plus de deux cents ans®. Mais I’anachronisme est partout

. Ov., XII, 146-574.

. Ov,, 1X, 273-397.

. Passage cité par Sénéque, Quest. nat., I, 3, 4.

. Ov., VI, 53-69.

. Ebert, Der Anachronismus in Ovids Metamorphosen, Ansbach, 1888.

. Haupt sur Ov., XV, 288 et 293. Ces erreurs font comprendre que des
copistes se soient crus autorisés 4 introduire dans le discours de Pythagore des vers

SEOE WO W -




LES IDEES ET LES PERSONNAGES 111

dans les Métamorphoses. M. Ebert s’est attaché surtout 4 mon-
trer qu’on le rencontre sans cesse dans la peinture des meeurs ¢t
des usages;, La| maison des -temps héroiques, c’est la maison
romaine ; le vétement, c’est le vétement romain ; les cérémonies
du mariage et des funérailles, les rites du culte se célebrent a la
romaine ; les guerriers combattent comme les soldats des légions ;
les enfants des héros vont a I’école, ils portent la bulle au cou et
apprennent a écrire. Ovide en effet est peut-étre de tous les pottes
latins celui auquel le gott du primitif est resté le plus étranger’.
Il a plus qu’aucun autre 'ime moderne et il s’en fait gloire :
« Que d’autres regrettent I'antiquité, s’écrie-t-il ; pour moi je me
félicite d’étre né si tard ; ce sitcle il convient & mes gotts.

Prisca juvent alios: ego me nunc denique natum
Gratulor ; haec aetas moribus apta meis. »

Et ce n’est pas, ajoute-t-il, parce que le bien-étre a augmenté,
parce que ’homme a dompté la nature a force d’énergie ; « c’est
parce que nous sommes plus cultivés et que la rusticité de nos
premiers aieux ne s’est pas perpétuée jusqu’a nous.

Sed quia cultus adest nec nostros mansit in annos
Rusticitas priscis illa superstes avis 2. »

Et notons encore ceci : il sait trés bien que les épouses d’Hector
et d’Ajax étaient simplement vétues, c’est lui-méme qui le dit®;
par conséquent il n’est pas sans avoir remarqué la différence qui
sépare les meeurs homériques de celles de son temps. Mais il lui
plait mieux de ne pas peiner sur un pastiche: ses héros seront
tels que peut se les figurer sans étude un contemporain d’Auguste.
M. Ebert a montré que ce dessein se trahit dans la mise en scéne,
et pour ainsi dire dans le décor du poéme. Mais il n’est pas moins
évident que 'anachronisme est aussi dans les pensées, dans la
maniére de concevoir les caractéres, dans les discours que tien-
nent les personnages. Or des poktes grecs avaient déja usé, avant

apocryphes, ou il est question de la déchéance d’Athénes comme d'un fait accompli
(XV, 426-430). Ici vraiment la faute est trop grossidre pour qu’on puisse 'attribuer
a Ovide. Korn, Ehwald, et Riese, dans leurs éditions, s’y refusent également.

1. Voyez ce que Taine dit de Tite-Live, Essai sur Tite-Live, p. 15 et77. Virgile
lui-méme, malgré ses efforts, n’a pas toujours réussi & éviter ce genre d’anachro-
nisme; Gaston Boissier, Nouvelles promenades archéologiques, p. 356-357.

2. Ov., Art d’aimer, 111, 121. .

3. Ibid., 109 & 113.



112 LES METAMORPHOSES D OVIDE

Ovide, de cette liberté dans la combinaison des fables anciennes
avec les idées nouvelles. S’il avait cru nécessaire de s’en justifier,
il aurait pu citer Fexemple de-Callimaque, de Théocrite ou d’Apol-
lonius'. Ses dieux sont des images des Césars, comme ceux des
poetes alexandrins sont des images des Ptolémées. Leur cour est
galante, sans cesse agitée par des intrigues ol se mélent 'amour
et 'ambition ; trés portés eux-mémes au plaisir, ils frappent de
coups terribles ceux qui bravent leur autorité, ou qui traversent
leurs passions : le plus grand des crimes c’est celui de lese-ma-
jesté. La discorde divise parfois les membres d’'une méme famille,
et alors elle est d’autant plus désastreuse: Penthée refuse ses
hommages a Bacchus, son cousin ; Acrisius 4 Persée, son petit-
fils. Et sur ce vaste tableau des troubles qui agitent le monde
héroique plane la figure de Jupiter. La mythologie, jusqu’au xvin*
siecle, a souvent servi a faire entendre a mots couverts ce qu’on
ne peut pas dire publiquement sous un monarque absolu. Ovide
n’a pas enfermé de parti pris des allusions politiques dans les
Métamorphoses, mais elles refletent naturellement les pensées
qu’ont fait naitre chez lui et ses lecteurs les événements dont ils
ont été témoins. Pour son malheur il a méme vu de trop prés les
dieux de la terre ; il semble qu’il ait lu dans I'avenir, quand il
dit d’Actéon: « Examinez en juge équitable; le hasard vous
paraitra plus coupable que lui: quel crime en effet pouvait-on
imputer a ’erreur®? » Quand le poéte se consumera dans Pexil,
c’est exactement ce qu'il alléguera pour sa propre défense, en se
comparant lui-méme a Actéon®; tant il est vrai que toute cette
mythologie est vivante et pleine d’enseignements pour un homme
de cour. Callimaque I'a bien compris aussi, lorsqu’il cherche a
Justlﬁer Minerve d’avoir frappé Tirésias d’une cécité éternelle :
il rejette la faute sur le destin ; il fait valoir la compensation que
la déesse a accordée au malheureux en lui inspirant I’esprit pro-
phétique*. Mais on voit assez que Callimaque, plus avisé qu’'Ovide,
a compris a_temps la lecon : le sage, lorsqu’il vit pres des dieux,
doit se défier de tout, et particulierement du hasard.

Si on lit avec attention les Hymnes de Callimaque, en s’éclai-
rant de tous les renseignements que peut nous fournir Phistoire

1. Couat, Poésie alex., p. 261.

a. Ov,, 11, 141.

3. Ov., Tristes, 11, 103. Cf. III, 5, 4g el 6, 27; Pont., 111, 3, 74.
4. Calhmaque, Hymnes, V, 7o- 130




LES IDEES ET LES PERSONNAGES 113

de son temps, on reconnait qu’il a eu sans cesse présents a l'es-
prit les ordres ou les desseins de Ptolémée Philadelphe; il faut
donc savoir découvrir)les pensées|secréetes qui se cachent entre
les lignes. Mais il y a aussi des passages ol nous n’avons aucun
effort 4 faire pour retrouver dans ces poémes I’histoire contempo-
raine ; rejetant tous les voiles, elle s’y fait jour hardiment au
milieu du récit épique’. Il en est de méme chez Ovide: son
esprit est si bien tendu vers Rome, et d’une fagon si constante,
que par instants il s’échappe brusquement de la société des héros
grecs et revient d'un bond aux sept collines. Il n’a pas la patience
d’attendre le quatorziéme chant ; il faut qu'il les revoie de temps
en temps, comme si ’'Olympe méme était pour lui un lieu d’exil.
Parfois une comparaison lui permet de franchir la distance; I’at-
tentat de Lycaon contre Jupiter lui rappelle le meurtre de Jules
César ; le maitre du monde vient a peine de chatier le sacrilége,
qu’il recoit des dieux des protestations de dévouement, comme
Auguste en a recu de ses concitoyens aprés la mortdu dictateur®.
Cadmus a tué le serpent de Thébes; des dents du monstre
semées en terre naissent des guerriers qui sortent lentement des
sillons ; « ainsi, aux jours de féte, quand s’éleve la toile du
théitre, on voit paraitre les personnages qu’elle représente ;
d’abord ils montrent le visage, puis peu 4 peu le reste du corps,
jusqu’a ce que, se déroulant par un mouvement lent et continu,
ils apparaissent tout entiers et posent les pieds sur le bord de la
scéne®. » Orphée, entouré par les Ménades qui vont le mettre
en pieces, ressemble au cerf assailli par une meute dans une
chasse de IP'amphithéitre’. Le sang de Pyrame jaillit de sa
blessure comme l'eau que laissent échapper les fentes d’un
tuyau de plomb®. En général les vieux pottes grecs décrivent
au moyen des comparaisons ce qui est éternel dans la nature;
de la de petits tableaux, ot la réalité, méme lorsqu’elle est
familiere, ne nuit pas a Deffet de Paction héroique. Ovide,
au contraire, nous arrache brusquement au spectacle du monde
primitif pour attirer notre attention sur des scenes ou sur des
traits de moeurs propres a sa nation et a son temps; nous

1. Callimaque, Hymnes, I, 70-go; II, 25-27; IV, 160-190; Gouat, Poés. alex.,
p. 197-237.
2. Ov,, I, 200-205. Cf. 175-176.
3. Ov., III, 111-114.
4. Ov., XI, 25-a7.
5. Ov., IV, 121-124. Il pense 2 la canalisation des eaux amenées par les aqueducs.
XIX. — Larave. — Ovide. 8




114 LES METAMORPHOSES D OVIDE

avons un peu de peine ensuite a remonter le cours des sidcles
pour revenir a Lycaon ou a Cadmus. Ailleurs méme Ovide fait i
de toute comparaison; Daphné vient d’étre changée en laurier ;
qu’elle se console : son feuillage servira 4 couronner les triompha-
teurs romains et il ombragera I'entrée de la demeure impériale
sur le Palatin . L’ambre, formé des pleurs que versent les sceurs
de Phaéthon, fournira de brillantes parures aux dames du
Latium* Les Troyens errants sur les mers passent prés du pro-
montoire d’Actium, « aujourd’hui fameux par son temple d’Apol-
lon® ». Voila autant d’indices qui nous révelent clairement les
habitudes d’esprit de I'auteur. Mais ajoutons que si I’anachro-
nisme des idées et du langage se rencontre partout dans les M¢é-
tamorphoses, comme I'a démontré M. Ebert, ces passages, ou
Ovide sort délibérément des temps mythiques, sont en somme
rares et de peu d’étendue*. Lorsque Virgile célebre dans I'Enéide
les héros de la république et la bataille d’Actium, il a soin d’ame-
ner avec art les grands souvenirs qu’il emprunte a Ihistoire ;
Ovide n’a pas pris tant de peine; mais aussi il n’avait pas besoin
de justifier les courtes échappées qu’il s’est permises quelquefois
du cé6té de Rome. Dans I'Hécalé de Callimaque Thésée ne racon-
tait-il pas qu’il avait vu a Athénes le beau stade du Lycée, ou des
jeunes gens frottés d’huile s’exergaient a la course®? Et Callima-
que est un érudit, profondément versé dans la connaissance du
passé ; c’est donc qu’ici encore il y a une convention admise de
tous depuis I'époque alexandrine. Est-elle beaucoup plus hardie
qu’une foule d’autres, sans lesquelles I'art n’existerait pas? Y a-
t-il méme jamais eu, dans aucun temps, un poéte qui ait pu s’en
affranchir complétement, et alors dans quelle mesure est-elle
acceptable ? Il faudrait ignorer combien la question est délicate
pour reprocher sévérement 4 Ovide d’avoir mélé 'antique et le
moderne et pour ne pas golter nous-mémes, comme ses premiers
lecteurs, la saveur particuliére de ce mélange.

1. Ov., I, 560-563.

2. Ov., II, 364-366.

3. Ov., XIII, 715.

4. Si I'on excepte, bien entendu, le chant XV.

5. Schneider, Callimachea, 11, p. 187. 1l faut, il est vrai, admettre comme cer-
taines les restitutions de Schneider. Voyez Couat, Poés. alex., p. 383.




CHAPITRE VII

LA NARRATION EPIQUE

Ovide, comme tous les Romains cultivés, a été nourri, dés son
jeune age, de la lecture d’Homére; comme toute I’antiquité, il
I'appelle « le grand, 'immortel Homeére. » Ses ouvrages sont
une source inépuisable, ol viennent s’abreuver ses successeurs ;
il estle type du poéte parfait, ou plutét il est la poésie méme *.
Mais Ovide partage, a peu de chose prés, 'opinion de Callima-
que: apreés avoir payé au pére de I’épopée un juste tribut d’hom-
mages, il se tourne vers des auteurs dont les goits répondent
mieux aux siens et dans la société desquels il se sent moins petit.
Le grand Homére est aussi « le vieil Homere, antiquus, senex
Homerus®. » La poésie guerriére surtout n’a point de charmes
aux yeux d’Ovide; il avait bien composé, pour ses débuts, une
Gigantomachie ; elle ne manquait point de souflle, parait-il ; mais
c’était la une erreur de jeunesse ; il aimait Corinne ; qu’aurait-il
gagné i chanter Achille, Hector et Ulysse ? Il a donc dit adieun
aux illustres guerriers de la mythologie®. Ces déclarations, par
ou s’ouvrent les deux premiers livres des Amours, il les a renou-
velées, 4 la fin de sa carriere, du fond de son exil*. Sans aucun
doute elles expriment sa véritable pensée; il ne faut donc pas
s’étonner que le sujet de I'/liade tienne en quelques vers dans les
Métamorphoses®. 1l a bien pu prendre dans le poéme grec quel-

1. Ov.,, Am., 1, 8, 61; 15, 9; II, 8, 28 et g, 25; Artd’aimer, 11, 4, 109, 279 ;
11, 413 ; Rem., 365, 373 ; Tristes,1, 1, 47; 6, 21; 11, 379; IV, 10, 22 ; Pont.,
1L, 10, 13; 111, 3, 31; 9, 24; 1V, 2, 31 et 13, 27.

2. Ov., Art d’aimer, 11, 4 et 109.

3. Ov.,, Adm., I, 1 et I, 1, 11 & 38.

4. Ov., Pont., 111, 3, 31.

5. Ov., XII, 579-586.



116 LES METAMORPHOSES D OVIDE

ques légendes, qui, du reste, se trouvent encore ailleurs ; mais il
semble avoir fui les occasions de lui emprunter un de ces larges
tableaux de bataille gi-excelle le vieil atde. Et pourtant il y a
dans les Métamorphoses des actions héroiques, et il ne pouvait
pas en étre autrement ; les noms de Cycnus, de Cadmus, de Per-
sée, de Jason, de Thésée ou d’Enée évoquaient avant tout dans
Pesprit des images guerriéres, auxquelles il était impossible de
ne pas faire une place, ne fit-ce que pour produire cette variété
d’effets, qui est un des éléments essentiels de I'art d’Ovide; il a
entrepris les Métamorphoses aprés ses poémes d’amour avec I'in-
tention de se plier a un geare plas noble et plus sévére ; quoique
ce fiit beaucoup présumer de ses forces, il fallait au moins qu’il
tentit de méler quelques combats a ses tableaux érotiques ou
merveilleux ; il ne pouvait s’en dispenser dans un po¢me en quinze
chants, ou il appliquait d’un bout 4 Pautre le metre de I'épopée.
Le jugement qu’il a porté sur ses ouvrages dans son exil de
Tomes nous donne a penser qu’il faisait assez bon marché des
¢épisodes guerriers des Métamorphoses. 11 dit a 'Amour: « Tu
ne m’as point permis de m’élever jusqu’au rythme Méonien’, ni
de chanter les exploits des guerriers fameux; peut-étre ton
arc et ton flambeau ont-ils détruit ce qu’il pouvait y avoir de
vigueur dans mon talent; tandis que je célébrais ton empire et
celui de ta mére, il ne restait plus & mon esprit assez de loisir
pour une grande ccuvre®. » Voila déja un aveu qui nous dispose
a I'indulgence. Ainsi quelques passages des Métamorphoses, ou
Ovide a fait retentir le son des armes, ne sont pas & ses propres
yeux un titre suffisant pour qu’il se range parmi les émules de
I'lliade. Comment nous attarderions-nous & démontrer que ses
guerriers n'ont pas la grandeur morale qui distingue ceux
d’Homeére®, que ses tableaux de bataille ne nous émeuvent pas
parce qu'il n’est pas ému lui-méme, et enfin qu'aucune des figures
qu’il y fait paraitre n’excite véritablement I'intérét ? Pour que ce
genre de sujets nous passionne, il faut que le poéte nous montre
au premier plan quelques héros, qu’il ait su nous rendre chers ;
il faut qu’a leur sort soit attaché celui d’un grand nombre
d’hommes, que nous prenions parti pour eux, que chaque trait
qui siffle autour de leur téte nous fasse trembler pour leur vie. I1

1. Dontle modéle a été donné par le potte de Méonie,” Homere.
a. Ov., Pont., 111, 3, 31.
3. Jules Girard, Le sentiment religieux en Gréce, p. go.




LA NARRATION EPIQUE 117

est clair qu’il ne pouvait en étre ainsi dans les Métamorphoses,
puisqu’il n’y a point d'unité réelle, partant point de preparatlons
ni de suite dans les|passions; ni-de premiers réles, ni de carac-
téres soutenus. On ne peut pas raisonnablement demander a un
ouvrage de cette sorte d’étre composé comme I’Enéide.

On ne peut pas davantage demander a Ovide de concevoir la
guerre comme les Grecs de l'époque homérique Il a manifesté
hautement Phorreur qu’elle lui inspirait; il est vrai qu’il venait
alors d’étre supplanté par un officier dans les bonnes graces de
Corinne'. Mais on peut I’en croire: il s’est arrété dans la carriere
des honneurs juste au moment ou il lui aurait fallu, pour avancer,
aller servir loin de Rome comme tribun de légion2. Il y a dans
les Métamorphoses deux grands tableaux de bataille; 'un repré-
sente la lutte de Persée contre Phinée®, I'autre celle des Cen-
taures contre les Lapithes*. Ce qui frappe tout d’abord, c’est
’atrocité du carnage; Ovide déploie déja dans la description des
blessures cette effroyable richesse d’invention, qu'on a souvent
notée comme une nouveauté chez les poetes latins qui'ontimmé-
diatement suivi. Voici le Centaure Eurytus qui vomit sa cetvelle
par la bouche au milieu de flots de vin et de sang®; voici le
Lapithe Céladon & qui un ennemi a brisé les os de la face; les
yeux sont sortis de leur orbite et les narines, repoussées en
arriére, se sont fixées au palais®. A coté de lui tombe Amycus;
son menton fracassé pend sur sa poitrine et il crache ses dents
brisées’. Un peu plus loin Grynée a eu les deux yeux crevés par
un bois de cerf: I'un reste fixé & cette arme improvisée, l'autre
roule sur la barbe du Centaure et le sang figé I'y retient sus-
pendu®. Par suite de cette recherche dans I'horrible les atti-
tudes sont parfois étranges ; Rheetus profite du moment, ou son
adversaire Evagrus a la bouche ouverte, pour plonger jusque dans
sa gorge un tison enflammé®. Pélate veut arracher le barreau d’une

1. Ov., Am., III, 8.
. Ov., Tristes, 1V, 10, 105.
Oblitusque togae ductaeque per otia vitae
Insolita cepi temporis arma manu.

[

. Ov., V, 1-235.

. Ov., XII, 146-535.
. Tbid., 238.

. Ibid., ab5o.

. Ibid., 255.

. Ibid., 266.

. Ibid., 293.

© o~ O W& W



118 LES METAMORPHOSES D OVIDE |

porte, mais sa main percée d'un coup de lance reste clouée au bois
de la porte; en cet instant méme survient un ennemi qui le blesse
a mort dans le flanc, et il expire sans tomber, suspendu par la
main '. Tout ce faux réalisme prouve d’abord que la besogne du
soldat est pour Ovide chose répugnante et qu’il voudrait a force
d’hyperboles et d'inventions bizarres communiquer au lecteur ce
sentiment. En second lieu il est manifeste qu’il n’entend rien a
la guerre; plus il se travaille pour nous épouvanter et plus il nous
persuade que son imagination seule fait tous les frais de cette
peinture. Si I'on veut voir la barbarie primitive dans toute son
horrible simplicité il faut lire chez Homére comment Agamemnon,
aprés avoir tué Hippoloque vaincu, lui coupe la téte et les deux
bras, puis fait rouler le tronc, « comme un mortier », au milieu
de la foule des combattants®. Voila le réalisme qui nous donne
'le vrai frisson; le poéte de I'fliade a vu de sauvages et magni-
fiques guerriers, dont I'ame différait peu de celle qu'il préte
a son Agamemnon; Ovide connait la guerre par les récits des
jeunes nobles, ses anciens compagnons d’études, qui sous la tente
continuaient a lire les philosophes; tantét il se représente les
troupes des temps héroiques a l'image des légions; il suppose
qu’elles ont des cavaliers, des machines et des trompettes®; tan-
tot il dépasse la vraisemblance, & force de renchérir sur les traits
de barbarie qu'il rencontrait dans I'/liade. Ceci revient & dire une
fois de plus qu’il a subila loi commune : il est impossible, quand
on cherche a restituer par I'imagination un passé trés lointain,
de garder la juste mesure ; on est toujours trop en dega ou trop
au dela. Il faut aussi tenir compte de I'influence que les livres
ont exercée sur Ovide a ce point de vue, notamment ceux des
poetes alexandrins. Déja avant lui ils s’étaient complu a ces fan-
taisies terrifiantes et ingénues; chez Apollonius nous voyons
Castor, au milieu des Bébryces, frapper un ennemi prét a s'élan-
cer sur son frére: d'un coup d’épée il lui fend la téte en deux
moitiés, qui tombent a droite et a4 gauche sur les épaules*. De

1. Ov., V, 124. Voyez encore XII, 326, 331, 335, 340, 386, 391, 453. Ovide
s’excuse de ne pas étre plus long : 456, « valnera non memini ». On lui a aussi
prété des inventions du méme goit dont il n’est pas 'auteur. Voyez Korn sur 433.

2. Hom., Il., XI, 145. Comparez IV, 517-538; V, 1-165; XIII, 370-413, 560-
672; XIV, 4o2-53a; XVI, 278-513; 726-750; XVII, 5g97-6a1; XX, 381-418;
4go-503.

3. Ebert, p. 28.

4. Apollon. Argon, 11, 102. Voyez aussi dans le méme genre 107.




LA NARRATION EPIQUE 119

pareils exploits ont di étre aussi rares dans les phalanges macé-
doniennes que dans les légions, et c’est bien pour cette raison
méme que les/hyperboles d’Apollonius et d’Ovide sortent de la
vraisemblance. Mais on ne peut pas leur reprocher de n’étre point
nés au temps d’Homére.

Sil'onveutétre juste il faut, quand on étudie ces tableaux d’Ovide,
tacher d’éviter soi-méme les fautes qu’on reprend en lui; c’est-a-dire
que l'on doit se mettre, autant que possible, dans les dispositions
d’esprit ou il s’est trouvé en composant ses récits héroiques et leur
demander uniquement le genre de plaisir qu’il a entendu nous pro-
curer. Ce qu’ila cherché 4 produire avant tout, ce sont des effets plas-
tiques. MM. Schénfeld et Wunderer ont essayé de préciser les
rapports que les Métamorphoses présentent avec I'art antique’.
Tous deux ont suivi le' méme plan; ils ont d’abord étudié les pas-
sages ol sont décrites des cenvres d’art imaginaires, les portes du
palais du Soleil?, les tapisseries de Minerve et d’Arachné?, le
cratere d’Enée*. Puis ils se sont demandé s’il y a dans les Méta-
morphoses des tableaux, ou Ovide aurait imité directement, non
des poémes, mais des ceuvres dues a des sculpteurs ou a des
peintres. Les résultats de cette recherche sont des plus incer-
tains ; mais la question était insoluble ; pour la résoudre il faudrait
que nous eussions conservé tout ce que la Gréce avait produit
avant Ovide dans le domaine de la poésie et des beaux-arts, et
méme dans ce cas, son propre témoignage nous faisant défaut, le
doute serait toujours permis. Le portrait qu’il fait de Cassandre®
lui a-t-il été mspu'é par les poétes, ou par un tableau de Théorus,
qul se voyalt a Rome dans le temple dela Concorde®? Bien habile
qui pourrait en décider. Néanmoins la conclusion de M. Wunderer
est trés juste”: aucun poete latin du temps d’Auguste n’a subi
plus profondément Vinfluence des artistes grecs. Vouloir I'établir
par une comparaison minutieuse entre ses vers et les monuments
qui nous restent est une entreprise chimérique ; mais il est bien

1. P. Schonfeld, Ovids Metamorphosen in ihrem Verhdltniss zur antiken
Kunst, Leipzig, 1880; W. Wunderer, Ovids Werke in ihrem Verhdltniss zur
antiken Kunst, Erlangen, 1889. Wunderer a étendu la question & tous les ouvrages
d’Ovide.

. Ov., II, 5-18.

. Ov., VI, 70-102 et 103-128.

. Ov., XIII, 681-701.

. Ov., XIII, 410.

Plin., Hist. nat., XXXV, 144. Schénfeld, p. 49g.
. Wunderer, p. 68.

g SSOTEes R



120 LES METAMORPHOSES D OVIDE

vrai qu'Ovide par ses procédés de composition et de description
se rapproche beaucoup des peintres et des sculpteurs; on peut
méme affirmer que ce n’est pas la 'effet du hasard, mais qu'il a
réellement cherché a'rivaliser“avec eux; et ces artistes, ce sont
surtout ceux qui ont travaill¢ depuis Alexandre pour les princes
du monde grec. Seulement ajoutons que ce rapport entre les
beaux-arts et la poésie s'est établi bien avant lui; il apparait
déja dans les productions de I'école alexandrine, de telle sorte
qu'Ovide a subi doublement Pinfluence des arts du dessin; elle
s’est exercée sur lui directement, parce que de trés bonne heure il
a eu sous les yeux, & Rome méme, une foule de chefs-d’eeuvre,
qui contribuaient a I'ornement des maisons particuliéres et des
lieux publics*; et en outre il a appris, en lisant les poétes des
trois derniers siécles, a rendre a 'aide des mots les effets que les
artistes obtiennent h l'aide des couleurs, du bronze ou de la
pierre. Dans ce genre de composition il est devenu un maitre a
son tour; sa supériorité éclate presque a chaque page des Méta-
morphoses.

Les combats qu’il raconte ne sont point des batailles rangées,
livrées en rase campagne ; c’est qu’il veut un décor a la fois trés
riche et bien limité. Chez Homere nous assistons a de véritables
mélées, pleines d'imprévu, que les chars de guerre traversent
en tous sens. Chez Ovide les combattants s’attaquent par grou-
pes symétriques et successifs ; ses tableaux sont moins conformes
a la réalité, mais comme on y sent le désir de plaire, et quel
charme pour les veux ! La lutte soutenue par Persée et par ses
compagnons a pour théitre un palais en Ethiopie; elle éclatea la
suite d’un repas de noces, auquel assistaient les princes de pays
lointains et mystérieux; il en est venu de I'Inde, de I'Assyrie et
de diverses parties de PAfrique : autant de circonstances qui per-
mettent a4 'auteur d’exposer & nos regards, comme dans une
scéne de féerie, les colonnades d’un portique, les appréts d’un
festin troublé par la discorde, les costumes exotiques des con-
vives, les vases ciselés, dont ils se sont fait des armes ®. Le com-
bat des Centaures et des Lapithes succéde aussi 2 une féte nup-
tiale. La querelle a éclaté dans une vaste caverne, ol se trouvaient
réunis, autour d'une table brillamment servie, Hippodamie et ses
compagnes, les Centaures & la nature hybride et les chefs thes-

1. Wunderer, p. 6 a g.
a. Ov., V, 1-235.




LA NARRATION EPIQUE 121

saliens, leurs hétes. Quand bien méme nous n'aurions conservé
aucun des monuments ou cette fable était représentée, nous
pourrions aisément nous figurer, rien qu'en lisant Ovide, quel
parti les artistes 'en“avaient tiré. Elle offre un contraste plein de
charme entre les formes viriles des guerriers, les corps de che-
vaux, les draperies des femmes qu'on enléve et les accessoires
dont les combattants ont armé leurs mains ; lavariété des mouve-
ments s’ajoute a la variété des personnages; ils s’agitent dans des
attitudes violentes et parfois un peu étranges, mais toujours
savamment réglées ; il est facile de voir quc le poete les fait défi-
ler sous nos yeux en les opposant les uns aux autres par petits
groupes. On dirait une série de métopes sculptées sur la frise
d’un temple. Ici le Centaure Amycus assomme Céladon avec un
candélabre; la son compagnon Grynée jette un autel au milien
des Lapithes; plus loin Pétréus est cloué¢ a un chéne qu'il
essayait de déraciner pour en écraser ses ennemis; ailleurs Thé-
sée a sauté sur la croupe de Bianor et brandit une massue au-
dessus de sa téte'. On pourrait, le crayon a la main, recomposer
chaque scéne, et 'on s’apercevrait, en arrivanta la derniére, que
dans cette longue série, qu’on serait tenté de croire uniforme a
distance, il n’y en a pas deux en réalité qui se ressemblent. Les
monuments figurés sont si bien présents a la pensée du poéte,
et il fait si bien effort pour lutter avec eux, qu’a un moment il
y renvoie le lecteur comme s’il désespérait de les égaler ; il vou-
drait donner uneidée de labeauté parfaite du Centaure Cyllare ; il
essaie d’abord de tracer son portrait ; mais a la fin il sent que la
plume, en certains cas, ne vaut pas le ciseau et il continue ainsi:
« Son cou, ses épaules, ses mains, sa poitrine rappelaient les
chefs-d’euvre des statuaires ;

cervix umerique manusque
Pectoraque artificum laudatis proxima signis ®. »

Tournons-nous donc vers les monuments. Considérons les
métopes du Parthénon, la frise du Théséion d’Athénes, cclles de
Phigalie et de Sunium, ou est représentéle méme épisode®. Ovide
a-t-il prétendu imiter un de ces modéles a I'exclusion de tout

1. Ov., XII, 245-254, 258-262, 327-331, 345-349.

2. Ibid., 397-399.

3. Roscher et Sauer, art. Kentauren, dans Roscher, Lexikon der Gr. u. R.
Mythologie, p. 1035-1040.



122 LES METAMORPHOSES D OVIDE

autre ? A-t-il reproduit unc ceuvre d’art aujourd’hui perdue ? Ou
bien encore a-t-il associé des images empruntées a la fois aux
artistes et aux/poetes>)ONous/n’en savons rien. Un seul point est
hors de doute : c’est que la scene tout entiére, quel qu’en ait été
le modele, est composée 4 la maniére d’unbas-relief. Qu'il doive
quelque chose a Eschyle’, c’est possible ; mais ses Centaures ne
sont plus, comme dans I'art primitif, des monstres aux oreilles
pointues, aux cheveux hérissés, aux faces de satyres; ce sont des
types de beauté idéale, chez qui s’unissent en un tout harmonieux
les perfections de deux étres dissemblables: ainsi les ont ima-
ginés Phidias et Zeuxis®. Ovide n’est donc pas remonté plus haut
que le v* siécle pour trouver le modéle de ses personnages, et ce
qui nous porte a croire qu’il est descendu plus bas, c’est qu’il
les groupe et les décrit selon les principes de la poésie alexan-
drine, de maniére a nous donner avant tout I'illusion d'une vue
directe des objets sensibles.

Il y a peu d’ouvrages de I'antiquité qui aient rendu autant de
services aux archéologues modernes que les Métamorphoses.
Inversement les monuments figurés, que nous ont laissés les
anciens, nous sont d’un précieux secours pour bien sentir le véri-
table mérite de ce poéme®; en voyant décrits trait pour trait,
chez Ovide, les personnages, les situations et jusqu’aux attitudes
que les artistes ont représentés, nous comprenons mieux quelle a
été son ambition et nous sommes mieux en mesure de lui rendre
justice. Parmi les monuments que I'on peut avec utilité rappro-
cher de ses vers, les fresques de Pompéi occupent le premier
rang, parce que la mythologie y est interprétée exactement dans
le méme esprit®. Laissons-nous aller au plaisir d’admirer les
scénes si variées ol le poéte a mis tout son talent a la fois ingé-
nieux et facile ; prenons chaque livre des Métamorphoses comme
une habitation élégante, ou il nous conduirait de salle en salle
devant des tableaux exécutés de sa main et nous serons émer-
veillés de I'habileté avec laquelle il a composé la décoration de
chaque partie de I'édifice. Il est du nombre de ces auteurs contre
lesquels il ne faut pas se raidir ; nous le devons d’autant moins

1. A la tragédie des Perrhaibides, fragm. 178, 179, Nauck.

2. Schonfeld, p. 66 ; Wunderer, p. 65. ’

3. De la vient qu’en Allemagne on a publié, avec beaucoup de raison, un atlas
des monuments figurés qui fournissent des points de comparaison avec les Métamor-
phoses: R. Engelmann, Bilder Atlas zu Ovids Metamorphosen, Leipzig, 18go.

4. Gaston Boissier, Promenades archéologiques, p. 351.




LA NARRATION EPIQUE 123

que ses procédés sont absolument ceux de nos contemporains.
On a dit des Alexandrins qu’ils avaient cultivé ce qu'on appelle
aujourd’hui« Fart jpour Part,»; on peut le dire d’Ovide, et aussi
de quelques-uns des poétes qui font le plus d’honneur a notre
siécle. C’est un sophisme de prétendre que I'art tient lieu de la
morale ; mais il est encore la derni¢re des jouissances nobles
lorsque s’est évanouie la foi dans les anciens principes, quidon-
naient aux ames la paix, la sérénité et la grandeur. ’
Les tableaux héroiques des Métamorphoses s’adressant surtout
aux yeux, il s’ensuit que I'auteur a di, comme les artistes dont
il s’inspire, préciser ce que les pottes anciens laissaient dans le
vague ou s’abstenaient volontairement d’exprimer. Non seulement
il s’est résigné a cette précision, mais, comme elle était une con-
séquence nécessaire de son systeme descriptif, il I'a recherchée
et poussée aussi loin qu’il I'a pu, et c'est encore ce que lui ont
enseigné les Alexandrins. Si une divinité fluviale est un homme
dans la force de I'dge, et sile but de I'art estde donner I'illusion
de laréalité, il faut que le poete, comme le sculpteur, quand il
nous montrera I'Achéloiis, choisisse entre le fleuve et 'homme,
et, s’il se décide pour ’homme, qu'il fasse saillir tous les mus-
cles de son corps, qu’il en note avec soin les gestes et les atti-
tudes. Au temps d'Homeére cette distinction est inconnue; les
forces de la nature et les dieux qui les personnifient forment un
tout vivant et indissoluble; quand le poéte raconte la lutte
d’Achille et du Scamandre' il emploie, pour décrire I'action du
fleuve, des images qui se pénétrent en quelque sorte les unes
les autres, nous donnant tantét I'idée d’un guerrier qui combat,
tantot celle d'une eau qui déborde, et 'impression est grandiose *.
Sophocle a son tour doit rappeler la lutte d’Achéloiis contre
Hercule ; il subsiste encore chez lui quelque chose de la con-
ception primitive; « du menton du dieu, comme d’une source,
jaillit une eau abondante. » Mais Sophocle ne va pas plus loin;
il aime mieux envelopper cet épisode de mystére que de tenter
une association d'images déja difficile de son temps; il préte
ces paroles 4 un de ses personnages: « Je ne dirai pas les
vicissitudes du combat, car je les ignore; a quiconque assistait
sans peur a ce spectacle de les raconter®. » La réserve de

1. Hom., /1, XXI, 211-384.
2. Jules Girard, Le sentiment religieux en Gréce, p. 27.
3. Sophocle, Trachin., 9-23.



12[1 LES METAMORPHOSES D’OVIDE

Sophocle est encore de la piété. Pour Ovide' son parti est
pris : Achéloiis sera un homme, un lutteur redoutable, rompu a
tous les secrets de la palestre. Il faut bien cependant respecter la
dounnée traditionnelle ; Achéloiis a le don de changer de forme a
volonté ; dans cet instant critique, se voyant prés d’étre vaincu &
la lutte, il s’était, disait la fable, transformé en serpent, puis en
taureau. L'imagination des contemporains d’Ovide 'admet encore
comme une de ces traditions qui sont le bien commun de tous les
poétes ; mais elle ne lui fait pas un plus long crédit; en revanche
relle exige qu'il décrive avec animation et fidélité un lutteur, un
serpent et un taureau, tous les trois dans le feu du combat. Et
alors le plus haut degré de l'art, ce n’est pas, comme au temps
d’'Homére, de produire sur I'ame une forte impression en accu-
mulant des traits qui la laissent pour longtemps indécise et trou-
blée ; c’est, tout au rebours, d’emprunter a la réalité des images
si précises, si nettes, si lumineuses qu’elle croie voir dans des
fictions des corps semblables a ceux qu’elle connait. L’illusion
ne dureraqu’un instant, le temps d’aller au bout du vers; qu'im-
porte ? N’est-ce donc rien que de procurer ce plaisir & des esprits
cultivés, par conséquent peu dociles, et de leur faire une douce
violence, grice i la magie des mots ? Pour mieux y réussir, Ovide
place le récit dans la bouche d’Achéloiis lui-méme; le dieu dit
comment est née sa querelle avec Ilercule, les propos injurieux
qu’ils ont échangés avant d’en venir aux mains; il montre méme
du doigt son front mutilé, témoignage de lavéracité de ses paroles;
ce tour aisé et familier achéve de donner a une scéne héroique
une apparence naturelle, qui sollicite la confiance. Ce caractére
des Métamorphoses vient, comme beaucoup d’autres, de la poésie
alexandrine ; on I’établirait sans peine par I'analyse des contes
épiques de Théocrite, les Dioscures, le jeune Hercule, Hercule et
le lion de Némée?. 1l faut bien dire, pour étre sincére, que méme
dans ce genre de tableaux Ovide n’est pas toujours égal a ses
modeles : lorsque par exemple il montre Jason domptant les tau-
reaux de la Colchide, puis combattant les guerriers nés des dents
du dragon, son récit est bien terne a cété de celui d’Apollonius?;

1. Ov., IX, 1-100.

2. Théocr., xxi1, xx1v, xxv ; Couat, Poés. alex., p. 403. Ajoutez la lutte de
Thésée contre le taureau de Marathon dans les fragments de I'Hécalé de Calli-
maque ; Schneider, Callimachea, t. 11, p. 18g.

3. Apollon., Argon., IlI, 1278-1407; Ov., VII, 100-158.




LA NARRATION EPIQUE 125

mais il n’est pas de moitié aussi long; il semble qu'il soit traité
comme un morceau intermédiaire, sur lequel I'auteur avait hite
de passer’,

II

Tout ce qui éloignait Ovide de I'épopée guerriere devait le
rapprocher de I'épopée d'aventures; quand on connait ses gofits,
on ne saurait s’étonner que dans les Métamorphoses il se mesure
d’assez prés avec 1'Odyssée, tandis qu'il laisse '/liade intacte.
L’Odyssée, d’une structure moins simple et d’un esprit déja plus
moderne, faisant une part plus large 4 1'observation, s’adressant
a la curiosité du lecteur plus qu’a ses sentiments?, devait naturel-
lement P'emporter dans ses préférences. Il n’a pas craint, au
x1v° livre, de revenir a un morceau de ce poéme imité par Virgile
quelques années auparavant, au fameux épisode d’Ulysse chez
Polyphéme. 11 suppose, comme Virgile, qu’'un compagnon d'Ulysse,
nommé Achéménide, abandonné dans I'ile du Cyclope, raconte ce
qui se passa aprés le départ du héros®. Nous avons ici une bonne
fortune trop rare dans cette étude, celle de pouvoir rapprocher
des Métamorphoses deux autres textes dont rien ne s’est perdu.
Que le personnage d’Achéménide soit ou non de I'invention de
Virgile®, il est clair qu'Ovide suit de prés son devancier et qu’il
a eu lintention formelle de I'indiquer lui-méme®. Nous n’avons
Pas a comparer entre eux les deux auteurs latins, mais il est
curieux de voir comment Ovide a glané dans le texte grec quel-
ques traits que Virgile y avait laissés.

1. Parmi les tableaux héroiques, auxquels s’appliquent les observalions déve-
loppées dans ce paragraphe, voyez encore: Cadmus et le serpent, III, 1-130;
Persée et le monstre marin, 1V, 663-752; Apollon et les Niobides, VI, 146-312;
Méléagre et le sanglier de Calydon, VIII, 160-429; la course d’Atalante, X, 560-
680; Achille et Gycnus, XII, 39-145.

2. Maur. Croiset, Histoire de la littérature grecque, 1, p. 346.

3. Hom., Od., IX, 105-566 ; Virg., En., III, 588-691; Ov., XIV, 154-222.

4. On admet en général qu'il est de I'invention de Virgile ; pourtant il peut fort
bien venir de Naevius, d’Ennius, ou d’un autre auteur du méme temps.

5. Quand Virgile dit consertum tegumen spinis (594) et Ovide, spinis con-
serto tegmine nullis (166), on ne peut pas voir la seulement une imitation ; c’est
en réalité une citation. Voila un de ces passages ou il faut appliquer le mot de
Gallio sur la Médée d’Ovide : « palam imitatus est hoc animo ut vellet agnosci ».



126 LES METAMORPHOSES D OVIDE

Notons d’abord que cette idée de repasser sur les traces du plus
illustre poéte de Rome est de la part d'Ovide un pur dilettan-
_tisme ; rien ne l'obligeait a parler d’Achéménide, rien méme ne
I’y invitait, et il semble que la plus simple prudence dat I'en
détourner : aucune métamorphose n’est liée a I’histoire de ce
personnage; les soixante vers ou elle est racontée n'ont aucun
rapport avec le sujet général de 'ouvrage. Ceci est trés signi-
ficatif; puisqu'Ovide, sans que rien I'y contraigne, rivalise, dans
I'imitation d’Homeére, avec le plus grand des poétes contempo-
rains, on peut en conclure d'une maniére générale qu’il n’a pas
cru devoir éviter les sources grecques auxquelles les écrivains de
sa nation avaient puisé avant lui. Il n’est pas de ceux que préoc-
cupe beaucoup le souci de trouver des idées nouvelles; toute
son attention se porte sur la forme, et il a assez de confiance dans
ses propres ressources pour é&tre certain qu’il saura la varier a
son gré. C’est méme la un jeu auquel il prend plaisir, comme les
Alexandrins’, et qui stimule sa verve. Il n'y a, du reste, chez
lui, aucune prétention de faire oublier Virgile; car il I'a toujours
salué comme le maitre incontesté de I'épopée latine®. On voit
bien aussi qu’il a cherché & modifier le théme. Virgile nous montre
Achéménide en Sicile accourant au devant des Troyens: ceux-eci
ne connaissent encore rien de I'aventure d’Ulysse chez le Cyclope ;
par conséquent, le poéte, si bref qu’il soit, peut la raconter
depuis le commencement; il dit la barbarie de Polyphéme et le
chitiment qu’on lui a infligé. Dans les Métamorphoses Achémé-
_ nide, sauvé par les Troyens et parvenu a Gagte avec eux, y ren-
contre Macarée, un de ses anciens compagnons ; il ne peut raconter
ce que Macarée connait aussi bien que lui, le drame dont I'antre
de Polyphéme a été le théitre; Ovide devra se borner aux événe-
ments qui ont suivi le départ d'Ulysse et de Macarée. Mais il est
clair que la matiére est maigre; Virgile I'avait traitée en six
vers®; alors Ovide se rejette hardiment sur les souvenirs com-
muns d’Achéménide et de Macarée ; aprés tout, deux anciens
compagnons d’armes qui se retrouvent ont-ils jamais un autre
sujet d’entretien ? Nous voila donc ramenés tout droit 2 Homere,
et Ovide sait bien ce qu'il fait; car rien ne lui edt été plus facile

1. Dans les Argonautiques Apollonius a repris plusieurs épisodes qui avaient
été traités par Callimaque dans les detia; Schneider, Callimachea, 11, p. 78.

a. Ov., dm., 1II, 15, 7; Rem., 396. Il n’y a pas moins de respect dans les
Tristes, IV, 10, 51.

3. Virg., En., III, 645-650.




LA NARRATION EPIQUE 127

que de nous présenter, lui aussi, Achéménide au moment ou les
Troyens ont abordé en Sicile'. Mais Virgile cherche dans Homére
le pathétique noble; Ovide en tire un pathétique familier, qui
n’est pas sans charme. Achéménide rappelle Ueffroi qu'il ressentit
en voyant le Cyclope jeter d’énormes quartiers de roche sur le
vaisseau d'Ulysse®; ce trait, supprimé par Virgile, a son impor-
tance ici: Achéménide est un soldat; la cruauté du Cyclope
I'épouvante, mais sa vigueur ’émerveille et, maintenant qu’il est
en sireté, il parle avec une nuance de respect de ces bras gigan-
tesques, qui lancaient des projectiles formidables, comme I'etit
fait une machine de guerre®. Ovide n’ignorait probablement pas
qu’au temps d’Ulysse on ne se servait ni de balistes ni de cata-
pultes ; mais il veut peindre deux vétérans qui évoquent les sou-
venirs de leurs campagnes; peu lui importe I'anachronisme, si
I'anachronisme doit rendre son dessein plus sensible.

Méme quand il suit I'Enéide, il n'oublie pas I'Odyssée ; tantét
il rejette un détail introduit par Virgile, tantét il en reprend un
autre que Virgile avait dédaigné*. Dans I'ensemble cependant il
ne prépare pas sa matiére avec un soin aussi scrupuleux; chez
Homeére Polyphéme avait un grand nombre de voisins, d’autres
Cyclopes aussi barbares et aussi redoutables que lui; Ovide n’en
dit mot ; de sorte que I'on peut trouver treés exagérée la terreur
d’Achémeénide, s’il est resté seul avec Polyphéme aveugle dans
une ile d’'une étendue considérable. Virgile avait insisté avec
beaucoup de raison sur la présence de ces autres monstres clair-
voyants, qui mettaient & toute heure en péril la vie du malheu-
reux®, Ovide s’en rapporte a I'érudition du lecteur; qui ne sait
que I'Etna est habité par les Cyclopes? Les lecteurs de Virgile
le savaient aussi; cependant il le leur a rappelé, et il a bien fait.
Autant Ovide est jaloux de rendre avec vérité I'aspect extérieur
des choses, autant il est indifférent & ce genre de vraisemblance,
qui, méme en un sujet merveilleux, résulte de I’enchainement
logique des faits et du développement progressif des passions;
mais il ne pouvait guére en étre autrement dans un poéme ou les
tableaux se succedent avec tant de rapidité; le sujet méme
condamnait l'auteur a se confiner dans le genre descriptif et a

. Ov., XIII, 7a9.

. Hom,, Od., IX, 481 et 537; Ov., XIV, 181-186.

. Ov., XIV, 183: « velut tormenti viribus ».

. Compare’az Hom., 0d., IX, 289 ; Virg., En., I, 623; Ov., XIV, 204.
. Virg., En., III, 641-648 et 675-681.

CTES WO W~

}‘



128 LES METAMORPHOSES D OVIDE

supposer connues un grand nombre de circonstances acces-
soires.

L’¢pisode d’Ulysse chez Polyphéme nous permet de juger com-
ment Ovide traduit. Nous ne le voyons pas moins clairement dans
le morceau ou il raconte les aventures d'Ulysse depuis son arri-
vée chez Eole jusqu’au moment oi ses compagnons métamorpho-
sés par Circé sont rendus a leur forme premiére’. Ici Virgile avait
laissé la matiere a peu pres intacte’; Ovide était plus a laise,
d’autant que I’épisode se rattachait parfaitement a son sujet. Il a
eu cependant le bon goit de ne pas abuser de ce double avantage.
Si nous le comparons vers par vers a son modéle, nous consta-
tons qu'il a quelque peu étendu, comme c’était son droit, les pas-
sages ou il était question de maléfices et de métamorphoses®.
Mais dans I'ensemble il résume a grands traits le récit homérique ;
la ot il le serre de plus prés, sa copie est aussi fidele qu'on peut
I'attendre d’un poete traduisant un poete ; pourle fond il n’ajoute
que quelques détails, tirés probablement de Caton ou de Varron *;

_maintenant est-il bien nécessaire de dire que dans la forme il
n’égale pas la divine simplicité d’Homere et qu’il adapte parfois
au goit de son temps les scénes qu’il lui emprunte ? Chez le vieil
aéde Circé chante en tissant de la toile, au moment o arrivent
les compagnons d'Ulysse ; a leur appel elle parait sur le seuil et
les invite a entrer; un peu plus loin nous apprenons qu’elle a
auprés d’elle quatre nymphes pour la servir®. Chez Ovide plus
de chant ni de toile; Circé est unereine qui donne audience; ses
suivantes vont chercher les étrangers a la porte; ils traversent
des « atriums » de marbre et trouvent « la maitresse » assise au
fond de son palais sur un trone élevé ; elle est vétue d’une
« palla » éblouissante, avec un manteau d’or jeté autour de ses
épaules ; 4 ses cotés une cour de Néréides et de nymphes est
occupée a trier les plantes dont elle a besoin pour ses enchante-
ments. Ailleurs Ovide ajoute de ’esprit 2 son modeéle; Ulysse

1. Ov., XIV, 223-307. Cf. Hom., Od., X, 1-3g8.

2. Virg., En., VI, 10-24.

3. Ov., XIV, 264-270, 277-286, 300-305.

4. Les trabes d’Antiphate (23g) et les ursae de Circé (255; cf. Virg., 17), qui
ne sont pas dans Homére, pourraient venir, par exemple, des Origines de Caton
ou du De gente populi romani de Varron (V. le fragm. 17 dans les Historic.
rom. fragm. H. Peter).

5. Hom., Od., X, 348-367. Les vers 368-372, ou il est question d’une autre
servante, sont sirement interpolés.




LA NARRATION EPIQUE 129

vient de s'unir a Circé ; il lui demande la délivrance de ses com-
pagnons changés en pourceaux ; ce sera la sa dot;

Conjugii .dotem _sociorum corpora poscit !.

N'insistons pas sur ces différences; elles sautent aux yeux et
si on entreprend de les énumérer il faut étre ou fastidieux ou
incomplet®.

Un poéte qui en imite un autre plus ancien peut paraitre origi-
nal, si sa matiére est absolument nouvelle pour ses contempo-
rains ; ce n’est pasle cas d’Ovide dans les Métamorphoses. Inver-
sement on peut rajeunir par la force des pensées un sujet devenu
banal ; il n’a pas eu non plus cette ambition. Mais une autre res-
source s’offrait encore a lui: c’était de méler a des scénes souvent
décrites des traits que lui fournissait son expérience personnelle
et qu’il pouvait se flatter dlavoir réunis le premier; les Alexan-
drins n’avaient guére fait autre chose ; il a suivi leur exemple et
la plupart du temps avec un rare bonheur. Il doit beaucoup aux
livres ; mais il ne doit pas moins a la réalité vivante: il n’était
pas homme & rien laisser perdre de ce qu’il apprenait. Ainsi
apres Homere, apreés Virgile, il ose faire letableau d’une tempéte®;
ce serait le comble de la témérité, s’il avait le méme dessein que
ses deux devanciers. Mais il ne prétend pas nous montrer comme
eux un grand homme poursuivi sur les mers par des divinités
hostiles ; il ne nous transporte pas, comme Homere, dans des
régions mystérieuses et d’'une géographie incertaine, ou les choses
prennent facilement des proportions colossales, ni, comme Vir-
gile, au milieu des Syrtes, dans des parages funestes aux naviga-
teurs, sur une cotequi vient a peine de s’ouvrir a la civilisation*. Un
roitelet d'une ville thessalienne, Céyx, tendrement aimé d’une
épouse charmante, s’est embarqué pour aller consulter 'oracle de
Claros sur des prodiges qui le troublent : I’aventure est commune;

1. Ov., XIV, 298.

2. Comparez encore l’enfer d’Ovide, IV, 433-477, avec la Nexvia d’'Homére, Od.,
XI, 218, 567 et suiv. Les morts d’Ovide ont un forum (444); dans le Tartare on
voit les Furies peigner leur chevelure de serpents (454).

3. Hom., Od., V, 291-44o et XII, 397-446; Virg., En., I, 81-156 ; Ov., XI,
478-57a. Voyez Samte Beuve, Etude sur Virgile, p. 208 et suiv. Curnus Liedloff,
De tempestatis descriptionibus quae apud poetas romanos primi post Chris-
tum saeculi leguntur, diss. inaug., Leipzig, 1884. L’auteur a rassemblé quelques
exemples utiles, quoiqu'il étudie plntét les rapports d’Ovide avec ses successeurs.
11 montre bien, p. 7, quelle a été la part de 'école dans ces descriptions.

4. Virg., En., 1, 306-309, 338-341, 365-368.

XIX. — Laraye. — Ovide. 9



130 LES METAMORPHOSES D OVIDE

de Thessalie en lonie la traversée n’est ordinairement ni longue,
ni périlleuse ; mais une tempéte s’éleve pendant la nuit; Céyx
trouve la mort dans les flots. Ovide cherche bien 4 nous émouvoir
par la peinture des éléments déchainés, et il le faut d’ailleurs
pour que nous nous intéressions au personnage ; on voit qu'il se
souvient de I'Odyssée et de I'Enéide, et aussi qu'il reste, dans
cette partie, au-dessous de ses modeles '. C’est qu’en général ilne
trouve pas l'expression puissante et dramatique, lorsqu’il s’agit
de rendre les spectacles sublimes de la nature. Mais comme il
prend sa revanche dans la description de Pactivité humaine! I1

nous fait assister aux adieux des deux époux, au départ du navire,
" & toutes les péripéties de la manceuvre: « Céyx voudrait tarder
encore; mais les matelots sur deux files aménent les rames
contre leur forte poitrine et a coups égaux fendent les vagues.
Alcyone a levé ses yeux humides; d’abord elle apercoit, debout
sur la poupe recourbée, son époux qui agite la main pour lui
envoyer un dernier adieu et elle lui répond par le méme signe.
Déja la terre a reculé dans l'espace; lorsqu’on ne peut plus
distinguer les visages, ses yeux suivent encore le vaisseau qui
fuit et, lorsque la distance le leur dérobe, ils s’attachent a la
voile qui flotte au sommet du mat. La voile a disparu; alors
Alcyone regagne anxieuse sa couche solitaire et y prend place;
sa couche, sa chambre font de nouveau couler ses larmes et lul
rappellent qu’une partie d’elle-méme est absente. On était sorti du
port et le vent agitait les cordages ; les matelots tournent contre
le bord les rames pendantes, hissent les vergues au sommet du
mat et déploient tout entiéres les voiles qui se gonflent au souffle
du vent. Déja le navire avait accompli au moins la moitié de sa
course et l'on était a une grande distance des deux rivages,
quand, vers la nuit, les flots de la mer commencent a blanchir
et 'Eurus a charger avec plus d’impétuosité. « Allons, amenez
les vergues! crie le chef, et carguez les voiles ! » Il dit, mais
la tempéte venant de face empéche qu'on entende le comman-
dement, le fracas des vagues couvre le son de la voix. D’eux-
mémes cependant quelques-uns se hitent de retirer les rames,
d’autres bouchent les flancs du vaisseau, ou détendent les
voiles ; celui-ci épuise I'eat et rejette les flots dans les flots;
celui-la enléve les vergues. Pendant que ces manceuvres s’exécutent
en désordre, I'ouragan redouble de furie.... » Voila un tableau

1. Voyez notamment Ov., XI, 495-534.




LA NARRATION EPIQUE 131

qu’Ovide n’a emprunté ni 2 Homére ni a Virgile ; il est méme
probable qu’il ne I'a emprunté a personne. Vers I'dge de dix-sept
ans il avait été, a |Athénes pour, compléter son éducation’; un
peu plus tard, a ce qu’il semble, il avait fait avec son ami Macer
un voyage en Asie-Mineure ; il avait aussi visité la Sicile; il y
était resté prés d’'un an’. Il n’avait peut-étre jamais vu de tem-
péte quand il a écrit les Métamorphoses ; mais il avait va la mer
d’assez prés pour éprouver la sensation des dangers qu’on y peut
courir. « L’un prés de 'autre, dit-il 4 son ami Macer, nous avons
sillonné Fonde azurée sur un navire aux vives couleurs... Clest
quelque chose d’avoir frémi ensemble au milieu des périls de la
mer et d’avoir adressé en commun nos veeux aux divinités des
flots®. » Ce qu’il avait vu surtout et noté avec soin dans sa mé-
moire, c’étaient les adieux sur le port et le va-et-vient des mate-
lots empressés 4 la manceuvre. Si dans toute cette scéne il n’a
pas la grandeur et la force, il a la justesse, la précision et I'élé-
gance. Par ces mérites il se range immédiatement apres les plus
grands, car lui aussi il nous découvre un aspect de '’humanité;

il sait nous intéresser, sans jamais tomber dans le réalisme bas,
a toute une part de la vie des hommes, qui n’est pas, si I'on veut,
la plus noble, mais ou ils mettent encore beaucoup d’eux-mémes.
Dans ses bons endroits il sait aussi exciter en nous les émotions
douces, I'attendrissement ou la pitié, d’autant plus facilement que
ses personnages sont plus prés de nous; Céyx nous touche parce
que nous ne voyons en lui qu'un simple particulier, qui, pouvant
jouir en paix du bonheur domestique, le perd a tout jamais dans
une catastrophe trop commune. 1l est bon qu’au-dessous des poétes
augustes, de ceux que les Latins appelaient vates, il y en ait
d’autres qui nous offrent dans un cadre plus modeste le tableau
fidéele de notre vie quotidienne et des accidents qui la traversent.
Ceux-la, quoique de second rang, sont les premiers qu'on doive
faire lire ala jeunesse ; car elle voit d’abord le monde comme ils
Pont vu, par ses aspects les plus ordinaires etles plus rapprochés.
Il faut bien, pour se rendre compte de I’évolution de l'art,

descendre d’Homére a Virgile et de Virgile a Ovide ; mais on a
toujours pensé avec beaucoup de sagesse qu 'Ovide devait préparer
les jeunes esprits 4 comprendre Virgile et Homére : ce n’est pas

. Ov., Tristes, 1, 2, 77.
2. Ov., Pont., 11, 10, 21; Siebelis el Polle dans leur édition, p. vi.
3. Ov., Pont., II, 10, 33 et 39g.

i



132 LES METAMORPHOSES D OVIDE

seulement i cause de 'aisance de ses vers ; c’est aussi parce qu’il
exige moins de réflexion et parce que son esprit a lui-méme est
resté jeune jusqu’au bout, vibrant avec une extréme vivacité sous
les impressions du moment, se plaisant a4 la réalité immédiate,
capable de vivre dans le présent beaucoup plus que dans le passé
et ne s’inquiétant guére du lendemain.

III

Si nous nous étions proposé de définir le talent d’Ovide et, pour
ainsi dire, d’en faire entiérement le tour, ce serait ici le lieu de
montrer par I'analyse de quelques autres morceaux que la fantaisie
la plus brillante s’allie a 'observation dans ses récits épiques et
que ceci est encore chez lui un effet de Pinaltérable jeunesse de
son esprit. Mais c’est peut-étre aussi ce qui a le moins besoin de
commentaire ; on le sent de soi-méme en lisant par exemple les
passages ol il raconte le déluge et 'incendie allumé par Phaéthon'.
Les modeles de ces épisodes célébres sont perdus; M. Knaack a
établi par d'ingénieuses déductions qu'il a existé un épyllion
alexandrin sur la légende de Phaéthon et qu’Ovide s’en est inspiré’.
Mais nous devons nous borner aux rapprochements certains; les
textes conservés nous fournissent encore une matiére assez riche.
Jusqu’ici nous avons comparé les Métamorphoses a V'lliade et a
I'Odyssée; nous avons vu qu’Ovide, lorsqu’il imite Homére, le
rajeunit en se conformant aux habitudes de I'art alexandrin. Il
nous faut examiner maintenant comment il s’y prend lorsqu’il
imite les Alexandrins eux-mémes. Nous en avons un exemple dans
la fable d’Erysichthon; on n’en saurait trouver un meilleur :
avant Ovide Callimaque avait raconté dans un de ses Hymnes
comment ce personnage, ayant abattu un arbre dans un bois con-
sacré a Céres, avait été affligé par la déesse, en punition de son
crime, d’une faim maladive que rien ne pouvait assouvir®. L’ori-
ginal a prés d’'une centaine de vers; il nous est parvenu sans
lacunes graves ; enfin il est trés probable que la littérature grecque
ne pouvait pas offrir 2 Ovide un modéle plus ancien ; la légende
d’Erysichthon, originaire de la Thessalie, avait déja été recueillie

1. Ov,, I, 253-415; 1, 748; II, 366.

3. Knaack, Quaestiones Phaethonteae,dansles Philologische Untersuchungen
de Kiessling et Wilamowitz-Méllendorff, VIII (1886), Berlin, notamment p. 67.

3. Callimaque, Hymnes, VI, 23, 116; Ov., VIII, 738-878.




LA NARRATION EPIQUE 133

au v° siécle'; mais nous ne voyons pas qu'aucun poéte
P’etit chantée avant Callimaque : la préférence méme qu'il lui
accorde entre toutes celles qui se rapportaient au culte de Cérés,
le soin avec'lequel-il'la ‘développe suffiraient, s’il en était besoin,
pour attester qu’elle avait encore de son temps toute la fraicheur
de la nouveauté. Ainsi nous avons chance d’aboutir ici a des con-
clusions certaines. La comparaison s’impose si bien d’elle-méme
qu’elle a été faite dés le xvi® siécle par Jules César Scaliger
et souvent reprise depuis®. On peut essayer d’y apporter un peu
plus de précision avec I'aide des nombreux travaux dont les méta-
morphoses et la mythologie ont été I'objet dans ces derniéres
années.

Le point de départ d’Ovide ce sont les métamorphoses de la
fille d’Erysichthon ; quand I'horrible mal dont il souffre I'a obligé
a dévorer tout son bien et qu’il ne lui reste plus de quoi pourvoir
a sa subsistance, il veut vendre sa fille comme esclave; elle lui
échappe une premiere fois en prenant la forme d’un pécheur, puis
successivement celles de divers animaux; mais dans 'intervalle
son peére la livre a prix d'argent a plusieurs maitres. Il n’y a rien
de semblable chez Callimaque. Nous ne savons pas exactement o1
Ovidea pris cette histoire. Il en est question dans un des sommaires
de Libéralis au milieu d’une fable tirée des Métamorphoses de Nican-
dre®; ony lit méme le nom de la jeune fille, supprimé par le poéte
latin ; elle y est appelée Hypermestra®. Une hypothese assez vrai-
semblable fait remonter I'origine de cette combinaison par divers
intermédiaires jusqu’a ’historien Hellanicus®; pourtant en quelques
endroits les vers d’Ovide se rapprochent si exactement du texte

1. O. Crusius, art. Erysichthon, dans Roscher, Lexikon der Gr.u. R. Mytho-
logie, p. 1373.

2. Scaliger (J.-C.) dans sa Poetice (1561), V, 8 ; Ernesti dans son édition des -
Hymnes de Callimaque (1761), Excursus ad hymnum in Cererem ; La Porte du
Theil, Hymnes de Callimaque, édition avec version francaise, an III (1795),
2¢ partie, p. 13 : Comparaison de la fable d’Ovide avec 'hymne de Callimaque ;
Zielinski (Th.), dans le Philologus, N. F., IV (18g0), p. 137-162.

3. Nicandre dans Antonin. Libér., 17, 5.

4. Hercher dansl'Hermes, XII (1877), p. 318 et Martini dans son édition de
Libéralis croient le passage interpolé; mais leur opinion est contestée avec juste
raison. Cf. p. 86, note 1.

5. L’hypothtse est de Zielinski, [. ¢., qui a mis en pleine lumiére les différences
avec Callimaque. La légende d’Hypermestra est mentionnée encore a I'époque alexan-
drine par Lycophron, 4lex., 1393 et par Paléphate, ITegt aniotwy, 24; v. Crusius,
L c., p. 1375. :

’



134 LES METAMORPHOSES D OVIDE

de Callimaque qu’il faut bien admettre qu’ils en sont imités.
Ainsi un manuel, un ouvrage de mythologie en prose, ou peut-
¢tre un potme. sur les métamorphoses lui aura fourni la
légende d’Hypermestra, qui tient en quelques vers', mais qui
lui sert de transition et de lien; le prmc)pal c’est pour lui
I'aventure d’Erysichthon, qui par elle-méme n’a rien a voir avec les
Métamorphoses ; il 'emprunte a Callimaque dans ses traits essen-
tiels ; peut-étre les différences que I'on constate entre son récit
et celui du poeéte grec ont-elles pour cause l'influence d'un autre
modele; il n’est pas sir qu’il ait tiré de lui-méme ce qu’il ajoute
ou ce qu’il substitue 4 certains passages de 'Hymne & Céres.
Mais il nous est impossible de préciser davantage. Bornons-nous
a indiquer ces différences ; quelle qu’en soit I'origine, elles sont
significatives ; elles nous permettent d’apprécier le goat d’Ovide,
et c’est ce qui nous importe surtout.

Les critiques qui l'ont mis en parallele avec Callimaque sont
fort divisés d’opinion ; les uns le déclarent supérieur 2 son modéle,
les autres, et ils sont la majorité, le déclarent inférieur*. C’est
déja beaucoup que ses juges se trouvent partagés; car le récit de
Callimaque est certainement un des mieux venus qu’il y ait dans
les Hymnes ; M. Couat ne fait pas difficulté de I'appeler un chef-
d’ceuvre. Mais il faut, avant toutes choses, tenir compte de la dif-
férence des genres. Callimaque écrit un hymne en 'honneur de
Céres pour répondre au désir de Ptolémée Philadelphe; il choisit
entre beaucoup d’autres une fable en rapport avec une solennité
qui doit &tre célébrée dans un sanctuaire déterminé, le Triopium
de Cnide; de plus, cette piece a été faite pour étre chantée au
départ d’une procession, dans un espace de temps nécessairement
limité par les convenances particuli¢res du rituel °. Par conséquent
la précision et la sobriété extrémes du récit ne sont pas seulement,
dans ce morceau de Callimaque, des dons de nature soigneusement
entretenus par esprit de systéme; les circonstances les lui ont
aussi imposées dans une certaine mesure. [l a soin d'indiquer avec
exactitude le lieu de la scéne : elle se passe 4 Dotium, en Thes-
salie, d'ou le culte de Cnide tirait son origine. Mais surtout il
met au premier plan et en pleine lumiére la figure auguste de

1. Ov., VIII, 738 et 846-874.
2. Scaliger et Gierig préferent Ovide; Ernesti, La Porte du Theil, de Wailly

(trad. des Hymnes de Callimaque, p. 257) et Couat (Poés. alex., p. 284 et 289)
préférent Callimaque.

3. Couat, p. 223 et 251.




LA NARRATION EPIQUE - 135

Céres, la légende d’Erysichthon n’étant destinée qu'a exalter la
grandeur et la puissance de la déesse. Ovide au contraire est
entiérement libre de lacher la bride a4 son imagination; son but
est de montrer un hommeé réduit par un besoin exceptionnel 2 une
telle misére qu'il en vient & vendre sa fille comme esclave : n’exi-
geons pas de lui une rigueur et une correction dans le dessin,
qui ne seraient pas de mise ici, quand bien méme il en serait
capable. Il faut qu'il nous explique une merveille, les métamor-
phoses d’Hypermestra, par une succession de plusieurs autres
merveilles; s’il lui faut de I'espace, du temps et de la fantaisie,
accordons-lui sans hésiter tout ce qu’il demande : sa matitre méme
lui en donne le droit.

Le récit d’Ovide, comme celui de Callimaque, comprend deux
parties : le crime et le chitiment. Erysichthon est venu porter la
hache dans le bois de Cérés; suivi d’'une troupe de serviteurs,
préts a la besogne, il a lui-méme donné le signal en s’attaquant
au plus beau des arbres sacrés. Chez Callimaque la scéne est
décrite avec une majestueuse simplicité; Céres, espérant arréter
la main du téméraire, lui apparait sous le costume de la prétresse
du temple; comme il la repousse en blasphémant, elle se révele
sous ses véritables traits et lui annonce le supplice qui 'attend.
Ovide a supprimé cette apparition ; il la remplace par une scéne
qu’il s’efforce de rendre dramatique en accumulant les hyperboles
et en montrant dans Erysichthon la progression de I’audace sacri-
lege. Il veut donner une grande idée de I'arbre mutilé; Callimaque
I'avait décrit en deux vers : « Il y avait Ia un peuplier noir, un arbre
immense touchant aux cieux, sous lequel les nymphes se jounaient,
au milieu du jour®. » Ovide se rappelle les arbres sacrés qu’il a vus
aupreés des temples et dont il s’est amusé & embrasser le tronc avec
ses amis : « La s’élevait un chéne antique, d’une taille énorme,
une forét 4 lui seul; le tronc en était ceint de bandelettes, de
tablettes votives et de guirlandes, témoignages des faveurs de
la déesse. Souvent les Dryades menérent sous son ombre leurs
rondes joyeuses ; souvent aussi, les mains entrelacées, elles for-
mérent un cercle autour de ses flancs; il ne mesurait pas moins
de quinze aunes de tour; il dominait les autres arbres
autant qu’ils dominaient eux-mémes les herbes couchées 2
leurs pieds. » Le premier vers de “Callimaque en a fourni trois
a Ovide, le second cinq. Que 'on sente-la le procédé de I'ampli-

1. Callimaque, Hymnes, VI, 38.



136 LES METAMORPHOSES D OVIDE

fication en usage dans les écoles, on ne saurait le nier; mais qui
pourrait s’en plaindre, quand les images ajoutées par l'imitateur
sont si vivantes ? Erysichthon a donné au chéne le premier coup
de cognée; il en jaillit du sang. Un des serviteurs, effrayé par ce
prodige, essaie d’arréter le bras de son maitre; celui-ci Iui
- tranche la téte, puis conlinue sa sinistre besogne, malgré les
plaintes menacantes qui sortent de I’écorce, sous laquelle une
nymphe est cachée; enfin 'arbre, cédant a Veffort des cordes,
tombe sur le sol. Toutes ces péripéties sont de I'invention d’Ovide;
il les substitue 4 I'intervention immédiate de Cérés, parce qu’il veut
prolonger le drame. Il suppose que les Dryades éplorées vont
« en habits de deuil » porter plainte 4 Cérés; la déesse charge
une nymphe des montagnes de se rendre de sa part auprés de la
Faim et de lui confier sa vengeance; la Faim se transporte en
Thessalie. Voila bien des démarches et des ambassades; tout
cela ne vaut pas la soudaine apparition de Cérés, imaginée par
Callimaque. Mais c’est qu'Ovide a en réserve un de ces tableaux
-allégoriques ol il excelle : il veut représenter la Faim chez elle,
dans sonséjour ordinaire, au milieu d'un paysage en rapport avec
sa nature et ses attributions. Le tableau est en effet des plus ingé-
nieux et il rend avec une étonnante richesse d’expression I'aspect
d’un étre décharné, trainant dans un désert une vie misérable.
Ici 'admiration des partisans d’Ovide est trés justifiée; 4 son
tour il a trouvé dans ce genre beaucoup d'imitateurs ; aucun ne l’a
surpassé.

La Faim est entrée dans la demeure d’Erysichthon pendant la
nuit ; il dormait la bouche ouverte; elle y fait pénétrer son souffle
fatal, et déja pendant son sommeil il ressent les premiéres
atteintes du mal qui ne le quittera plus. Ovide s’est probablement
inspiré, en ajoutant ce détail 2 son modele, de certaines supersti-
tions qui étaient populaires en Italie aussi bien qu'en Grece'. I1
revient enfin 4 Callimaque, lorsqu’il décrit les effets de la faim
insatiable dont Erysichthon est tourmenté : « Déméter, disait le

- poéte grec, fit entrer en lui une faim cruelle, sauvage, ardente,
effroyable : une affreuse maladie le consumait. Plus D'infortuné
mangeait, plus il voulait manger... Au fond de sa demeure, con-
vive solitaire, il passait le jour a dévorer des mets sans nombre ;-
aucune nourriture ne suffisait plus a apaiser ses entrailles irri-
tées; tous les aliments s'y engloutissaient vainement, sans le

1, Crusius, /. c., p. 1378, 4.




LA NARRATION EPIQUE 137

satisfaire, comme dans les abimes 'de la mer'. » Ovide reproduit
tous ces traits et il en trouve encore de nouveaux; c’est merveille
de voir ayec,quelle fécondité il multiplie les variations sur le
théme que lui fournit son devancier; on n’en peut bien juger
qu’en se reportant au texte méme; car ce qu'il y a de plus éton-
nant ici ce sont les ressources qu’il sait trouver dans le vocabu-
laire, en retournant sans cesse la méme pensée sous différentes
formes, sans se répéter tout a fait. Il n’a pas toujours bien usé
de ce procédé ; mais dans le cas présent il est a I’abri du reproche;
il faut que les images se succtédent sous nos yeux avec rapidité
et qu’'elles aillent toujours grandlssant comme les plats sur la
table d'Erysichthon; le potte ne s’arrétera, lui aussi, que quand
" il aura dépensé tout son bien; il n’est méme pas mauvais qu’il
nous lasse un peu; il y a des dénouements qu'on ne saurait
accepter si 'on n’a pas été ébloui au préalable, et celui qu’il nous
prépare ne doit pas étre examiné de trop prés. Non seulement
Erysnchthon a bout d’argent, vend sa fille plusieurs fois, mais
il finit par se dévorer lui-méme & belles dents. Callimaque avait
terminé sur ce tableau saisissant : « Alors le fils du roi s’en fut
s’asseoir dans les carrefours, mendiant des morceaux de pain et
des aliments de rebut®. »

Ce sont ces « prestiges » d’Ovide, pour parler comme Quinti-
lien, qui ont attiré sur son Erysnchthon les sévérités des critiques;
si nous voulons conclure a notre tour, il est impossible dé ne
pas reconnaitre que le modele est trés justement admiré et que
la copie est inférieure ; le personnage d’Ovide, & force de s’éloi-
gner de la simplicité tragique, finit par ressembler un peu trop
aux ogres des contes de fées, donton épouvante les petits enfants.
Remarquons cependant que, s'il y a des hyperboles dans le
poéme latin, il y en a aussi dans 'hymne de Callimaque. Nous y
voyons Erysnchthon dévorer successivement les moutons de son
pére, ses beeufs, ses mulets, son cheval de course, son cheval de
guerre, la génisse que sa meére engraissait pour Vesta « et jus-
qu’au chat, terreur des petites bétes ». Ovide a supprimé cette
énumération et le trait qui ’achéve’. Supposons qu’il les et
conservés et que son modele fat perdu: il est & présumer que la

1. Callimaque, /. ¢., 67 et 88.

‘2. Callimaque, /. c., 115.

3. 11 est piquant de constater, comme un indice des variations du gotit public, que
La Porte du Theil n’a pas osé le rendre dans sa traduction (1795).



138 LES METAMORPHOSES D’OVIDE

critique lui serait encore moins clémente. Il y a des hardiesses
que fait passer un slyle grave et serré et qui paraissent choquantes
dans un style fleuri, ’

Ovide a aussi laissé de c6té un tres joli morceau, ou Callimaque
a représentéles parents d’Erysichthon honteux du mal qui I'afflige,
cachant leur fils a tous les yeux et inventant sans cesse de nou-
veaux prétextes pour le dispenser de se montrer en public. La
Porte du Theil a trés bien vu ou tend ce procédé ordinaire de
I'art alexandrin: « Javoue, dit-il, que ces détails me paraissent
charmants, parce qu’ils peignent la nature et qu'ils donnent au
récit d’'une fable 'air d’une histoire véritable’. » On peut
s’étonner qu’Ovide n’ait pas cherché a les reproduire; car, lui
aussi, il aime ce mélange de réalité familiére et d’inventions fan-
tastiques. Mais il faut réfléchir que son plan est assez diflérent de
celui de Callimaque et qu’il lui est imposé par les nécessités du
sujet. Dans le potme grec Erysichthon est un jeune homme ; il a
encore son pére et sa mére; nous voyons auprés de lui sous le
méme toit ses sceurs et sa nourrice®. Chez Ovide il n’est plus
question de tous ces personnages; mais Erysichthon a une fille
déja nubile ; 'auteur suit manifestement une autre tradition que
Callimaque; car Neptune, dans I'Hymne a Céres, est le grand-
pere d'Erysichthon ; dans les Métamorphoses il a séduit sa fille.
Et pourquoi ces changements? Parce que sans Hypermestra
Ovide n’avait méme plus un prétexte pour introduire la légende
d'Erysichthon dans les Métamorphoses. Nous y avons perdu,
outre les pieux mensonges de la mére, les supplications pathé-
tiques adressées par le péere a Neptune.

‘On pourrait pousser plus loin cette comparaison avec les
Hymnes de Callimaque si elle n’avait en elle-méme quelque chose
de forcé et par conséquent d’injuste. Ovide n’écrit pas des
hymnes destinés a étre récités dans une féte; c’est un conteur
qui vise avant tout a charmer les loisirs d’une société polie; ses
vers sont faits pour des lecteurs, qui ont comme lui le godt du
merveilleux, sans s'inquiéter beaucoup des grands problémes, et
qui prisent avant tout la facilité, la grice et ’harmonie dans la
forme. Dirons-nous que son Actéon ne vaut pas le Tirésias de
I'Hymne & Pallas®? C’est certain, et cependant la premiére partie

1. La Porte du Theil, Comparaison, etc..., p. 33.

3. Callimaque, [. c., vers g5.

3. Ov., III, 143-193. La comparaison a été faite par Couat, Poésie alexan-
drine, p. 389 ; son jugement est un peu sévére pour Ovide.




LA NARRATION EPIQUE 139

de la fable d’Actéon, celle qui précéde sa métamorphose, est
d’une poésie aimable, dont on subit la séduction en souriant; il
n’est pas nécessaire de chercher dans les Métamorphoses un autre
morceau pour sentir par ou Ovide peut reprendre l'avantage sur
Callimaque : le retour des chasseurs au milieu d’up beau paysage
éclairé par le soleil couchant, les préparatifs de Diane au bord de
la riviere ou elle va se plonger, I'arrivée soudaine d’Actéon, la
colére de la déesse forment autant de tableaux pleins de mouve-
ment et de couleur; on pourrait méme trouver que la p'u'tie cor-
respondante est bien froide chez Calhmaque, si ce n’était ici son
droit de laisser dans 'ombre une scéne qul ne convient pas a la
gravité d’un hymne. Ovide, que rien ne géne, nous montre hardi-
ment tout ce qu’a vu Actéon. Pourquoi s’en abstiendrait-il? Si
on veut le goiter pleinement, il ne faut pas exagérer ce qu’'ily a
de moderne dans sa facon de concevoir les sujets; c’est un jeu
facile, qui fausse I’esprit de son poéme; pour étre moderne, il
n’est pas vulgaire. Diane reste toujours déesse, méme au moment
ou « une nymphe recoit sur ses bras la robe dont elle vient de se
dépouiller*. »

Ovide a beaucoup admiré les élégies de Callimaque; nous
retrouverons plus tard la trace profonde qu’elles ont laissée dans
les Métamorphoses. Mais il n'est pas douteux que Callimaque,
envisagé comme poété descriptif, manque de souplesse et de
vivacité, et que sur ce point Ovide partageait 'opinion commune :
« Le monde entier, a-t-il dit, chantera toujours le fils de Battus ;
il a peu de génie, mais beaucoup d’art :

Battiades semper toto cantabitur orbe;
Quamvis ingenio non valet, arte valet?. »

Ovide s’est donc proposé de dérober a ce devancier illustre les
secrets de son art et de le surpasser grice aux dons si riches
qu’il avait recus de la nature ; il n'y a pas toujours réussi, parce
qua son tour il s’abandonne un peu trop volontiers & l'inge-
nium dans des cas ou il aurait dd prendre son temps, réfléchir et
choisir. Mais les passages que nous venons d’étudier nous montrent
qu'aprés tout son espoir n’était pas chimérique; le genre des
Métamorphoses lui a plu & cause de I'extréme liberté qu’il autori-

1. Ov,, III, 167. Cf. Sénéque, Controv., 11, 3 (10), 8, Miiller : « Habebat ille
comptum et decens et amabile ingenium. »
2. Ov., Am., 1, 15, 13.



.

140 LES METAMORPHOSES D OVIDE

sait; il a pu, dans ce poeme sans bornes précises, se porter vers
les scénes quile séduisaient, les développer a son gré, y mettre
la liaison, I'égalité, 'ampleur dont ses devanciers ne lui avaient
pas donné 'exemple, soit par esprit de systéme, soit par impuis-
sance, soit qu’ils eussent été génés par les régles d’un genre plus
austére. Telle est, a4 ce qu’il semble, la différence qui le sépare
principalement de Callimaque. Peut-&tre n’est-il pas téméraire de
tirer de la une conclusion plus générale : c’est qu’on doit s’abuser
quelquefois en supposant que l'alexandrinisme circule partout
dans les Métamorphoses, surtout si-par alexandrinisme on entend
uniquement, comme on n’est que trop porté i le faire, les ten-
dances propres a4 l'école de Callimaque. Quand on ignore le
modéle qui a inspiré certains passages du poéme d’Ovide, on
commence par supposer aujourd’hui qu’il a dt imiter un Alexan-
drin; les rapprochements, que l'on peut faire avec les modéles
conservés, ne justifient qu'en partie cette hypothese. Ovide doit
beaucoup aux Alexandrins; ce sont eux, et non les poétes clas-
siques de la Grece, qui ont fagonné son esprit; il ne les a méme
jamais perdus de vue; mais il y a aussi en lui quelque chose qu’il
ne doit qu’a la nature, c’est la veine abondante et facile, la vera
dives dont parle Horace'.

1. Horace, Art poét., hog. Il y a peut-8tre encore un rapport entre I'lo d’Ov.,
I, 568-747 et le podme de Callimaque sur l'arrivée d’Io en Egypte, ’lod &pifis;
Eitrem, Philologus, LYIII (1899), p. 451-466 ; mais on ne connait de ce poéme
que le titre. Les fables d’Europe et de Cadmus (Ov., II, 833 — III, 137) auraient

leur source dans un épyllion alexandrin d’aprés Vollgraff, De Ovidi mythopoeia,
p. 61-80.




CHAPITRE VIII

LA TRAGEDIE ET LA RHETORIQUE!

Un des premiers ouvrages d’Ovide®, et, aussi, d’aprés Quinti-
lien, le meilleur de tous®, fut sa tragédie de Médée; il ne I'avait
pas écrite pour la scéne®, mais longtemps apreés lui on la lisait
encore avec admiration comme un des poémes classiques du temps
d’Auguste®. Il ne s’est donc pas abusé lorsqu’il assure qu’il avait
d’excellentes dispositions pour le genre tragique®; les Amours
I'en détournérent et quoiqu’il semble avoir eu a ce moment méme
I'idée d’y revenir un jour’, le divorce fut définitif; mais on voit
bien dans les Fastes et surtout dans les Métamorphoses, que les
chefs-d’ceuvre du théitre grec avaient fait sur son esprit une
impression profonde qui ne s’effaca jamais. Il a cité lui-méme
dans les Tristes vingt-six sujets de tragédie, tous traités par les
maitres de la scéne attique®; cette énumération, versifiée proba-
blement de mémoire, sur la fin de sa vie, résume ses lectures
d’autrefois, ses souvenirs d’écolier; il assure qu’il aurait pu

1. Pour ce chapitre voyez en particulier Rohde, Griech. Roman, p. 1ag;
Plaehn, p. 6 4 15. Les fragments des tragiques grecs sont cités d’aprés Nauck (Aug.),
Tragicorum graecorum fragmenta?, 188g.

. Ov., dm., 11, 1, 3 et 18, 13.

. Quintil., fnst. or., X, 1, ¢8.

. Ov., Tristes, V, 7, 217.

. Tac., Dial., 1a.

. « Huic operi quamlibet aptus eram. » Ov., 4m., II, 18, 14.

. Ov,, Adm., 1II, 1, 67.

. Ov., Tristes, 11, 381-408. Il ne peut 8tre question la que de la tragédie grecque,
et non de la tragédie latine; Ovide ne parle que des Grecs depuis le vers 361
jusqu’au vers 420 ; cf. 431, 42a. Il résulte aussi des vers 361-380 qu’il ne parle
que des maitres. Kalkmann (A.), De Hippolytis Euripideis quaestiones novae,
Bonn, 1882, p. 107, soutient que cette énumération a été empruntée par Ovide &
un catalogue de tragédies, mais qu’il n’avait jamais lu les originaux et que 'influence
des tragiques sur son esprit a été nulle. Comme Ehwald (dans Iwan von Miiller,
Jahresb., XXXI, 1883, p. 166) je repousse absolument cette théorie.

Wg HOTEs W



yd

1ha LES METAMORPHOSES D OVIDE

I'allonger beaucoup®, et nous devons I'en croire; il est évident
que la tragédie grecque lui fournissait un précieux seconrs pour
ses poémes mythalogiques: Dans les Métamorphoses notamment
il avait presque partout I'occasion de s’en inspirer ; elle s'imposait
d’abord & lui parla masse des légendes qu’elle avait développées ;
pour ne parler que des trois poétes classiques du genre, leur
ceuvre représentait un total de plus de deux cent cinquante piéces,
ou se trouvait mise en action une grande partie des fables qui
pouvaient entrer dans la composition des Métamorphoses. Si
I’épopée offrait & Ovide des modeles de descriptions et de récits,
la tragédie lui enseignait a faire parler les passions. La quantité
de discours qu’il a insérés dans chacun des livres du po&me
suffirait déja, 4 premiére vue, pour attester que cette catégorie
de modeéles ne I'a pas laissé indifférent. En les imitant il revenait
aux monologues pathétiques qui lui avaient si bien réussi dans
les Héroides, avec cette différence cependant que les situations
et les caracteres des personnages étaient cette fois beaucoup plus
variés.

I

Nous avons a nous demander d’abord quelle est dans la matiére
des Métamorphoses la part qu’il faut attribuer a chacun des trois
grands tragiques grecs. Jusqu’ici personne n’a pu définir avec
quelque précision celle d’Eschyle?; mais il est bien douteux
qu’Ovide lui ait rien emprunté directement. Un des morceaux
les plus célebres du poeme latin, c’est le récit de la dispute qui
s’élevaentre Ajax et Ulysse pourla possession desarmesd’Achille?;
il y avait une pidce d’Eschyle sar ce sujet‘; les fragments qui
nous en restent ne sont pas sans offrir quelque ressemblance avec
certains vers d’Ovide®, mais dans l'intervalle de quatre siécles,
qui le sépare du grand tragique, la Dispute des armes a inspiré
beaucoup d’autres productions, et nous savons par des preuves
manifestes qu’il en a profité®. La méme réserve s’impose si on

. Vers 407, 408.

. Ehwald, /. ¢c.

Ov., XIII, 1 a 383.

"Onhwy xploig. Nauck, fragm. 174 & 178.

. Esch., fragm. 174 ; Ov., XIII, 162.
Esch., fragm. 175; Ov., XIII, 26 et 31, 32.
Esch., fragm. 176 ; Ov., XIII, g, 10 et 120.

6. Rohde, p. 129 ; Plachn, p. 14.

CrES Wb =




LA TRAGEDIE ET LA RHETORIQUE 143

allegue I'Orithye d’Eschyle' a propos du passage ou il est ques-
tion des amours de Borée®. En somme, il n’est méme pas trés
vraisemblable /qu/Oyide| ait/eu beaucoup de gotdt pour ce mile
génie et ce qui apparait le plus clairement ce sont les contrastes
qu’on aurait 4 signaler si on les rapprochait I'un de I’autre.
Sophocle est pour Ovide le plus parfait des auteurs de tragédies ;
son nom est le seul qu'il cite, quand il en cherche un qui repré-
sente avec un éclat impérissable le genre tout entier®. On ne
peut guére douter qu'il imite les Trachiniennes dans le morceau
o il raconte les souffrances d’Hercule dévoré par la fatale tunique
de Nessus*. Peut-étre aussi avait-il fait des emprunts a certaines
piéces de Sophocle aujourd’hui perdues, telles que la Niobé, le
Térée et les Coupeuses de racines®. Mais Euripide a eu pour lui,
comme pour tous les poétes latins, un attrait plus puissant, et
les causes en sont multiples. Il y a dans les drames d’Euripide
une unité beaucoup moins forte que dans ceux d’Eschyle et de
Sophocle; il est d’autant plus facile d’en extraire des scénes qui
se suffisent a elles-mémes. Il excelle & exprimer les sentiments
de 'humanité moyenne; par la il fournit souvent le modele de
scénes familiéres, ou les héros de la fable parlent un langage a
la fois simple et pathétique. Il fait & amour une place considé-
rable dans son théatre®; enfin il aime 4 préter a ses personnages
des discours contradictoires qui rappellent les luttes du barreau’:
autant de traits que nous retrouvons dans les Métamorphoses.
On a dit avec raison qu’Euripide était le pére del’alexandrinisme;
c’est expliquer d’'un mot pourquoi entre tous les tragiques du
v¢ siécle il a particulierement séduit Ovide; mais aussi pour
cette cause méme nous sommes souvent trés embarrassés.

Esch., fragm. 281.
Ov., VI, 675 a 7a1.
Ov., Am., I, 15, 15.
Ov., IX, 134 4 238.
Soph., Niobé, fragm. 4og & 413 = Ov., VI, 146 & 31a.
Soph., Térée, fragm. 523 & 538 = Ov., VI, 411 & 676.
Soph., Coupeuses de racines (‘Pijotdpot), fragm. 491 & 493 = Ov., VII,
297 & 349. Sur ce sujet voyez Welcker, Griech. trag., p. 343, 376; Rohde,
Griech. Roman, p. 129, note ; Plaehn, p. 10-14. Ces savants ne sont pas d’accord
et on peut encore avoir des doutes. Voyez Ehwald dans Iwan von Miiller, Jahresb.,
LXXX, 1894, p. 34. Les Coupeuses de racines, ce sont les compagnes de Médée,
qui l’aident A cueillir des herbes magiques pour en composer le philtre destiné &
rajeunir Pélias; elles formaient le cheeur de la tragédie.

6. Sur 'amour dans la tragédie voyez Rohde, p. 100 et suiv.

7. Decharme, Euripide, notamment p. 49 et 146.

e



144 LES METAMORPHOSES D OVIDE

Si I’on énumérait toutes les pieces d’Euripide qui par leur sujet
présentent un rapport avec tel ou tel morceau des Me’tamorphoses,
la liste enyserait fort Iongue souvent méme il y a plus qu'un
rapport de sujet; la suite du développement, les pensées, le tour
que l'auteur leur donne rappellent de trés pres Euripide; mais
un détail, un nom propre nous montrent qu’il ne suit pas une
version identique &4 celle qu’a choisie le poéte grec. Et alors la
question se pose ainsi. L’esprit dans lequel sont concus un grand
nombre de morceaux des Métamorphoses nous porterait a croire
qu’Euripide en a fourni le modeéle ; mais cet esprit est aussi celui
des Alexandrins; la ot les versions d’Euripide ne s’accordent pas
avec celles des Métamorphoses pourquoi ne pas admettre que
tout chez Ovide, le fond et la forme, vient également des Alexan-
drins, et d’eux seuls? Cependant il y a aussi des cas ou nous
pouvons juger plus sdrement de sa méthode. Au livre III il raconte
comment Penthée, ayant refusé de rendre hommage 4 Bacchus,
est mis en piéces par sa mére Agavé et par ses tantes, a qui le
nouveau dieu a inspiré un transport de fureur aveugle': c’est la
fable qu’Euripide a traitée dans ses Bacchantes. Chez les deux
poétes nous voyons Tirésias conseiller vainement la prudence a
Penthée ; celui-ci. proteste contre les honneurs que les Thébains
rendent a Bacchus et il s’élance sur le Cithéron pour y surprendre
le secret des mysteres orgiaques célébrés par les femmes de sa
maison ; aussitdt qu’elles I'apercoivent elles se jettent sur lui et
le déchirent, le prenant pour une béte sauvage®’. Quand bien
méme nous manquerions de renseignements plus précis, nous
devinerions qu'Ovide imite ici une tragédie; lorsque Penthée
ordonne d’enchainer Bacchus, le poéte nous avertit dans une
parenthése que l'ordre s’adresse a des serviteurs, personnages
muets dont il n’a pas été question dans ce qui précede:

Ite citi (famulis hoc imperat) ite...*

C’est que dans le potme dramatique il y a des choses qu’on
peut se dispenser d’ apprendre au spectateur par le dialogue; ses
yeux suffisent a I'en instruire ; un auteur d’ épopee ne dispose pas
de la méme ressource. Il est manifeste qu'a ce moment Ovide

1. Ov., III, 511 & 733.

2. Les rapprochements nécessaires sont indiqués avec le plus grand soin par
Knaack, Analecta alexandrino-romana, p. 56, note 8o.

3. Vers 56a.

P



LA TRAGEDIE ET LA RHETORIQUE 145

s’est inspiré d’une tragédie et qu’il a oublié d’indiquer les noms de
tous les personnages en scéne; il s’apercoit alors brusquement que
I’apostrophe aux serviteurs, tres claire dans son modele, ne s’ex-
plique pas aussi'bien’chéz lai} il'ne refera pas la scéne pour si
peu; mais il jettera au milien du vers, dans une parenthése, ce qui
est strictement nécessaire pour que nous puissions tout com-
prendre’. En effet il est bien obligé de résumer la plus grande
partie de P'original, sauf a insister sur une scéne qui lui plait;
Ia pitce d’Euripide a pres de quatorze cents vers; I'imitateur doit
par endroits presser le pas, supprimer les liaisons, indiquer une
situation d’un mot, et parfois il lui arrive de se hiter un peu trop.
Euripide raconte, dans le dénouement, que Penthée a été con-
duit sur le Cithéron par Bacchus lui-méme, qui médite sa perte;
Ia, avec le perfide secours du dieu, il s’est caché dans le feuil-
lage d’un pin pour épier les Bacchantes ; mais elles font I’assaut
de P'arbre jusqu’a ce que Penthée soit tombé entre leurs mains.
I n’y a rien de semblable chez Ovide ; M. Knaack en conclut que
son dénouement est emprunté 4 un autre poéme que la tragédie
d’Euripide ; ce serait I'idylle apocryphe sur les Bacchantes, qui
figure dans le recueil de Théocrite®. Le principal argument de
M. Knaack c’est que le poéte alexandrin et le poéte latin sont
beaucoup plus rapides dans leur marche que l'auteur de la tra-
gédie. L’argument n’est pas décisif; les différences constatées
entre Ovide et Euripide prouvent simplement qu’Ovide a pro-
cédé par retranchement lorsqu’il touchait aux scénes qui n’avaient
dans son dessein qu'un intérét secondaire ; il n’avait pas besoin
d’un nouveau modéle pour apprendre a aller vite ; c’est la chose
qu’il est le plus facile d’apprendre tout seul ®.

Mais au milieu du récit emprunté a la tragédie des Bacchantes .
Ovide intercale un épisode qui provient d’une autre source:
c’est la légende des matelots tyrrhéniens changés en dauphins
par Bacchus. Il suppose que ledieu, trainé devant Penthée, a pris
le nom d’Acétés et qu'il raconte lui-méme le miracle, afin de
~ convertir son ennemi aunouveau culte. La légende était ancienne;

1. Chez Euripide on voit les serviteurs sur la sc¢ne (Eurip., Bacch., 352); I'un
d’eux prend méme la parole (434-450).

2. Ps. Théocr., xxvr.

3. Ajoutez qu'il y a aussi des différences entre le pseudo-Théocrite et Ovide. Chez
le premier Penthée est monté sur un lentisque (11) ; Autonoé renverse les autels de
Baechus (13); Agavé décapite son fils avant que ses compagnons I’aient blessé (20).
Tout autre est le récit d’Ovide.

XIX. — Larave. — Ovide. 10



el

146 LES METAMORPHOSES D OVIDE

elle fait le sujet de I’hymne homérique a Bacchus'; mais a plus
d’un signe on s’apergoit qu’elle avait été rajeunie. Certains traits
se sont précisés; tandis que l'auteur de I'hymne s’abstient d’indi-
quer dans' 'quels’‘parages 'se’ passe la scéne, nous voyons que
Bacchus a été capturé dans I'ile de Céos, que Délos est le but du
voyage des pirates et que Bacchus voudrait étre débarqué a
Naxos. Ovide connait par leurs noms les principaux personnages
de la troupe criminelle etil les énumere avec complaisance. Ces
détails pourraient, a la rigueur, avoir été pris dans un dithyrambe
ou un drame satyrique; mais reportons-nous au début du mor-
ceau : Acétes est un pauvre pécheur; son pére, en mourant, lui
a légué la mer pour tout héritage ; depuis il a appris son métier
par la pratique et il est devenu pilote?®; nous avons la un frag-
ment d’idylle marine dans le godt de Théocrite®. Un peu plus
loin nous rencontrons au milieu de cette légende sacrée quelques
vers dont l'intention érotique n’est gudre douteuse‘. Ici encore
I’école alexandrine a laissé sa trace.

On peut faire la méme épreuve sur le récit de la métamorphose
d’Hécube®; Ovide résume a grands traits 1'Hécube d’Euripide,
sans en modifier le plan; aprés une sorte d’introduction qui cor-
respond au prologue®, il raconte la mort de Polyxene, puis celle
de Polydore et enfin le chitiment que leur malheureuse mére
fait subir a Polymestor ; jusqu’ici non seulement il suit I'ordre des
événements tel qu’Euripide 'a établi, mais il traduit ses vers
a plusieurs reprises ". Arrivé au dénouement, il le quitte pour
quelque Alexandrin®, qu’il trouve plus ingénieux. C’est encore
Euripide qui Dinspire dans le récit de la mort d’Hippolyte *;
mais aux souvenirs de la tragédie il marie probablement ceux
que lui a laissés Callimaque ™.

1. Hom., Hymne V1. Crusius dans le Philologus, XLVHI (1890), p. 220.

2. Vers 582 a 604.

3. Théocr., xxI.

4. Vers 642-643. La pensée d’Ovide est suffisamment expliquée par Hygin, Fable
134 et les scolies de Daniel attribudes & Servius, En., I, 67. Cf. Crusius, p. 219
et 222; Eitrem dans le Philologus LVIII (189g), p. 465.

5. Ov., XIII, 399 & 575.

6. Vers 429 & 448.

7. Voyez les rapprochements dans I'édition de Korn et Ehwald.

8. Vers 565 a 575.

- 9. Eurip, Hippol., 1174 & 1254 = Ov., XV, 492 a 546.

10. Voyez le vers 542 et Schneider, Callimachea, 11, p. 119; Kalkmann, De

Hippolytis Euripideis, p. 55. .




LA TRAGEDIE ET LA RHETORIQUE 147

Il est & présumer qu’il n’a pas suivi une autre méthode a
I’égard des pieéces aujourd’hui perdues. Ainsi au livre VII nous
voyons Egée, devenu I’époux de Médée, préparer la mort de son
fils Thésée, qui se presente 4 lui pour la premitre fois et que la
perfide magicienne lui a fait prendre pourun ennemi; il s’apercoita
temps de son erreur ; Thésée est sauvé et Médée s’enfuit a travers
les airs. Euripide avait traité cette fable dans son Egée'. Ovide
résume la piéce a grands traits dans une trentaine de vers; mais,
arrivé a la fin de I'action, il détache de son modéle un cheeur ou
sont célébrées les louanges de Thésée ; ce morceau lyrique forme
presque a lui seul la moitié de I'ensemble ; tout le reste n’est
qu'une préparation®. Le dessin est beaucoup plus savant et plus
difficile 2 pénétrer dans D’histoire de Phaéthon, quoique nous
ayons des fragments assez importants de la tragédie qu’Euripide
en avait tirée’. Clyméne, femme de Mérops, roi d’Ethiopie,
avait eu de ses amours clandestines avec le Soleil un fils qu’elle
avait élevé prés d’elle, Phaéthon. Pour le convaincre que le
- Soleil était bien son pere, elle I'engageait a aller lui demander
une faveur ; Phaéthon demandait au Soleil de conduire son char;
ayant mis le feu a I'univers, il était foudroyé par Jupiter. C’est
bien la la fable traitée par Ovide; nous avons méme dans les
fragments de la piéce grecque un morceau du dialogue entre Cly-
meéne et son fils, qui présente de grands rapports avec le préam-
bule du récit d’Ovide*. Mais les différences abondent®. Dans les
Métamorphoses Phaéthon est déja instruit depuis longtemps de
sa véritable origine lorsque sa mére lui conseille d’aller trouver
le Soleil ; au contraire chez Euripide le discours de Clyméne est
certainement une révélation : c’est que la tragédie débutait tout
autrement; Mérops préparait a Phaéthon un mariage, dont
celui-ci ne voulait pas; pour'y échapper il quittait 'Ethiopie, et
c’est alors que sa mére lui apprenait ou il devait aller chercher
un asile, et pour quelle raison. A la fin de son récit Ovide nous

1. Eurip., lfgée, fragm. 1 & 13 = Ov., VII, 402 & 452. -

2. Michaelis dans 'Arch. Zeit., XLIII (1885), p. 281 & 2g1; Wagner (R.),
Curae mythographae, Leipzig, 1891 ; Ehwald dans Iwan von Miiller, Jakresber.,
LXXX, 1894, p. 35. ’

3. Eurip., Phaéthon, fragm. 771 & 786.

4. Eurip., fragm. 773 = Ov., I, 768 & 775. ~

5. Knaack (Georg), Quaestiones Phaethonteae, dans Kiessling et Wilamowitz-
Méllendorff, Philologische Untersuchungen, VIII (1886), Berlin, notamment
p- 23 et 67.



148 LES METAMORPHOSES D OVIDE

montre les Héliades, seurs de Phaéthon, pleurant sur son cada-
vre et changées en peupliers; on ne voit pas qu’il en fit question
chez Euripide, Le Soleil, dans la tragédie, accompagnait son fils
pour diriger la course du jeune imprudent'; malgré ce secours,
Phaéthon n’allait pas bien loin ; il était aussitét foudroyé par
Jupiter et son corps tombait en Ethiopie méme, dans le palais de
Mérops, d’our il était parti®. Ovide suppose que livré a lui-
méme il cause un embrasement général et qu’a la fin, apres avoir
parcouru une longue carricre, il est précipité dans I'Eridan. Sa
mort tragique plonge dans le désespoir son parent Cycnus, qui
est changé en cygne. Pour ce dernier trait, étranger a la piéce
d’Euripide, nous savons d’ou il vient: Ovide I'a emprunté aux
Amours de Phanoclés ®. Mais alors ou a-t-il pris ce qu’il ne doit
ni & Euripide, ni a Phanocles? M. Knaack a répondu a cette
question en montrant qu’il a dd exister un poeme de I'époque
alexandrine sur la fable de Phaéthon, qu’Ovide a associé aux deux
autres: cet ouvrage rentrerait dans la catégorie des poemes astro-
nomiques inspirés des Phénomeénes d’Aratus. L’hypothése de -
M. Knaack s’appuie sur des rapprochements ingénieux qu’il a
établis entre le texte d’Ovide et celui des écrivains postérieurs.
Elle est trés plausible et elle a I'avantage de rendre compte de
certaines contradictions qui surprennent dans la version des
Métamorphoses. On peut donc y distinguer trois éléments: 1° la
tragédie d’Euripide ; 2°le récit de I'anonyme alexandrin; 3° I’élé-
gie de Phanocles.

Mais qui a fait le mélange ? C’est, dit M. Knaack*, 'obscur
auteur d’un manuel mythologique qu'Ovide avait sous les yeux;
le poéte des Métamorphoses n’a lu uni Euripide, ni Phanocles ;
pour I'anonyme alexandrin il lui a fait plus d’honneur; il s’est
reporté de temps en temps a l'original, lorsqu’il a eu envie
d’orner sa maticre. M. Ehwald ne partage pas cette opinion®. 1l
fait remarquer que le lien qui unit I'histoire de Cycnus a celle de
Phaéthon est absolument artificiel, qu’il est impossible de ne pas

1. Eurip., fragm. 779, 8.

3. Eurip., fragm. 781 ; Knaack, p. 19 4 20.

3. Ps. Lactantius Placidus, Narrationes fabularum, 11, 4.

4. Knaack, p. 6.

5. Ebwald dans Iwan von Miiller, Jahresher., XLIII (1880), p. 157 & 160. Les
vues de Knaack sur le Phaéthon alexandrin sont adoptées par Eitrem dans le
Philologus LNIIL (18g9), p. 461 et par Vollgraff, De Ovidi mythopoeia, Berlin,
19or1, p. 35, mais avec quelques corrections.



LA TRAGEDIE ET LA RHETORIQUE 1[;9

reconnaitre la main d’Ovide dans la maniére dont elles sont
enchainées l'une a4 l'autre. De méme au début nous voyons
Epaphus, fils d’lo, contester a Phaéthon la gloire d’avoir le Soleil
pour pére; M. Knaack lui-méme ne doute pas que ce détail soit
une invention d’Ovide, destinée a lui fournir la transition néces-
saire pour passer de la fable d’lo a celle de Phaéthon. Il n’est pas
vraisemblable que I'auteur d'un manuel en prose se fit soucié de
ces artifices. M. Ehwald a donc une autre idée ; il suppose que le
mélange est 'ccuvre d’Ovide lui-méme : mais Ovide n’aurait pas
lu la tragédie d’Euripide; il ne la connaitrait que par un som-
maire, comme les scoliastes en ont laissé dans nos manuscrits en
téte de certaines piéces du théatre grec : autrement les rapports
que le récit des Métamorphoses présente avec le Phaéthon d’Euri-
pide seraient bien plus étroits. On a quelque peine a accepter
cette conclusion : pour une partie de la fable Ovide aurait donc
lu et imité directement I'anonyme alexandrin, pour Iautre
partie il n’aurait pas jugé a propos de lire ou de relire la piece
d’Euripide dans le texte : cette proposition seule suffit a faire
sentir I'invraisemblance de ’hypothése. Pourquoi Ovide dans une
méme fable aurait-il appliqué deux systemes différents, suivant le
modele auquel il avait affaire, et pourquoi le plus illustre serait-
il justement celui qu’il aurait sacrifié? Si épris des Alexandrins
qu'on le suppose, on ne saurait sans témérité admettre une
pareille solution, d’autant plus qu’elle n’est pas justifiée par les
observations que nous avons déja faites sur les rapports des
Métamorphoses avec d’autres tragédies d'Euripide. Nous n’avons
du Phaéthon que quelques fragments; si on en découvrait de
nouveaux, rien ne nous dit que I'imitation d’Ovide ne nous parai-
trait pas plus fidéle. Le plus sir est encore d’admettre qu'il a
procédé avec le Phaéthon comme avec les Bacchantes; il s’est
adressé d’abord a Euripide, puis il I'a quitté pour des poetes plus
récents*. .

Ainsi il ne faut pas trop se héter de déclarer qu’Ovide a beau-
coup puisé dans les tragiques grecs; on doit d’antant mieux se
tenir en garde contre cette hypothese qu’elle parait plus sédui-
sante. Comme on le voit, le probleme est délicat; ce qui le com-
plique encore c’est que la plupart des sujets qu’'O""

1. Plaehn, p. 10 4 13, trouve encore des rapports entre Ov., I
"Androméde d’Euripide, fragm. 114 a 156. 11 suppose que les Pé
auteur, fragm. 6o1 & 616, pourraient avoir fourni le modéled’Ov.,
plutot que les "‘P:Jotopa: de Sophocle.



150 LES METAMORPHOSES D OVIDE

avoir empruntés aux traglques grecs, notamment a Eunplde,
avaient été traités aussi par les tragiques latins. Dés lors a quelle
idée s’arréter? A-t-ilimité, les grecs, ou les latins ? Et comment
pourrions-nous en décider, puisque des premiers nous n’avons
bien souvent que des fragments, et que nous n’avons jamais autre
chose des seconds? Il vaut cependant la peine d’examiner la
question sur un exemple. Si I'on en croit un critique , ce serait
le Méléagre d’Accius, non celui d’Euripide, qui aurait servi de
source 3 Ovide dans la Chasse du sanglier de Calydon®. 1 est
certain que l'auteur des Métamorphoses faisait cas d’ Accius ; il
I'a nommé a c6té d’Ennius comme un des modéles du genre, et
méme, tandis qu’il reproche a Ennius de manquer d’art, il ne
trouve qu’a louer chez Accius; il vante le souffle ardent qui
anime ses tragédies; sans doute il appréciait en lui, outre
I'énergie avec laquelle il avait su mettre en action les horreurs
de la fable, le mérite d’avoir approché davantage de la pureté
classique®. Dans le Méléagre d’Accius, comme dans celui d’Eu-
ripide, on voyait la jeunesse de Calydon se rassembler pour
délivrer le pays du sanglier monstrueux qui la désolait ; la belle
Atalante venait se joindre aux chasseurs; elleinspirait aussitot une
violente passion a Méléagre; aprés la chasse, il lui attribuait la
dépouille de la béte, malgré les protestations'des Thestiades, fréeres
de sa mere Althée, et comme ceux-ci voulaient s’en emparer par
la force, il les attaquait et les tuait. Althée, prise d’un transport
furieux, jetait au feu un tison auquel les Parques avaient attaché
la destinée de son fils, et Méléagre perdait la vie*. Si 'on com-
pare au récit des Métamorphoses les fragments d’Euripide et
d’Accius, il est aisé¢ de voir ce qu’Ovide a retranché. Dans ses
premlers vers® il résume le prologue, ol ses prédécesseurs expo-
saient comment Diane, negllgée par (Enée, pére de Méléagre,
avait déchainé le sanglier sur le territoire de Calydon®. Mais

1. Immerwahr (W.), De Atalanta, diss. inaug., Berlin, 1885, p. 14.

2. Eurip., fragm. 515 & 539 ; Accius, vers 440 4 463, dans les Tragic. rom.
fragm. de Ribbeck, a¢ éd. (1897); Ov., VIII, 260 a 546.

3. Sur les tragiques latins voyez Ov., Am., 1, 15, 19; Tristes, 1I, 359 ; sur
Ennius, Art d’aim., 1ll, 4og; sur ses Annales. 1ristes, 1I, 433.

4. Voyez les restitntions que donnent Ribbeck, Die rimische Tragidie (1875).

p- 506 & 521 et Kuhnert, art. Meleagros, dans Roscher, Lexikorn d. Gr. u. R.
Mrthologle, p- 2598 (1896). La méme legende a été chantée par Bacchylide, Odes,
V, 93-155.

5. Vers 270 4 283.

6. Eurip., fragm. 515, 516 ; Accius, vers {4o.




LA TRAGEDIE ET LA RHETORIQUE 151

ensuite il supprime une scéne, probablement assez longue, oi1
Althée, voyant venir Atalante parmi les chasseurs, lui reprochait
de dédaigner, les trayaux de son sexe et de se méler a la société
"des hommes; 1l devait § avoir 4 ce moment entre les deux
femmes une de ces discussions semées de maximes générales,
qu’Euripide se plaisait a faire naitre au milieu des situations les
plus dramatiques ' ; elle était coupée par les réflexions du cheeur,
composé de femmes amies d’Althée’®. De méme, plus loin, on
assistait & une altercation violente entre Méléagre et sa mere; le
jeune homme déclarait qu’il voulait épouser Atalante, bien qu’elle
fat de naissance obscure : de la une discussion sur la noblesse®.
Rien de semblable chez Ovide. Au dénouement, aprés la mort de
Méléagre, il supprime encore les lamentations d’Althée, revenue
soudain a la raison*. En face de la malheureuse mére Euripide
faisait de nouveau paraitre Atalante, qui lui reprochait son crime®.
L’épilogue était sans doute rempli par I'apparition d’une divinité
annongant la destinée future des descendants d’(Enée, et le
cheeur mettait en lumiére la lecon morale qui se dégageait du
drame®. Ainsi Ovide résume Euripide ou Accius, en passant méme
complétement par-dessus certaines scénes. D’autre part il est
probable qu’il ajoute la métamorphose des sceurs de Méléagre’
soit d’aprés le Méléagre de Sophocle, soit d’aprés les Métamor-
phoses de Nicandre®.

Mais jusqu'ici rien ne nous indique que dans les parties qu'il
conserve il suive Accius plutét qu’'Euripide. Il faudrait d’abord
savoir si le Méléagre d’Accius différait de celui du potte grec ; or
sur ce point toute opinion précise nous est interdite. Euripide
faisait paraitre un messager qui énumérait, en décrivant le costume
de chacun d’eux, les jeunes héros réunis pour la chasse de Caly-
don®; on assure que ce passage, imité par Ovide'’, avait été
rejeté par Accius; disons plus simplement qu'il n'y en a pas

t. Eurip., fragm. 521 & 535; Accius, vers 441, 443; ex incertis incertorum
fabulis, cxi.
2. Eurip., fragm. 523.
3. Eurip:, fragm. 518, 520. 526, 527.
4. Eurip., fragm. 535.
5. Eurip., fragm. 528, 53a.
6. Eurip., fragm. 517, 536, 537.
7. Vers 533 a 546.
8. Kuhnert, /. c., p. 2596, 26o1.
9. Eurip., fragm. 530.
10. Vers 299 a 323.

Al



152 LES METAMORPHOBES D OVIDE

trace dans les vingt-deux fragments de vers qui subsistent de sa

piéce, ce qui n’est pas du tout une raison '. On affirme aussi qu'il

n’avait pas montré surcla) scene Althée bralant le tison fatal, ni

Méléagre rendant le dernier soupir ; or il est également incertain

qu’Euripide les eiit montrés sur la scéne® et qu’Accius eut fait -
autrement. Les raisons que l'on invoque sont purement néga-

tives ; au contraire la ou nous voyons clair il est manifeste

qu'Accius a suivi fidélement Euripide. Mais alors il devient tres

embarrassant de décider lequel des deux a fourni le modéle du

récit des Métamorphoses. 1l y a bien chez Ovide quelques vers out

il semble retourner avec sa facilité et son élégance habituelles

les vers d’Accius®, mais il était difficile qu’en retracant les mémes

scénes, en faisant agir les mémes personnages et en leur prétant

les mémes sentiments, dans les mémes circonstances, il ne

retrouvat pas spontanément des expressions tres voisines de celles

qu’avait déja employées son prédécesseur. Ces vers ne suffisent
pas a prouver qu’a ce moment méme il eit sous les yeux Accius,
et non Euripide.

Ainsi il est assez naturel de penser qu'il a mis souvent les tra-
giques a contribution ; les Métamorphoses se composent d’une
suite de drames, en réalité indépendants les uns des autres ; les
modeles qui s’offraient de préférence pour chacun d’eux, c’étaient
les chefs-d’euvre de la scéne attique ; chaque fable y avait regu
un développement d’une juste mesure, qui formait un tout bien
défini et se suffisait 4 lui-méme ; dans chaque piéce I'analyse des
passions était poussée trés loin et en méme temps il n’était pas
besoin de longues préparations pour expliquer la crise qui les
faisait naitre. Ovide devait trouver la une matiere toute disposée
pour cette sorte de recueil factice qu’il méditait. Si nous résu-
mons nos observations, il semble, lorsqu’il imitait les tragiques,
avoir donné, au commencement de chaque morceau, I'équivalent
du prologue. Puis, suivant sa fantaisie, il passe plus ou moins rapi-

1. Pas plus que le silence de Macrobe, Sat., V, 18, 17. Voyez Ribbeck, Die
romische Tragodie, p. 510; Kékulé, De fabula Meleagrea, Berlin, 1861, p. 30;
Surber, Die Meleager Sage, Zurich, 1880, p. 52; Max Meyer, De Euripidis
mythopoeia, Berlin, 1883, p. 77 ; Immerwahr, [. c., p. 20.

2. Les fragments d’Euripide 528, 532, ne le prouvent pas du tout.

3. Comparez Accius, vers 440 et Ovide, VIII, ago.

— 44a — 355-356.
— 444 — 420.
— 453 — 508.




LA TRAGEDIE ET LA RHETORIQUE 153

dement par-dessus les dialogues et les cheeurs; son but, c'est
d’arriver a un monologue, ou il condense toutes les émotions
qu’'éveille le/drame:(tel| estile discours de Penthée ; tel est celui
d’Hécube dans les morceaux que nous avons étudiés’; tel est,
dans son imitation du Méléagre, le discours d’Althée *. De la une
scéne principale, autour de laquelle toutes les autres viennent se
presser en quelques vers, a2 moins qu'il ne lui plaise encore d’imiter
un de ces récits qu'Euripide confie 2 un messager®. Enfin quand
il arrive a la métamorphose, il 'emprunte 4 un alexandrin, soit a
un auteur d’élégies ou d’épyllia, soit a un des poetes qui avaient,
comme Nicandre ou Boéus, chanté dans un ouvrage spécial les
métamorphoses des héros. Nous 'avons méme vu, dans son imi-
tation des Bacchantes, intercaler au milieu de la tragédie un long
morceau, qui parait étre tout entier d’origine alexandrme

11

Quand on étudie les diverses influences qui ont laissé leur trace
dans les Métamorphoses, il est impossible de séparer la rhétorique
de la tragédie *; d’abord parce qu’au temps d’Ovide la tragédie
devient franchement une province de la rhétorique : c'est le
moment o les nouveaux auteurs dramatiques commencent a écrire
non pour étre joués, mais pour étre lus. Il en résulte surtout que
ce qui les frappe chez les classiques du théatre gree, ce sont les
ressources que ceux-ci offrent a I'art oratoire : quoique a vrai dire
ce rapprochement des deux genres ne date pas du temps d’Au-
guste ; il est déja dans Euripide ; mais il devient plus étroit que
jamais, lorsque la foule abandonne les spectacles nobles. Inverse-
ment la tragédie envahit la rhétorique: a D’école, les jeunes
Romains apprennent a traiter des sujets d’éthopées tirés de la
mythologie, c’est-a-dire qu'ils doivent imaginer les discours tenus
par les héros dans certaines circonstances de leur vie légendaire.

1. Ov, III, 531 & 563; XIII, 494 & 533.

2. Ov., VIII, 481 & 511.

3. Chasse de Calydon, Ov., VIII, 299 & 434 ; Mortde Polyxene Ov., XIII, 450
4 480 ; Mort d’Hippolyte, Ov., XV, 492 & 546.

4. Sur la rhétorique dans Ovide voyez notamment Gaillard, p. 326; J. C. Jahn
dans son édition, 1I, 1. Introd., p. 19 & 21; Zedritz, p. 27; Liebau, p. 3 ; Rohde,
Griech. Roman, p. 138, 129, note 1; Ehwald, Ad historiam carminum Ovidia-
norum recensionemque symbolae, 11, progr. de Gotha, 1893, p. 14; Leo, De
Stati Silvis, Geeltingue, 1893, p. 9.

|



154 LES METAMORPHOSES D OVIDE

Or ces discours, qui rentrent dans le genre des suasoriae, il y en
a bien peu qui n’aient été traités déja par un des maitres de la
scéne attique ét/voild le jeune homme amené dés I'age de quinze
ou seize ans a lutter avec eux sous la direction du grammairien
ou du rhéteur; car la suasoria est du domaine de l'un et de
lautre’. Il faudra faire parler Médée au moment ou elle va
immoler ses enfants, Niobé pleurant devant les cadavres des
siens, Achille irrit¢ de l’enlevement de Briséis, etc...®. Nous
ne pouvons pas déterminer exactemént a quelle époque ces
exercices sont entrés dans la pratique des écoles®, mais on ne
saurait douter qu’ils fussent usuels depuis assez longtemps lorsque
Ovide faisait ses classes*. On nous dit qu’il avait une préférence
marquée pour les suasoriae®. Un de ses maitres, le fameux
Porcius Latro, lui a fourni des modeles de déclamations mytholo-
giques dont il a profité®. Nous n’avons qu’a parcourir les Méta-
morphoses pour apprécier les résultats de cet enseignement. Un
jeune Romain, nommé Q. Sulpicius Maximus, mort sous Domitien
a I'age de onze ans et demi, s’était distingué au concours du Gapi-
tole en récitant une piéce de vers grecs de sa composition, ou il
faisait parler Jupiter reprochant’au Soleil d’avoir abandonné son
char & Phaéthon’. Ovide avait déja écrit le discours du Soleil a
Jupiter *. Un rhéteur du Bas-Empire recommande aux jeunes gens,
désireux de se former a la parole, d’étudier les ouvrages qui ont
été écrits sur les métamorphoses®. Ainsi dans son poetme Ovide

1. lullien, Les professeurs de littérature dans 'ancienne Rome, p. 295 et 310.
2. Libanius, "Hforo!a:, dans I'édition compléte de ses ceuvres oratoires publiée
par Reiske, t. IV, p. 1009; cf. dans les Rhetores graeci de Spengel, t. II, p. 15
et 44 : Aphthonius, ITpoyupvisuatz, XI; Hermogéne, [Ipoyupviguata, I1X. Voyez
aussi Sénéque, Suas., 3.
3. Suivant l'opinion la plus générale, ce serait au temps de Démétrius de Phalére:
« Fictas ad imitationem fori consiliorumque materias apud Graecos dicere circa
Demetrium Phalerea institutum fere constat. » (Quintil., /nst. or., 1I, 4, 41.)
Mais Quintilien semble parler 14 des controversiae, plutdt que des suasoriae. Si
on s’en tient 4 son témoignage, il faut déclarer apocryphes les discours sur des
sujets mythologiques attribués 3 Gorgias et & Antisthéne, le Palaméde, I'Ajax,
I’ Ulysse..., etc., ce qui n'est pas d'ailleurs un obstacle. . Sur cette question voyez
Blass, .{ttische Beredsamkeit, 11, p. 311.
. . Ps. Cicéron, Rhét. & Hérennius, 1, 1x, 17.
. Séneque, Controv., 11, 2 (10), 13.
. Ibid, 11, a (10), 8.
. Kaibel, Epigrammata graeca ex lapidibus conlecta, n° 618.
Ov, II, 381 & 393.
. Ménandre, Ilep: intderntincyv, dans les Rhefores graeci de Spengel, llI,

O oo~ O Ores

i




LA TRAGEDIE ET LA RHETORIQUFE, 155

n’a fait que rendre aux rhéteurs le bien qu'il en avait recu ; réu-
nissons tous les discours de quelque étendue que nous y rencon-
trons, ceux du moinsquine sont pas de simples récits mis dans
la bouche d’un des personnages: nous aurons une sorte de Con-
ciones poétique, un recueil de suasoriae, toutes semblables a celles
qu’Ovide avait débitées devant Porcius Latro; qui nous assure
méme qu’il ne les a pas tirées de ses cahiers d’écolier ? Elles lui
ont été inspirées par la méthode des rhéteurs et par la lecture des
poetes tragiques d’Athénes ; en réalité il est impossible de distin-
guer ces deux influences I'une de I'autre ; elles se fondent en une
seule.

La plupart des discours qu’il préte a ses personnages sont des
monologues du genre pathétique; ils traduisent un sentiment
dominant, I'orgueil, la colére, 'inquiétude, la tristesse ou la souf-
france ; parfois ils révelent la lutte qui se livre dans une méme
ame entre deux sentiments contraires'; par conséquent ils sem-
blent avoir pour but, comme la tragédie, de faire naitre la terreur
ou la pitié. Cependant I'auteur de ces suasoriae n’y a pas songé
- sincérement et ses contemporains ne le lui demandaient pas. On
ne peut pas nier que ce soit la précisément le défaut du genre ;
mais il y aurait une certaine naiveté a en rendre Ovide respon-
sable. Son ambition, c’est d’abord d’étonner par la souplesse
avec laquelle il sait varier I'expression d’une méme idée; Quin-
tilien recommande beaucoup cet exercice, qu'il appelle « circa
eosdem sensus certamen atque aemulatio® ». Seuls les timides et
les impuissants prétendent que tout a été dit et que l'on vient
trop tard ; on peut au moins essayer de le dire autrement : il
n’est pas sar qu'on le dira plus mal. C’est ce que fait Ovide quand
il imite les tragiques; non seulement il lutte avec eux, mais il

p- 393, 3 : « yéypantar xai Néatozt zoutf; (Nestor d'Alabanda, temps de Septime
Sévere) xai copiotats petapospuiger; cuTd@y xai Gpvery + Tobtors 38 Tois GuYYsAMpaTLY
éviuyydvew mivu Avattelel. » Voyez Rohde, Griech. Roman, p. 344, note 2.

1. Orgueil : Niobé aux Thébaines, VI, 170 & 203. Colére : Jupiter dans l'as-
semblée des dieux, I, 182 & 198 ; le Soleil & Jupiter, I1, 385 a4 393; Penthée a ses
sujets, III,.531 a 563 ; Philomele & Térée, VI, 533 & 548 ; Vénus aux dieux, XV,
765 & 779. fnquiétude : Céphée a Phinée, V, 13 & 2g. Tristesse, souffrance, etc.:
Deucalion & Pyrrha, I, 351 & 366; la Terre a Jupiter, II, 279 & 300; Latone aux
paysans, VI, 349 4 359; Hercule mourant, IX, 176 4 204; Polyx¢éne mourante,
XII, 457 & 473 ; lamentations d’'Hécube, XIII, 494 & 532 ; I’Aurore, XIII, 587 a
599. Lutte de deuxr sentiments contraires: Althée, VIII, 481 a 511. [l sera
question de 'amour au chapitre suivant.

2. Quintil., Inst. or., X\, 5, 5, 1; Leo, (. c., p. 9.



196 LES METAMORPHOSES D OVIDE

lutte encore avec lui-méme, semblable & I'ingénieux Ulysse dont
il qualifie ainsi I'éloquence :
Ille referre aliter saepe solebat idem .

Ces variations se succedent jusqu’a ce qu'il ait rencontré le
trait, la sententia, qui résume sa pensée sous la forme la plus
piquante; ou plutdt il est vraisemblable que le trait se présente
tout d’abord a son esprit et qu'il trouve ensuite les préparations
nécessaires. A la fin des Trachiniennes Sophocle nous fait assi-
ster aux tortures d’Hercule consumé par la tunique de Nessus;
le héros gémit surtoutde se sentir impuissant contre un mal aussi
imprévu;; fallait-il qu’aprés avoir subi gloricusement tant d’épreu-
ves terribles il périt victime de la jalousie d’une femme! Il mau-
dit Déjanire qu'il croit coupable, et il la maudit devant le malheu-
reux Hyllus, leur fils, dont il déchire le ceur a chaque parole.
Ovide supprime Hyllus?; c’est diminuer beaucoup ce que la
scéne a de dramatique. Hercule implore Junon ; si, dans sa haine,
elle pouvait en ce moment lui porter le coup supréme, ce serait
un bienfait de maritre, mais un bienfait.

Mors mihi munus erit: decet haec dare dona novercam 3.

H déplore de finir d’une maniére indigne de lui; il énumere ses
exploits ; 'énumération était déja dans Sophocle; mais elle ne
s’étendait qu’a huit des travaux d'Hercule ; il y en a le double
chez Ovide ; la mémoire du héros est vraiment trop fidele en un
pareil moment. La cruelle épouse de Jupiter s’est plus tot lassée
de commander qu'Hercule d’accomplir ses volontés;

defessa jubendo est
Saeva Jovis conjunx : ego sum indefessus agendo *.

Le mal redouble; la fin approche. Cependant Eurysthée est
plein de vie, et il y a des mortels qui croient a l'existence des
dieux !

At valet Eurystheus, et sunt qui credere possint
Esse deos! *

Aucun de ces traits, est-il besoin de le dire, n’est imité de

. Ov., Art d’'aim., 11, 121.

. Sophocle, Trachiniennes, 1046 a 1111; Ov., IX, 176 4 204.
Ov., IX, 181.

. Vers 198.

. Vers 213.

S~ QO W -~




LA TRAGEDIE ET LA RHETORIQUE 157

Sophocle ; nul doute que le discours, qu’ils divisent en trots par-
ties, soit tout entier destiné a les faire valoir. Ce sont la de ces
vers qu'Ovide devait noter sur ses tablettes quand il était au bain
ou en litiere, et qu'il utilisait plus tard, en leur donnant un
cadre convenable.

Mais sa rhétorique perd trop si on le compare au poéte tra-
gique qui a prété le langage le plus noble et le plus sincére aux
passions et aux douleurs humaines ; le paralléle est déja par lui-
méme une injustice. Son véritable maitre, c’est Euripide, I’habile
avocat, qui dans son ceuvre immense avait plaidé tour a tour tant
de causes diverses!. Parfois, avouons-le, il lui est inférieur.
Lorsque dans les Bacchantes d’Euripide Penthée menace de sa
colére les adorateurs du nouveau dieu, son langage respire I'or-
guell mais il est ferme, mesuré et ne messied pas a un chef
d’Etat ; on lui a rapporté que les femmes de Thebes vont sur la
montagne se livrer en compagnie d’un jeune inconnu i des orgies
mystérieuses ; il voit de graves personnages, parmi lesquels son
grand-pére, vétus d’'un costume étrange, exécuter des pas de
danse ; il parle comme edt parlé au temps de Péricles un de ces
magistrats athéniens qui avaient la charge de tenir en respect les
cultes dangereux. Chez Ovide Penthée fait appel a ses soldats et
les exhorte 4 repousser I'envahisseur?; il cite les grands exem-
ples de I’histoire nationale, leur recommandant d’imiter le ser-
pent, leur ancétre, qui défendit le sol de Thébes contre Cadmus
avec tant de courage’; cet abus de mythologie glacerait le dis-
cours le plus enflammé. Mais Ovide reprend I’avantage quand il
fait parler Hécube devant le cadavre de sa fille Polyxéne ; chez
Euripide un héraut vient de raconter la mort de la jeune victime;
les premiéres paroles d'Hécube sont un hommage rendu a la
force d’dme de sa fille, et aussi un hommage qu’elle se rend a
elle-méme ; car elle établit en ternmes sentencieux que la haute
vertu, qu'on vient d’admirer chez Polyxéne a ses derniers
moments, était le résultat d’une bonne éducation®; dés I'anti-
quité on faisait remarquer aux écoliers I'invraisemblance et la
maladresse de ce langage®. Ovide a eu le bon gott d’écarter ce

1, Decharme, Euripide, p. 49 & 56.

2. Euripide, Bacchantes, 715 & 262 ; Ov., III, 531 4 563.

3. Ov,, II, 531 et 544 a 547.

4. Euripide, Hécabe, 585 & 628 ; Ov., XIII, 494 & 53a.

5. Théon, Igoyvuvdsuaza, 1, p. 149 (Rhetor. gr., ed. Spengel, t. II, p. 60);
Decharme, Euripide, p. 56.

4|



>,

158 LES METAMORPHOSES D OVIDE

que le poéte tragique, se critiquant lui-méme, appelait « des traits
‘lancés dans le vide ». Son Hécube est bien une meére qui gémit
aupres du corps de sa fille ; non qu'il n’y ait beaucoup de figures
dans son \discoursiet|qu'onCn'y sente I'influence de I'école ;
mais quelques-unes sont d’une énergie vraiment tragique. Nous
avons la une éthopée, mais une éthopée bien venue, que les
connaisseurs ont di applaudir : « O ma fille, supréme douleur
de ta mére (que pourrai-je souffrir de plus ?) ma fille, te voila
‘donc étendue sans vie, et je vois ta blessure, mes bles-
sures. Ainsi aucun des miens ne devait échapper 4 une mort vio-
lente : toi aussi tu as recu le coup fatal; jespérais qu’étant
femme, le fer t'épargnerait et, femme, tu as péri par le fer. Tes
freres et toi, vous avez tous été victimes d'un seul homme, le
fléau de Troie, le meurtrier de ma famille, Achille. Quant il fut
tombé sous la fleche de Paris dirigée par Phébus, je m’étais dit :
maintenant enfin Achille n’est plus a craindre ; et pourtant je
devais le craindre encore : sa cendre, méme au sein de la terre,
s'acharne sur ma race ; du fond du tombeau il nous a fait sentir
sa haine. C’est pour cet Eacide que j'ai été féconde. La grande
Ilion n’est plus, un horrible désastre a terminé les malheurs
publics, si toutelois ils sont terminés : pour moi seule Pergame
survit et je poursuis le cours de mes infortunes. Naguére au faite de
la grandeur, puissante par mes gendres, mes fils, mes brus et mon
époux, me voici maintenant trainée en exil, pauvre, arrachée aux
tombeaux des miens, esclave destinée a4 Pénélope; tandis que je
filerai la laine pesée pour ma tache, elle dira en me montrant aux
femmes d’Ithaque: « Celle-ci est I'illustre mére d’Hector, c’est
I’épouse de Priam. » O toi qui apreés tant de deuils étais la seule
consolation de ta meére, tu as donc succombé, victime expiatoire,
sur la tombe d’un ennnemi; c’est pour apaiser les ménes d’un
ennemi que je t'avais enfantée. Pourquoi mon 4me de fer
s’obstine-t-elle & vivre ? Pourquoi tardé-je? A quoi me réserves-tu,
vieillesse maudite ? Pourquoi, dieux cruels, sinon pour lui faire
voir de nouvelles funérailles, prolongez-vous la vie déja trop
longue d’une vieille femme ? Qui aurait cru que 'on piat trouver
Priam heureux aprés la ruine de Pergame? Oui, heureux par sa
mort; car il ne t’a pas vu égorger, 6 ma fille, et il a quitté en méme
temps la vie et la royauté. Mais au moins on t’accordera des funé-
railles dignes de la fille d’un roi et ton corps sera enseveli dans le
tombeau de tes ancétres ? Non ; c’est un sort trop beau pour notre
' maison : pour honneurs funébres tu auras les pleurs de ta mére et




LA TRAGEDIE ET LA HHETORIQUE 159

une poignée de sable sur un rivage étranger. » Ce beau monologue
suffirait & montrer qu'Ovide ne s'abusait pas quand il se déclarait
capable de réussir dans la tragédie®; il savait au besoin retrouver
l'os animosum?*. On a remarqué qu’'un des mérites d’Euripide est
d’avoir exprimé avec bonheur les sentiments des femmes, surtout
ceux des méres ; certaines scénes ou il a fait paraitre des enfants
au milieu de catastrophes sanglantes sont des chefs-d’ceuvre de
pathétique ; elles lui ont valu le renom d’dtre sans rival dans
I’art d’exciter la pitié¢ >. Ce genre de beauté a eu certainement
beaucoup d’attrait pour Ovide; peut-étre la nature ne l'avait-
elle pas doué d’un cceur trés sensible ; mais il a souvent suppléé
a ce qui lui manquait ‘par I'habileté rare avec laquelle il manie
les passions. Aprés 'amour le sentiment dount il a le plus sou-
vent dépeint les caractéres et les effets dans les Métamorphoses,
c’est la tendresse maternelle ; Cérés, Niobé, Dryope, Téléthuse,
I’Aurore, Vénus *, représentent, comme Hécube, la mére malheu-
reuse ; chez Procné et chez Althée® nous voyons linstinct de la
nature étouffé par un abominable désir de vengeance, qu’elles
assouvissent en sacrifiant elles-mémes Jeurs enfants ; et si Ovide
ne nous montre pas Médée égorgeant les siens®, c’est que cette
légende, déja développée par lui dans une tragédie, 'aurait
.exposé a trop de redites. Dans tous les épisodes ou paraissent,
comme dans le sacrifice de Polyxéne, des femmes, des jeunes
filles, des enfants, des étre innocents et faibles qui ne semblaient
point faits pour la souffrance, il a retrouvé I’art d’Euripide; il
sait nous attendrir par de touchants récits, quelquefois par des
discours, o1, tout en recourant 2 des moyens un peu factices, il a
fait parler avec éloquence ce qu'il y avait en lui d’humanité’.

111

Il 0’y a dans les Métamorphoses qu’un trés petit nombre de

discours qui ne rentrent point dans le genre pathétique que nous

1. Ov., Adm., 11, 18, 14.

2. « animosique Accius oris. » Ov., Am., I, 15, 19.

3. Decharme, Euripide, p. 275.

4. Gérds, V, 341 2 571; Niobé, VI, 146 & 312; Dryope. 1X, 324 2 393 ; Télé-
thuse, IX, 666 & 797; I'Aurore, VIII, 576 & 622; Vénus, XV, 762 a 851.

5. Procné, VI, 412 2 674 : Althée, VIII, 260 & 546.

6. Ov., VII, 394 a 397.

7. Ovide a cherché plus rarement & peindre 1'amour paternel. Voyez I, 568 2
667; 11, 1 & 4o0; VIII, 183 a 235.



[y

160 LES METAMORPHOSES D OVIDE

venons d’étudier : le sujet méme ne fournissait que rarement i
Ovide [Poccasion d'imiter le langage des assemblées délibé-
rantes '. Mais il a .voulu une fois montrer de quoi il était capable
dans une suasoria voisine du genre judiciaire: le livre XIII
s’ouvre par deux discours d’une étendue tout a fait exceptionnelle:
ce sont les plaidoyers prononcés par Ajax et Ulysse lorsqu’ils se
disputent les armes d’Achille devant les chefs de I'armée grecque®.
Nul doute que ce morceau ait eu beaucoup d'importance aux
yeux d’Ovide et qu’il ait été trés gonté, surtout dans les écoles;
S¢neque le pére et Quintilien en citent des passages ; Juvénaly
fait allusion. Le théme devait étre banal au temps ou Ovide s’exer-
cait a la parole, et il le devint encore davantage plus tard : nous
savons que le fameux Porcius Latro, un de ses maitres, l'avait
traité de vive voix; un des arguments que le poéte met dans la
bouche de son Ajax est emprunté a la suasoria du rhéteur®. Mais
suivant son habitudeil a dd mélanger ici avec les souvenirs que
lui avaient laissés les lecons de ses professeurs ce qu'il avait
appris dans les livres. La dispute survenue entre Ajax et Ulysse,
aprés lamortd’Achille, poyrla possession des armes du héros avait
été racontée d’abord par les poétes qui entreprirent de donner une
suite aux épopées homeériques, par Arctinus dans son bt/uopzde et
par Lesches dans sa Petite Iliade. La légende fut mise en action
par Eschyle dans une piéce distincte, I"’'Oxhwv xglorg, dont nous
avons quelques fragments, puis par un poéte tragique postérieur
a Euripide, Théodecte®. Chez les Romains Pacuvius et Accius
avaient composé chacun un Armorum judicium®. Quels rapports
le morceau d’Ovide présente-t-il avec ces différents ouvrages? la
question est des plus obscures; essayons au mbins de préciser
quelques points.

A la fin du livre XII Ovide a résumé les indications néces-
saires pour comprendre la mise en scéne du drame: le corps
d’Achille vient d’étre consumé sur le bicher; Ajax et Ulysse se
disputent ses armes; Agamemnon, ne voulant pas s’attirer la

1. Voyez les deux discours de Jupiter, IX, 243 2 258 et XV, 807 & 843.

2. Ov., XII, 607 & 623 et XII, 1 & 3g8. C’est par erreur qu'on a appelé ces
discours des controverses. Aucune des controversiae que nous connaissons ne
porte sur un sujet mythologique et d’ailleurs Sénéque le pére (Controv , I, 2 (10),
8) appelle formellement le discours d’Ajax une suasoria.

3. Ov,, XIII, 121 ; Séndque, /. c.

4. Eschyle, fragm. 174 & 178 ; Théodecte, Aix; (Nauck).

5. Pacuvius, vers 21 4 42; Accius, vers 145 A 163.




LA TRAGEDIE ET LA RHETORIQUE 161

haine du vaincu, confie aux chefs de I’armée le soin de trancher
le débat. Déja dans ce passage on peut noter des différences
assez sensibles avec. les poétes antérieurs ; chez eux la piéce ne
débutait pas aussi simplement; Pacuvius parlait d’abord des jeux
funébres organisés en I'honneur d’Achille ; Accius faisait paraitre
un personnage qui expliquait comment s’était allumé dans le
cceur d’Ajax le désir furieux de posséder I'armure d’Achille!. Si
nous considérons la partie de I'action qui suit les deux discours,
nous voyons de méme que Pacuvius et Accius avaient singuliére-
ment étendu la matiére; Ajax vaincu et désespéré se jetait sur
son épée ; Ulysse, trouvé pres du cadavre, étaitaccusé de meurtre ;
il se défendait et on le renvoyait absous. Par conséquent les deux
Romains avaient encore imité dans leur piéce plusieurs autres
modeles grecs, au moins les Femmes thraces, les Salaminiennes
d’Eschyle et I’Ajaxr de Sophocle®. Dans un ensemble aussi vaste
il est bien difficile que les discours d’Ajax et d’Ulysse eussent
recu le méme développement que chez Ovide. Si maintenant
nous examinons les fragments des deux tragédies latines qui pro-
viennent de ces discours, nous voyons qu’ils présentent, pour la
pensée, des analogies assez notables avec le texte des Métamor-
" phoses ; mais en somme I’analogie n’est pas moindre entre ce méme
texte et les fragments de la piéce d’Eschyle®, et comme celle-ci
était renfermée dans un cadre beaucoup plus étroit que celles de
Pacuvius et d’Accius, il y a bien des chances pour qu’elle ait
séduit davantage I'auteur des Métamorphoses.

Pourtant cette dispute, cette sorte de procés, ou chacune des
parties plaide sa cause dans un monologue, rappelle surtout I'art
d’Euripide; il est peu probable que ’Ajax et I'Ulysse d’Eschyle
aient tenu chacun un seul et long discours ; Quintus de Smyrne,
qui imite, en les résumant, des poétes plus anciens, fait parler
deux fois chacun des adversaires*. S’il y a dans les Métamor-
phoses un morceau qui offre des ressemblances avec les duels

)

oratoires* chers a Euripide, c’est assurément celui-ci. Aussi

I. Pacuvius Accius Ovide

fe. I, II, III fr. I XII, 607 & 623
2. Pacuvius Accius Ovide

fr. VII, XVI fr. IV, XV XIII, 382 4 3ga

3. Voyez la reconstitution de Ribbeck, Die romische Tragodie, p. 218 et 368
et le tableau de concordance ici & I'Appendice C.
4. Quintus de Smyrne, V, 181 & 236 et 292 & 305 (Ajax); 239 & ago et 307 &
316 (Ulysse).
5. "Apthiat Aywv ; Decharme, Euripide, p. 47 et suiv.
XIX. — Larave. — Ovide. 11




162 LES METAMORPHOSES D OVIDE

pourrait-on peut-étre se demander si, a défaut d’une piece du
maitre, Ovide n'aurait pas imité celle d’un des tragiques grecs
qui avaient, paru-apres lui et, si cet auteur de second ordre,
demeuré fidéle aux habitudes d’Euripide, ne serait pas tout sim-
plement Théodecte. Mais il y a une hypothése qui vaut beaucoup
mieux encore, c’est qu'Ovide a pris quelque chose a tous ceux
qui avaient quelque chose a Iui donner: a Eschyle le sujet, a
Euripide ou & Théodecte la méthode, I’art de composer la‘scéne,
aux rhéteurs des traits et des figures'. Il est bien vraisemblable
qu'aux yeux d’Ovide ce dernier secours était le principal. 11 y
avait plus de quatre siécles que l'on retournait le sujet sous
toutes ses faces ; tous les arguments qu'il comportait avaient été
trouvés et classés ; on ne pouvait plus qu’en varier la forme. Assu-
rément c’est la surtout ce qui a fait au temps d’Ovide le succés
des ‘Métamorphoses; chaque légende avait ses lieux communs,
c’est-a-dire non seulement des idées d’une vérité générale et
humaine, mais des idées autrefois neuves, qui avaient fini par
s'associer étroitement aux noms des personnages et aux péripé-
ties du drame. Tout I'art était de les exprimer d’une fagon per-
sonnelle, proprie communia dicere®. Nous en suivons la trace
dans les débris des poémes antérieurs a celui d’Ovide; ce n’est
pas & dire qu’il ait imité I'un plus que I'autre; il les a tous lus,
sa mémoire en a fondu la substance, et le jour venu il n’a eu
qu’ay frapper une autre empreinte.

Mais il y a rhéteur et rhéteur. Nous avons conservé deux décla-
mations grecques qui portent exactement sur le méme sujet que
les deux discours des Métamorphoses®. L’auteur a, comme Ovide,
donné beaucoup plus d’importance au discours d'Ulysse. Celui-ci
est letype de I'orateur habile ; il a pour adversaire un soldat igno-
rant et grossier ; il sort vainqueur du débat ; I'écrivain qui le fait
parler doit naturellement lui attribuer le réle du protagoniste et
lui communiquer tout son talent; chez Ovide, comme chez l'au-
teur grec, le discours d’Ulysse est une [ois plus développé que
celui d’Ajax. De la au premier coup d’eil un certain rapport
entre le morceau d'Ovide et les deux déclamations. S’il fallait en
croire les manuscrits, elles seraient ’ceuvre d’un écrivain nommé

1. Séndque, Controv., l. c.: « Adeo studiose Latronem audivit, ut multas ejus
sententias in versus suos transtulerit. »

2. Horace, Art poét., 128.

3. ’Avrtialévous Alag xat 'OBussele, publié en dernier lieu par Blass a la suite
d’Antiphon, dans son édition, Leipzig, Teubner, 1871.




LA TRAGEDIE ET LA RHETORIQUE 163

Antisthéne. Nous connaissons un Antisthéne qui a vécu a2 Athénes
au v° siécle avant notre ére; aprés avoir étudié la rhétorique
sous Gorgias, il suiyit I'enseignement de Socrate et finit par
adopter les principes et le genre de vie de I'école cynique. Juste-
ment Diogéne de Laérte nous dit, d’aprés le catalogue de la
bibliothéque d’Alexandrie, que ce personnage avait composé
deux ouvrages de rhétorique intitulés Ajaz et Ulysse'. Sont-ils
identiques aux déclamations que nous possédons ? M. Blass, qui
a fait une étude approfondie de léloquence attique, I'a soutenu
contre plusieurs philologues®. Son opinion est bien difficile a
admettre. On a cherché plus récemment a établir que ces décla-
mations contenaient un assez grand nombre de vers disloqués,
qui proviendraient de la tragédie de Théodecte ; elles seraient .
I’ceuvre d’un rhéteur ou d’un grammairien de I’époque alexan-
drine®. Sur le premier point il est impossible de faire la preuve,
mais la plupart des suffrages sont d’accord sur le second. Les
anciens représentent le philosophe Antisthéne comme un homme
d’'un esprit aiguisé et comme un maitre d’atticisme ; or ce qui
éclate a tous les yeux dans I'Ajaz et dans I'Ulysse, c’est la sot-
tise de I'auteur*; on ferait presque injure a Ovide en le compa-
rant 4 un aussi pauvre écrivain, si cette comparaison n’avait
pour utilité de montrer avec quel art le poéte, quoique imbu des
lecons de l'école, a su choisir entre les bons et les mauvais
modeles qu’elle lui offrait. Ce n’est pas qu’il y ait chez le faux
Antisthene cette pompe et cette surabondance d’ornements qui
caractérisent en général les déclamateurs; M. Blass a tiré de la
son principal argument pour défendre ’authenticité ; mais on ne
saurait préter aux héros de la fable un langage plus maladroit et
moins héroique. Au contraire les deux discours d’Ovide sont des
chefs-d’euvre d’habileté; Quintilien cite la premiére phrase du
discours d’Ajax comme un exemple des sources d’arguments qu'’il
recommande; on pourrait poursuivre sa démonstration par une
analyse détaillée des deux morceaux et prouver qu’ils ne con-
tiennent presque pas un vers, ou quelqu’un des principes de la
rhétorique ancienne ne soit appliqué sous une forme heureuse.
Contentons-nous d’indiquer en quoi Ovide est supérieur au faux

1. Diog. de Laérte, VI, 1, 2 et g.

2. Blass, Attische Beredsamkeit, a¢ édit. (1892), II, p. 332-344.

3. Radermacher, dans le Rhein. Museum, t. XLVII (1892), p. 569.

4. Voyez notamment Ad. Miiller, De Antisthenis cynici vita et scriptis, Mar-
bourg, 1860, p. 32.



164 LES METAMORPHOSES D OVIDE

Antisthéne, en prenant celui-ci comme le type des professeurs
médiocres, auxquels le poéte a su échapper.

Ajax est)un)soldat)dépourvu d’éloquence, que la colére
emporte’; son adversaire ira méme jugqu'a I'appeler un soldat
grossxer et sans intelligence, rudis et sine pectore miles®. Aussi
peut-on admettre que l'écrivain qui le fait parler lui préte

un langage sec, cassant, hautain, et, puisqu’il doit avoir le
* dessous, un langage maladroit. Cependant ces défauts mémes ne
doivent pas dépasser une certaine limite ; sinon Ajax deviendra
un personnage de comédie, un véritable miles gloriosus ; et alors
quel mérite y aura-t-il pour Ulysse a ’avoir vaincu ? Tel il nous
apparait chez le faux Antisthéne. Certains auteurs racontaient
qu’'Agamemnon avait choisi comme juges du procés, non pas les
chefs de 'armée grecque, mais des prisonniers troyeuns; l’auteur
a adopté cette version ; ¢’était son droit; mais a plusieurs reprises
nous voyons Ajax s’emporter contre ses juges; en guise de péro-
raison il finit par les menacer®. A cette sottise invraisemblable il
joiut la trivialité; a l'entendre, si Ulysse convoite les armes
d’Achille c’est évidemment qu’il veut les vendre; on le connait
de reste; «il se ferait pendre, s'il avait quelque chose a y gagner»;
c’est « un voleur de temples, un coquin bon a fouetter* ». Sans
doute, dans I'/liade Achille injurie Agamemnon devant les chefs
assemblés; mais cette crudité de langage, qui s’accorde avec la
naiveté des mceurs primitives, fait un effet singulier au milieu
d’un discours trés apprété, ol tout le reste sent la sophistique
d’une époque polie. Ovide a vu clairement les défauts qu’il lui
fallait éviter. Son Ajax est violent et orgueilleux; mais méme
quand il outrage, il se souvient qu’il descend de Jupiter, et sur-
tout il n’est pas aussi sot qu’Ulysse voudrait le faire croire; il y a
certaines convenances que le soldat le plus grossier sait observer
quand son intérét est en jeu. Ajax dédaigne les précautions ora-
toires ; mais il n’a garde de blesser ses juges. Sa forfanterie fait
valoir par le contraste le discours de son adversaire, comme
'exigeait le sujet méme ; mais il est pressant, nourri d’arguments
et animé d’une passion qui n'en altére pas la dignité.

On ne peut pas dire que I'Ulysse du faux Antisthéne soit plus

Ov., XIII, 3 et 10.

Ov., XIII, ago.

Antisthéne, 4jax, 1, 2 et 4.
Ibid., 3.

S -




LA TRAGEDIE ET LA RHETORIQUE \ 165

habile que son Ajax. Ce prince de I'éloquence débute, lui aussi,
en se mettant fort au-dessus de tous les chefs de 'armée : ils sont
tous également; ses jobligés; c'est lui qui veille, « quand Ajax
ronfle '». Il compare ce héros tantdt 4 un sanglier et tantét a un
4ne’. La subtilité que lui attribue la fable dégénére ici en une
affectation d’esprit, sous laquelle on cherche vainement une pensée ;
si les Grecs, dit-il, sont venus en Asie, ce n'était pas pour se
battre, mais pour ravoir Hélene et pour prendre Troie?®. Ulysse
sait d’avance les épithétes qu'Homeére ajoutera a son nom et il les
invoque comme un titre de gloire*; il prédit le suicide d’Ajax°.
Que sont devenues dans cette diatribe la haute raison, la finesse,
I'ingéniosité, les dons séduisants du favori de Minerve ? Laissons
la le rhéteur grec et lisons Ovide ; le discours qu'il préte a Ulysse
est un modele de narration oratoire; le héros débute par un
exorde insinuant et modeste, o il semble demander pardon pour
le talent naturel que les Grecs lui reconnaissent; puis il passe
en revue toute sa carriere depuis le jour ou il tira Achille de sa
retraite de Scyros jusqu’a celui ou il ravit le Palladium aux
Troyens; et il poursuit dans 'ordre historique la longue énumé-
ration de ses services, en tournant a son avantage chacun des
faits de la cause et en réfutant pas a pas les allégations de la
partie adverse. Il sait mettre de son cété les chefs de I'armée,
humiliés par la vantardise d’Ajax; il exalte leur courage, il cite
par leurs noms quelques-uns des plus braves, enfin il termine sur
une péroraison émouvante, ou il fait pressentir, sans abuser des
prophéties trop faciles, qu’'on peut encore avoir besoin de son
secours pour porter a Ilion le coup supréme?®. Il n’est pas possible
d’appliquer avec plus d’art ce que la rhétorique ancienne appe-
lait colores, c’est-a-dire ces moyens qui consistent a présenter
des faits litigieux sous des couleurs favorables a I'orateur.
-Personne n'a jamais prétendu qu'Ovide ait imité les deux
déctamations du faux Antisthéne et il serait tout a fait superflu
d'insister ; peut-étre méme ne les a-t-il jamais lues’. Mais nous

1. Antisthéne, Ulysse, 1.

2. Ibid., 2 et 4. Ces deux comparaisons sont dans Homére, //., XI, 558 et XVII,
281, mais non I'intention dénigrante, qui les dénature complétement.

3. Antisthéne, Ulysse, 1.

4. Ibid., 4.

5. Ibid., 1-et 2.

6. Voyez I'analyse trés judicieuse de Gaillard, p. 326 a 331.

7. Ils semblent cependant développer la méme version; tous deux supposent



166 LES METAMORPHOSES D OVIDE

pouvons mesurer par la de quelle hauteur il s’¢léve au-dessus
de certains rhéteurs, qui n’avaient pour eux qu’une longue pra-
tique des \mythes, des figures'et des lieux communs. La ou il se
surveille!, il a de plus qu’eux un sentiment trés vif et trés juste
des meeurs oratoires, la mesure dans le pathétique, le goit dans
le choix des traits. Aussi lorsque nous cherchons ses modéles
parmi les écrivains de I'époque alexandrine, ne descendons pas
trop bas au-dessous des plus célébres: s’il ne s’agit que de sa
matiére, il est possible qu’il en ait emprunté une partie a des
compilations médiocres ; mais s’il s’agit de son art, on lui ferait
tort en supposant qu’il ne I'a pas puisé aux meilleures sources.

qu’Ulysse s’est déguisé en mendiant et qu’il a enlevé le Palladium avant la mort
d’Achille. Ce serait une raison de croire qu’ils ont tous deux consulté un poéme
alexandrin, suivant Fr. Kehmptzow, De Quinti Smyrnaei fontibus ac mytho-
poeia, Kiel, 1891, p. 44. Mais il n’ya pas lieu de reconnaitre ici une autre influence
que celle des tragiques; voyez F. Noack, dans les gelehrte Gottingische Anzeigen,
1893, p. 800 & 805 ; Ehwald, dans Iwan von Miiller, Jakresb., LXXX, 1894, p. 49
4 50.
1. Pour les exceptions voyes Gaillard, p. 303 ; Gierig, p. 16 et a4.




CHAPITRE 1X

LA POESIE ROMANESQUE, L’IDYLLE ET L’ELEGIE

L’amour tenait une large place dans les piéces d’Euripide et
probablement aussi dans celles des poétes grecs qui le suivirent.
C’est méme par la surtout qu’elles avaient séduit Ovide ; il exa-
gere, il oublie Eschyle et Sophocle, quand il assure qu’au fond
la tragédie, malgré la gravité du genre, a « toujours » quelque
rapport avec ’amour :

Omne genus scripti gravitate tragoedia vincit;
Haec quoque materiam semper amoris habet !.

Les vingt-six sujets qu’il énumeére ensuite sont tous choisis de
maniére a justifier cette affirmation, et, quandil s’arréte, il déclare
qu’il en aurait trop 4 dire sur les ignes tragici; rien qu'a citer
des titres, il pourrait remplir son livre®. Bien que les besoins de
sa cause exercent ici sur son jugement une influence trop pré-
pondérante, il est certain en effet que, sans sortir de la tragédie,
il pouvait réunir un grand nombre de fables romanesques®. Les
Métamorphoses nous offrent toutes les variétés de la passion amou-
reuse ; elle est un des principaux éléments du poéme, peut-étre
méme celui de tous qui nous frappe le plus aujourd’hui; si I'on
excepte le douzieme et le quinzieme chants*, elle s’étale partout

1. Ov., Tristes, 11, 381.

2. Le second livre des Tristes; voyez vers 407.

3. Rohde, Griech. Roman, p. 3o.

4. Elle n’a la qu'un role insignifiant : Ov., XII, 5 (enlevement & Helcne) ; 189
2 200 (Neptune et Ceenis), 210 & 236 (noces d’Hippodamie, les Centaures ravisseurs
de femmes); XV, 482 & 551 (Egérie); 497 & 505 (Phedre).



168 LES METAMORPHOSES D OVIDE

en souveraine. N’ett-il lu qu'Euripide et les derniers tragiques
grecs, Ovide aurait eu probablement assez de modéles pour la
partie érotique/ de éon|poéme; i méme parmi les drames d’amour,
qu’il énumere dans les Tristes, il s’en trouve plusieurs auxquels
il a au moins touché dans les Métamorphoses'.

Mais depuis I'époque alexandrine un genre est plus spéciale-
ment consacré a 'expression de I'amour : c’est I'élégie. Pendant
une quinzaine d’années Ovide avait di lire et relire les poétes
qui s’y étaient distingués; ils lui ont inspiré tous les ouvrages qui
ont fait sa réputation avant qu’il entreprit les Métamorphoses. Il
est clair, malgré la différence de laforme métrique, que ce potme
procéde du méme art que les précédents et qu'Ovide n’a pas pu
chasser de sa mémoire des modéles qui lui étaient familiers entre
tous. Callimaque et Philétas sont pour lui des classiques de la
poésie amoureuse ; comme tels il les nomme a la suite d’Ana-
créon et de Sapho?®. On doit supposer aussi qu’il avait lu Anti-
maque, dont eux-mémes se réclamaient comme d’un précurseur ® ;
d’autres, dont il n’a rien dit, Phanoclés, Hermésianax, ne sont
pas sans avoir exercé sur lui une certaine influence. Il faut essayer
d’en retrouver les traces dans les Métamorphoses, quoiqu’il soit
bien hasardeux de raisonner sur les débris des élégiaques alexan-
drins, qui souvent sont moins des ruines que de la pous-
siere. Dans ce genre de poésie on peut distinguer deux sortes
d’ouvrages : ceux ou l'auteur chantait ses propres amours, et ceux
ou il chantait les amours des héros delafable. Il est vraisemblable
qu’Ovide dans les Métamorphoses a di s’adresser plutét aux
seconds : ainsi il serait chimérique d’y rechercher la trace des
élégies d’Euphorion ; les seuls emprunts qu’il a pu faire a ce
potte paraissent se rapporter plutdt a ses epyllia. De ses élégies
nous ne savons absolument que ce qu’en ont dit les Latins, et
puisqu’elles ont été imitées par Tibulle et par Properce, aussi
bien que par Gallus *, il est probable qu’elles exprimaient surtout

1. Ov., Tristes, 1, 383 (Hippolyte) ; Métam., XV, 4g2 & 546.

— 389 (Térée); — VI, 413 & 674.
— 399 (Atalante); — X, 560 & 707.
— hov (Sémélé); —_ III, 253 a 315.

2. Ov., Am., 1, 15, 13; II, 4, 19; Art d’aim., 1II, 3ag9; Rem., 381,
747,759 Tristes, 1, 6, a; II, 367; V, 5, 38; Pont., III, 1, 58; IV, 16, 32;
Ibis, 55.

3. Ov., Tristes, 1, 6, 3.

4. Diomdde, Art grammat. p. (83, 3.




LA POESIE ROMANESQUE, L'IDYLLE ET L’ELEGIE 169

les sentiments personnels de 'auteur'. Pourtant ’érudition et le °
lyrisme se mélaient si souvent chez les Alexandrins et d’une fagon
si étroite, que cette distinction méme, il faut bien I'avouer, est
assez incertaine.

Ovide a eu I'heureuse idée de bannir 4 peu prés complétement
de son livre une sorte d’amour qui s’était fait une trop large place
dans la poésie érotique des Grecs, comme dansleurs meeurs, I'#pwg
waidwy. Un Alexandrin, Phanoclés, avait écrit tout un livre d’élé-
gies sur les beaux éphébes des temps mythologiques® ; 'ouvrage
avait pour titre "Epwzeg # xadof. Il y racontait par exemple com-
ment Orphée, aprésavoir perdu Eurydice a tout jamais, repoussa
P’amour des femmes thraces ; Ovide a touché discrétement a cette
tradition dans le chant X ®. Il est probable qu’il suit encore Pha-
noclés un peu plus loin, la ou Orphée chante un sujet en rapport
avec les gouts que lui attribuait la légende:

Nunc opus est leviore lyra puerosque canamus
Dilectos superis *.

A cette source on peut rapporter 'histoire de Ganymeéde, en
partie celle d’Hyacinthe, et peut-étre aussi celle de Cyparisse ®.
Nous savons enfin par un témoignage positif que Phanocles a
fourni 4 Ovide le récit de la métamorphose de Cycnus, fils de
Sthénélée, qui dans le second chant est nouée a celle de Phaé-

1. Meineke, Analecta alexandrina, p. 34 et Schultze (Georg), Euphorionea,
diss. inaug., Strasbourg, 1888, p. 19: Ovidius Euphorionis carminibus usus.
D’aprés Schultze, les rapports entre les epyllia d’Euphorion et les Métamorphoses
d’Ovide seraient les suivants :

Euphorion, fragm. 38 =Ov., VII, 406 ('aconit).

X, 208) ., .
~ 363 — XIIL, 39,§ (Uhyacinthe).
— 47— 1, 448  (Daphni).
77  — XII, 556  (Périclyméne).

Ehwald (dans Iwan von Miller, Jahresb., LXXX, 1894, p. 41) y ajouterait :
Euphorion, fragm. a=Ov.,, XIII 623  (Anius).
— 75 — XII, 169  (récit de Nestor).

a. Callimaque ne les avait pas oubliés non plus dans son recueil d’¢légies, intitulé
Airia ; voyez Couat, Poésie alex., p. 161.

3. Phanocles, fragm. 1 (Bach) = Ov., X, 78 & 85 ; Couat, p. 99.

4. Ov., X, 15a.

5. Phanoclés,- fragm. 2 =Ov., X, 162 & 219 (voyez notamment 203 & 303),
Hyacinthe.

Phanoclds, fragm. 4 (?) = Ov., X, 155 & 161, Ganyméde.

Pour Cyparisse (Ov., X, 106 & 143), voyez Plaehn, p. 24 a 35.



170 LES METAMORPHOSES D OVIDE

" thon'. Mais peut-étre n’a-t-on pas assez remarqué jusqu’ici avec
quelle délicatesse Ovide glisse sur ce qu'il y avait de déplaisant
dans de pareils sujetso|ILfautsavoir qu’il imite Phanoclés pour
comprendre le véritable caractére des sentiments qui unissent
'un a I'autre Phaéthon et Cycnus ; les deux jeunes gens ont entre
eux desliens de parenté, que resserre encore une affectiop mutuelle.
Rien de plus décent que ces vers:

Qui tibi, materno quamvis a sanguine junctus,
Mente tamen, Phaethon, propior fuit 2.

Virgile estbeaucoup plus explicite’. Ovide, lorsqu’on lui repro-
chait I'immoralité de certains de ses poémes, invitait les censeurs
trop moroses a les comparer avec les ouvrages les plus libres de
I’époque alexandrine, les hilarotragédies, les contes milésiens,
avec d'autres encore, tout a fait obscénes, déposés par les géné-
raux vainqueurs dans les bibliotheques publiques de Rome, ou
chacun pouvait les lire*. Phanocles, et par le mérite de la forme
et par la finesse du godt, était certainement trés au-dessus de
cette littérature ; pourtant Ovide en I'imitant a cru devoir atté-
nuer l'expression du sentiment équivoque qui avait inspiré les
"Epuwres °. Les Romainssur ce sujet ne poussaient pas I'indulgence
aussi loin que les Grecs. Faisons comme Ovide et passons .

Ce n’est pas qu’il soit beaucoup moins répugnant d’arréter les
yeux -sur les amours incestueuses auxquelles nous arrivons
ensuite. Les auteurs de Métamorphoses, comme on I'a déja vu’,
sont en grande partie responsables du développement qu'Ovide a
donné en certains endroits aux amores inconcessi; Nicandre avait
raconté la passion de Byblis pour son frére Caunus®; Boéus avait
dit comment /gypius, par une erreur funeste, partageala couche

1. Phanoclés, fragm. 6 = Ov., II, 367 & 380; Ps. Lactantius Placidus, Narra-
tiones fabularum, 11, §.
a. Ov., II, 368.
3. Virg., En., X, 18g: ferunt luctu Cycnum Phaethontis amati...
Dum canit, et moestum musa solatur amoren.
En ce genre, il n'y a rien chez Ovide d’aussi enflammé queI’églogue II de Virgile.
4. Ov., Tristes, 11, 4og & 42o0.
5. Ceci est sensible dans Phanocles, fragm. 1, vers 1 & 6 et Ovide, X, 78 & 85.
- 6. Sans le dénouement, on pourrait rapporter ici I’histoire d’Iphis et d’lanthé
(Ov., IX, 666 & 797), inspirée des Métamorphoses de Nicandre (Anton. Libér., 17).
Diimmler, dans le Philologus, LVI (1897), p. 23, note 33.
7. Voyez le chapitre 1.
8. Anton. Libér., 30. De méme Parthénius, dont le fragm. xxxu (Meineke)
ne vient pas de ses Métamorphoses.




LA POESIE ROMANESQUE, L’IDYLLE ET L’ELEGIE 171

de sa mére'. Mais ces auteurs eux-mémes ne faisaient que trans-
porter dans leurs ceuvres les conceptions alors a2 la mode parmi
les pottes érotiques; Notons \qu'Qvide n’a pas accueilli sans choix
tous les sujets de cette sorte que lui offraient ses modeles ; il nous
épargne l'inceste d’Agypius ; il est trés bref sur ceux de Nyecti-
méne® et de Ménéphron ®. Si au contraire il développe trés lon-
guement I'aventure de Myrrha, il s'indigne, comme il convient,
sur 'énormité du forfait: « Je vais chanter un crime odieux.
Arriere, jeunes filles! péres de famille, arriére ! Si mes accents
ont des séductions pour vos cceurs, gardez-vous d’ajouter foi a
cette partie de mon récit; ne croyez pas au forfait, ou, si vous y
croyez, croyez aussi au chitiment®... » Et Ovide consacre encore
une quinzaine de vers a ce salutaire préambule. Qu’il n’ait pas
écrit pour les jeunes filles 'histoire de Myrrha, ni celle de Byblis®,
on peut I'en croire®, encore qu'il semble avoir oublié ces passages
et beaucoup d’autres, lorsque, dans son apologie adressée &
Auguste, il oppose les Métamorphoses aux poémes licencieux de
sa jeunesse'. Mais il reste a savoir si de pareilles monstruosités,
qui révoltent tousles sentiments humains, nous font frémir autant.
que le poéte nous I'annonce ; ce qui est trop en dehors de la nature
n’éveille en nous ni terreur ni pitié ; nous voyons trop clairement
qu'il y a la un jeu d’esprit, surtout quand il se prolonge pendant
plus de deux cents vers ; et alors les efforts mémes que s’impose
I’auteur pour nous émouvoir tournent contre lui. Dans Sophocle
I’inceste d’(Edipe et de Jocaste nous pénétre d’horreur ; mais ce
crime est le résultat d’une erreur, a laquelle (Edipe a été conduit
par une fatalité inéluctable ; entre le moment ou elle est révélée
aux deux époux et celui ou ils se font justice deleurs propres
mains il n’y a dans la pitce grecque aucun intervalle. Au con-
traire Myrrha et Byblis se préparent a consommer le crime en
pleine connaissance de cause, et Ovide le décrit, I'analyse, le
développe et le commente avec une complaisance visible, non par

. Anton, Libér., 5.
. Ov., II, 589 & 5g5.
. Ov., VII, 386.
. Ov, X, 300 4 318.
. Ov,, IX, 447 4 665 (Byblis); X, 300 & 502 (Myrrha).
. Voyez encore, dans I’histoire de Byblis, IX, 454 : « Byblis in exemplo est, ut
ament concessa puellae. »
7. Ov., Tristes, 11, 547 : « Ne tamen omne meum credas opus esse remissum. .. »
et la suite,

D OTES WD -~



172 LES METAMORPHOSES D OVIDE

une perversion des sens et du ceeur (nous n’avons pas le droit de
le supposer), mais par une ficheuse recherche des situations
extraordinaires, quitprétentau bel esprit et aux antithéses. Il n’est
gueére douteux qu’il a emprunté aux Métamorphoses de Nicandre
la fable de Myrrha, comme il lui a emprunté celle de Byblis*;
mais il faut remonter plus haut pour retrouver la véritable ori-
gine de ces peintures déplaisantes. Dans la fable de Byblis nous
voyons la sceur amoureuse de son frére ; environ un siécle avant
Nicandre, Hermésianax avait montré le frére amoureux de sa
sceur ; il avait chanté, dans une élégie du recueil adressé a sa mai-
tresse Léontium, la passion incestueuse du jeune Leucippe *.
Quoique Ovide ait emprunté a Nicandre, dans ses traits essen-
tiels, la légende de Byblis, ce n’est pas ce poéte, suivant toute
apparence, qui lui a fourni le modéle du développement; ses Méta-
morphoses n’avaient que quatre livres; il n’est pas probable qu’il
eit traité le sujet avec la méme abondance que son successeur ;
le long monologue de Byblis, chez Ovide, ne differe de I'élégie
que par le métre ; nous saisissons ici la trace d’Hermésianax a
coté de celle de Nicandre®. Mais jusque dans ces écarts, ou l'en-
trainent les Alexandrins, Ovide sait quelquefois se ressaisir a
temps. Hermésianax racontait que Leucippe, incapable de conte-
tenir davanlage sa passion pour sa sceur, en avait fait la confi-
dence a samere et que celle-ci, plutét que de le voir mourir de
chagrin, favorisait I'union clandestine de ses deux enfants. Au
moins chez Ovide Byblis et Myrrha emploient le ministere d’'un
serviteur pour exécuter leur dessein ; il n’a pas 0sé nous montrer
une mere présidant a ces abominables scénes. L’esprit romain,
méme dans ses moments de dévergondage, respecte encore une
certaine limite, que les auteurs grecs ont quelquefois franchie,
lorsque, infidéles a la vraie tradition de leur race, ils se sont
abandonnés a I'influence des maeurs orientales.

Hermésianax, dans sa Léontium, semble avoir groupé unique-

1. Pour Byblis voyez Anton. Libér., 30 ; pour Myrrha (Smyrna), Anton, Libér.,
34 ; cf. Oder, p. 53 et Martini dans son édition, p. Lvur et p. 116, 13.

2. Dans Parthén., "Epwr. ©af., 5; Hermésian., 180 (Bach) ; Couat, Poés. alex.,

. 84.

g 3. Ovide a pu aussi trouver dans d’autres écrivains qu'Hermésianax de quoi am-
plifier Nicandre ; car la fable de Byblis avait été racontée en vers par Apollonius de
Rhodes et Nicénéte, et en prose par I'historien Aristocrite. Yoyez Conon, Amyfoes, 33
Parthén., 'Epwrt. naf., 11; Haupt sur Ov., IX, 441 et Knaack, Callimachea,
Stettin, 1887, p. 13.




LA POESIE ROMANESQUE, L'IDYLLE ET L'ELEGIE 173

ment des légendes relatives a des passions coupables ou malheu-
reuses; bien que I'élégie, dés l'antiquité, ait eu pour but de
peindre les joies des amants aussi bien que leurs tristesses, elle
devait chercher plutot a exciter les larmes, lorsque, au lieu d’ex-
primer les sentiments personnels de l'auteur, elle s’exercait sur
des fables ; d’abord parce que dans tous les temps les gens heu-
reux n'ont pas d’histoire ; et ensuite parce que I’élégie mytholo-
gique, a I'époque alexandrine, tirait de la tragédie la plupart de
ses sujets. Il n’en est pas autrement dans les Métamorphoses
d’Ovide: les amours tragiques y dominent de beaucoup ; aussi
pour cette raison méme est-on souvent fort embarrassé de décider
s’il a mis a contribution le théatre ou 1’élégie, sans compter les
epyllia que nous connaissons mal, par exemple ceux d’Euphorion.
Ainsi 'amour criminel de Térée pour Philoméle a pu fournir une
riche matiere a chacun de ces genres'. Les galantes entreprises
des dieux, séduisant des mortelles par la ruse ou la violence,
remplissent tout le potme ; pour n’étre pas toujours suivies de
sanglantes catastrophes, comme le forfait de Térée, elles n’en sont
pas moins a compter parmi les amours coupables®. Elles entrai-
nent pour la victime une honte et une souffrance dont elle n’est
pas toujours, comme Callisto, dédommagée au dénouement par
I’honneur de devenir une constellation. Pourtant dans cette mytho-
logie toute pénétrée d’alexandrinisme les violences des dieux ne
vont pas sans compensations : s’ils laissent parfois des héroines
éplorées, il en est aussi de coquettes, pour lesquelles c’est une
gloire de s’étre attiré de tels hommages. Chioné, vierge le matin,
a passé le méme jour des bras de Mercure dans ceux d’Apollon ;
devenue mére, elle se vante de sa beauté, quiluia valu ce double
témoignage d’admiration®. On ne peut se montrer sévére pour
les dieux, quand ils sont poussés au mal par des charmes si
provocants,

Ovide a plusieurs fois dépeint dans les Métamorphoses I'amour

1. Ov., VI, 413 & 674. Rohde, Griech. Roman, p. 139, note; Plaehn, p. 14.

2. Daphné, I, 452 4 567 ; To, 568 & 750 ; Syrinx, 689 & 712 ; Clymene, 755 &
775 ; Callisto, II, 4o1 & 530; Coronis, 542 & 632; Hersé, 708 & 832; Europe, 833
4 875; Sémélé, II1, 253 & 315; Leucothoé et Clytie, IV, 190 & 270; Proserpine,
V, 34x 4 661 ; Latone, VI, 335 a 338; Orithye, 677 & 721 ; I’Aurore, VII, 700 &
70k ; Périmele, VIII, 589 & 610; Métra, 847 & 874; Aleméne, IX, 280 4 28g;
Lotos, 340 & 348 ; Chioné, XI, 301 & 345; Ceenis, XII, 189 3 209 ; Pomone, XIV,
623 4 771.

3. Ov., XI, 3or & 345 : « Quid peperisse duos et dis placuisse duobus Prodest ? »



174 LES METAMORPHOSES D OVIDE

rebuté ; nous y voyons Echo dédaignée par Narcisse!, Salmacis
par Hermaphrodite®, Scylla par Minos®, Circé par Glaucus et
par Picus ‘. Au | contraire dans les histoires de Polyphéme et de
Galatée, de Glaucus et de Scylla, d’Iphis et d'Anaxaréte®, c'est
Pamoureux qui a fait vainement les avances. Ilermésianax avait
raconté la touchante légende d’Arcéophon et d’Arsinoé : un jeune
homme de naissance obscure et de race phénicienne, habitant la
ville de Salamine, dans I'ile de Chypre, s’est épris d’'une ardente
passion pour la fille du roi, qui est d’origine grecque ; aprés avoir
essayé sans succes de la fléchir, il se donne la mort; le jour ou
on porte son corps au bicher, elle veut voir passer le cortéege du
haut du palais; Vénus indignée la transforme en statue®. 1l ne
nous est pas possible de déméler dans I'aride sommaire de Libé-
ralis jusqu’a quel point Hermésianax avait su étre gracieux, pathé-
tique et original. Ovide a changé les noms des personnages; il
les appelle Iphis et Anaxaréte ; c’est que dans Hermésianax le roi
de Salamine, Nicocréon, était un personnage historique, et méme
un contemporain de l'auteur; Ovide, qui transportait la scéne
dans les temps mythiques, a voulu faire excuser I'audace de cet
anachronisme _et il s’est arrangé de facon a pouvoir le nier au
besoin. Le jeune homme, dans le modele grec, se laissait mourir
de faim ; dans le récit des Métamorphoses il se pend ; on suppose
avec vraisemblance qu’Ovide a mélé & son imitation d'Hermé-
sianax quelques traits empruntés a un petit poéme qui nous a été
conservé sous le nom de Théocrite’. A lorigine cette fable
devait avoir un caractére symbolique; elle exprimait sans doute
les antipathies de deux races étrangéres l'une a I'autre ; peut-étre
aussi avait-elle été imaginée pour expliquer une singularité d’un
culte local®. Il est curieux de voir comment sous la plume d’un

potte alexandrin elle s’est transformée en un drame d’amour, o1’

tout s’enchaine en vue d’exciter la compassion. Si la morale avait

1. Ov,, III, 339 & 510.

2. Ov., IV, 285 & 388.

3. Ov., VIII, 1 & 151. Cf. Parthén., Métam., fragm. xv1, xvir.

4. Ov., XIV, 320 & 39g6. Gf. Emilius Macer, Ornithogonie, dans Non. Marcell.,
p. 518, 25. '

5. Ov., XIII, 730 XIV, 74 et XIV, 698 & 758.

6. Anton. Libér., 39. Voyez Rohde, Griech. Roman., p. 79; Couat, Poés.
alex., p. 84; Plaehn, p. 15.

7. Rohde, p. 80, note 4, compare le ps. Théocrite, XXIII, 20 et Ovide, XIV,
736.

8. Ov., X1V, 761: Venus prospiciens = zapaxintovga.



LA POESIE ROMANESQUE, L'IDYLLE ET L’ELEGIE 175

rien de commun avec de pareilles inventions, on pourrait trouver
que Vénus est bien cruelle pour la jeune fille, lorsqu’elle la punit
de s’étre refusée a un prétendant qu’elle n’aimait pas. Mais chez
Hermésianax/I’héroine, en'allant voir passer le cadavre du déses-
péré, voulait l'insulter une derniére fois ; Ovide aadouci ce dernier
trait, comme s'il I'avait trouvé trop odieux pour étre vraisem-
blable ; Anaxaréte est punie au moment méme ou pour la premiére
fois elle partage la commisération générale; c’est peu logique,
mais le sentiment est plus humain*.

Ovide n’apas tenté une seule fois dans les Métamorphoses une
peinture complete et détaillée de ’'amante abandonnée ou trahie ;
on en comprend aisément la raison; il était assez inventif pour
ne pas se laisser décourager par I’Ariane de Catulle ou la Didon de
Virgile *; mais il avait déja traité ce théeme abondamment dans les
Héroides ; la plus grande partie du recueil était remplie par les
plaintes des infortunées que la nécessité ou une rivale avait sépa-
rées de leurs amants. Aussile poéte, cette fois, passe rapidement
sur les tristes aventures de Médée, d’Ariane et de Déjanire®.
Dans Plhistoire de Céphale et de Procris il a esquissé a grands
traits la situation de deux époux que tourmente la jalousie et
qui tour a tour se soupconnent injustement l'un I’autre, jusqu’au
jour ol 'un des deux tombe victime d’un accident auquel il s’est
exposé par cette folle inquiétude*. Mais ici Ovide n’a pas poussé
trés loin I'analyse des passions, et de plus nous ignorons quel a
été son modele ; son récit différe sur plusieurs points de celui
que Libéralis a tiré des Métamorphoses de Nicandre *: c’est tout
ce qu'il nous est permis de constater ®.

1. Anton. Libér., 39 : « ’Apawdn mpog G6piv émeObunaey 16 obpa ideiv. »
Ov., XIV, 751 : « Mota tamen : Videamus, ait, miserabile funus. »

2. Ovide n’hésitait pas 4 reprendre un sujet déja traité par un de ses prédéces-
seurs latins, quand il le trouvait & son gott. Sénéque (Lettre 79. 5) fait trés juste-
ment cette remarque : « Quem locum (la descnphon de I'Etna) quominus Ovidius
tractaret (Mét., XV, 340) nihil obstitit quod jam Vergilius (En., III, 571) im-
pleverat ; [ei] praeterea feliciter hic locus se dedit. »

3

HEROIDES METAMORPHOSES
Médée. . . . . . . . 12
Ariane. . . . . . . . 10

Déjanire. . . 9
4. Ov., VII, 661 a 865 Sur la Jalousw voyez encore IV, 190
5. Anton. Libér., 41; Oder, p. 51 ; Martini, p. Lvu1 de son
6. Plaehn, p. 25 & 26. Sur la rivalité entre hommes voyez H
Ov., IX, 1 2 97.



176 LES METAMORPHOSES D OVIDE

Nous avons cncore bien d’autres lacunes a regretter dans la
littérature dont il s’est inspiré. S’il y a un sujet fait pour tenter
les élégiaques, c’est assurément la peinture de I'amour partagé,
que la mort vient brusquement interrompre'. On a bien de la
peine a croire qu’Ovide n’ait pas imité un autre Alexandrin que
Nicandre ‘dans la charmante histoire de Céyx et Alcyone?, un
chef-d’eeuvre de grice et de pathétique, qui meériterait la place
d’honneur dans cette analyse, si le point de comparaison qui nous
est nécessaire ne nous faisait défaut®. Dans le méme genre les
aventures d’Atalante et de Méléagre* se prétaient aussi bien a
I'élégie qu’a la tragédie et le récit qu’en fait Ovide semble étre un
mélange de 1'une et de I'autre. Entre les différents morceaux otr
il a représenté deux amants séparés en plein bonheur par une fin
tragique ®, il faut accorder au moins une mention & la fable
d’Hippomene et Atalante *. Nous avons conservé un distique de
Philétas, ou il est question des pommes que Cypris détacha de la
couronne de Dionysos, pour les donner 4 Hippomene’. Philétas
est donc dans ce sujet un des devanciers d’Ovide; on s’en est
autorisé pour prétendre qu’Ovidel'avait imité *. Mais d’abord nous
ne savons pas si cette fable remplissait toute une élégie de Phi-
létas, ou si le fragment conservé n'y figurait qu'a titre d'allusion
ou d’exemple. En outre il se trouve justement qu'Ovide attribue
aux pommes qui séduisirent Atalante une tout autre origine : elles
ont été cueillies par Vénus a Chypre, dans son champ sacré de
Tamase®; il est donc possible que le fond du récit soit emprunté
plutét aux Grandes Eées d’Hésiode *°. On a fait encore une suppo-

1. Pour I'amour heureux voyez Iphis et Ianthé (IX, 666 & 797); Pygmalion (X,
243 4 297); Philémon et Baucis (VIII, 611 & 724); [Vertumne et Pomone, XIV,
6og & 771, source latine].

2. Ov., XI, 410 & 750.

3. Voyez Nicandrea, fragm. 64 (Schneider),

4. Ov., VIII, 260 & 545.

5. Voyez Pyrame et Thisbé (IV, 55 & 166), sans doute emprunté & un historien,
Cyllare et Hylonomé (XII, 393 & 4a8), [Picus et Canente, XIV, 330 a 434,
source latine].

6. Ov., X, 560 & 707.

7. Philétas, fragm. 3 (Bach).

8. Immerwahr, De Atalanta, Berlin, 1885, chap. 1.

9. Sur cette question voyez Plaehn, p. 19; C. Robert, dans I'Hermes, XXII
(x887), p. 445 & 454 ; Maass, ibid., XXV (1890), p. 533.

10. Epicorum graecorum fragmenta. (Kinkel). Hésiode, fragm. 7a, 73.




LA POESIE ROMANESQUE, L'IDYLLE ET L'KLEGIE 177

sition; la fable d’Hippoméne est immédiatement précédée de
plusieurs autres, qui ont un rapport avec I'ile de Chypre *; peut-
&tre Ovide les a-t-il trouvées toutes réunies dans un ouvrage en
prose, tel que'les 'Ies'de-Philostéphanos, ¢leve de Callimaque ®.
On voit par la combien il est difficile d’arriver \a une conclusion
certaine, quand, au lieu de s’en tenir a des généralités, on cherche
a déterminer avec précision la source de certains récits d’Ovide.
Philétas est certainement parmi les élégiaques un de ceux qu’il
a le plus admirés ; il nous le dit® on le sent, et on est incapable
d’en faire la preuve la ol on se croit le plus prés de saisir le
rapport quiles unit. Du reste cette longue galerie de sujets éro-
tiques que nous venons d’énumérer rappelle a chaque pas les
maitres alexandrins ; nous yretrouvons partout leur maniére ; mais
la critique est devenue exigeante ; elle veut des faits, des preuves
solides ; quand on s’applique & les réunir, on s’apercoit souvent
qu’on avait pris une ombre pour la réalité et il faut, aprés beau-
coup d’efforts, se contenter de résultats négatifs, qui ne font
qu’irriter davantage notre curiosité, parce que nous les devinons
provisoires et en un sens plus inexacts que la simple intuition.
Si nous pouvons trés rarement affirmer qu’Ovide, dans une
fable déterminée, a imité un élégiaque plutdt qu’un autre, au
moins n’est-il pas téméraire d’indiquer les habitudes qu’il semble
devoir a tous les poétes érotiques de I’alexandrinisme. Plusieurs
fois nous voyons chez lui une héroine, avant ou aprés une action
qui décide du sort de son amour, exprimer elle-méme ses senti-
ments dans un monologue étendu, o1 la passion, aux prises avec
le devoir, la fatalité ou une volonté contraire, s’exhale en un lan-
gage tumultueux et enflammé. Médée se demande si elle aidera
Jason dans son entreprise*; Scylla décide de livrer 2 Minos son
pére et sa patrie®, puis, repoussée par celui qu’elle aime, seule
sur le rivage, elle se livre, tandis qu’il s’éloigne, aux transports
d’une fureur impuissante®. Byblis se débat contre la passion
incestueuse qu’elle ressent pour son frére’. Dans tous ces pas-

1. Ov., X, les Gérastes, 320 & 237 ; Pygmalion, 243 & 297; peut-étre Vénus et
Adonis, 503 a 739.

2. Ehwald, dans Iwan von Miiller, Jahresb., XXXI (1882), p. 165; LXXX
(2894), p. 37.

. Ov., 4Art d’aim., 111, 3295 Rem., 760; Tristes, I, 6, 3; Pont., 111, 1, 58.
. Ov., VII, 11 & 71,
. Ov., VIII, 44 & 8o.
. 0v., VIII, 108 & 143.
. Ov., IX, 474 & 516 et 585 & 6ag. Voyez encore Iphis, IX, 726 & 763;

XIX. — Laraye. — Ovide. ) 12

N oOEsw



178 LES MBTAMORPHOSES D'OVIDE

sages Ovide nous ouvre 'ame de son personnage ; il y suit curieu-
sement les diverses phases du combat intérieur qui la déchire ;
ce sont la comme Jes stances d’autant de tragédies en raccourci.
Il y en a de beaux exemples chez deux Alexandrins, qui ne sont
nil'un ni Pautre des élégiaques: la Magicienne de Théocrite* et
le fameux monologue de Médée, dans Apollonius?®, suffiraient &
témoigner qu'Ovide n’a pas inventé cette forme de la poésie
romanesque. On peut admettre que Théocrite et Apollonins eux-
mémes l'ont empruntée a I’élégie ; mais il faut tenir compte aussi
de l'influence que le mime, notamment le mime de Sophron, ont
exercée sur les podtes postérieurs; elle est certaine dans la
Magicienne. Ajoutons aussi que les monologues érotiques ont pu
servir de thémes aux exercices des jeunes gens dans les écoles ;
si surprenante que nous paraisse aujourd’hui cette coutume, il
est assez vraisemblable qu’elle était déja en honneur quand Ovide
suivait les lecons de ses maitres. L’écolier/qui traitait les contro-
verses romanesques, dont Sénéque le pére nous a conservé les
sujets, pouvait aussi bien, dans ses éthopées, faire parler Médée ou
Scylla®. Un papyrus grec, récemment découvert en Egypte, nous
fournit un argument assez solide en faveur de cette hypothése ; il
date, suivant des calculs probables, du milieu du second siécle avant
notre ére. Il contient des fragments d’un monologue, oi1 une amante
délaissée gémit sur son infortune; entrainée par un désir irrésis-
tible, elle se rend de nuit vers la demeure de I'infidele, et, quoi-
qu'il ne soit pas en sa présence, elle l'apostrophe directement,
mélant I'invective et la menace aux supplications. Pour M. Weil
ce morceau, écrit dans une espéce de prose rythmique, qui se
rapproche par endroits de la versification réguliére, est un mlme,
ou du moins il en a le caractére’. Pour M. Blass® nous aurions

Myrrha, X, 320 4 355; ‘Atalante, X, 602 & 635. On peut aussi faire entrer dans
cette catégorie le discours du jeune Iphis, XIV, 718 3 736.

1. Théocrite, 1I.

2. Apollonius, Argon., III, 771 & 8or.

3. Voyez d’une part dans Séndque, Controy., I, 3, Sacerdos prostituta;3, Incesta
de saxo..., etc., et de Pautre, Libanius, 'Hfrmola:, Tivac &v elmot Adyous mdpvn
swpzovicasa, dans ses GBuvres, éd. Reiske, t. IV, p. IOM Rohde, Griech. Roman,
p. 338.

4. Weil, dans la Revue des études grecques, IX (1896), p. 169. — Etudes de
littérature et de rythmique grecques, 19o2, p. 8a-8g.

5. Blass, dans les Neue Jahrbiicher fir Philologie, 1896, p. 347. Cf. Cruslus
dans le Philologus LV (1896), p. 353; Wilamowitz-Mollendorff, dans les Nach-
richten de I'Académie de Gosttingue, philol. hist. Klasse, 1896, p. 20g.




LA POESIE ROMANESQUE, L'IDYLLE ET L'ELEGIE 179

la un exercice d’école, une yehéty, comme il s’en rencontre chez
les rhéteurs du n1® et du m° siécle de notre ére'. On voit com-
bien il est difficile de préciser l'origine et le genre de ces mono-
logues, ou I'élégie, le mime, T'épyllion et la rhétorique semblent
se rejoindre et se confondre. Aussi la plupart du temps ne peut-
on décider avec certitude quels sont les véritables modeles des
monologues d’Ovide, quoiqu'on sente bien qu’ils doivent se
trouver dans ces productions composites de I'art alexandrin.

Cependant il n’est gueére douteux que le monologue de Médée
a été inspiré a Ovide par la lecture d’Apollonius®; s’il en est
ainsi, il faut bien donner I'avantage au poéte grec. Dans I’ original
le discours qui traduit les pensées secretes de Médée est simple
et nerveux : le parti auquel elle s’arréte, c’est de se tuer; elle se
tuera sur le champ pour échapper a l'alternative de trahir son
pere ou de laisser périr son amant. Mais au moment d'exécuter
son dessein, elle est reprise par le charme de la vie, par le sou-
venir des plaisirs de sa jeunesse; aucune explication ne vaut
celle-la; car c’est la nature méme que peint ici Apollonius, et
ce qui est dans la nature n’a pas besoin d’étre expliqué. Ovide,
en donnant au discours de Médée un développement deux fois |
plus long, nsque fort de s’écarter de cette traglque simplicité ;
en effet son héroine raisonne trop, elle voit trop loin et trop
clairement dans I’avenir; elle est séduite par I'idée de visiter les
villes fameuses de la Gréce, d’observer de prés les meeurs et les
arts de leurs habitants; elle prévoit qu’elle passera un jour entre
Charybde et Scylla et elle appréhende la trahison future de Jason.
Tout au rebours de la Médée d’Apollonius, quand elle quitte la
demeure paternelle, elle a vaincu momentanément son amour:
devant ses yeux s’étaient dressés le devoir, la piété. filiale et
la pudeur;

Ante oculos rectum pietasque pudorque
Constiterant *.

Tant de raison nous surprend un peu chez une Médée ; nous
nous sentons trop prés des personnages dont les sentencieux dis-
cours remplissent les tragédies de Sénéque. Et pourtant on n’a

1. Blass rapproche, parmi les Rhetores graeci (Spengel, tome If), Hermo-
gene, page 15 ; Aphthon., page 44 ; Théon, page 115.

2. Apollon., drgon., 11, 771 4 8o1; Ov., VI, t1 & 71. Zéllner, Analecta Ovi-
diana, diss., Leipzig, 1893, a étudié les rapports d'Ovide avec Apollonius.

3. Ov., VII, 7a.



180 LES METAMORPHOSES D OVIDE

pas le droit de critiquer les traits semés dans ces « déclama-
tions », lorsqu’ils sont passés au rang de proverbe. C’est & sa
Médée qu’Ovide a fait dire, en traduisant Euripide :

Video meliora fn‘oboque,
Deteriora sequor *.

Trouver pour une idée juste une forme nette et précise, qui
s'impose a la mémoire, c’est encore un secret des vrais poctes.

Il

Depuis I'époque alexandrine, un lien étroit unit la poésie
pastorale et la poésie érotique ; on ne congoit guére la vie
champétre sans amour, et les amoureux associent volontiers les
plaisirs de la vie champétre a leurs réves de bonheur®. Un des
écrivains qui ont jeté le plus de gloire sur le régne de Ptolémée
Philadelphe, Théocrite, avait mis tout son génie dans les
idylles ou il redit les chants des bouviers. Ovide ne devait pas
avoir pour les choses de la campagne ce goit passionné, que la
nature et I’éducation avaient si profondément gravé dans I'dme
de Virgile; mais il ne pouvait négliger un des maitres les plus
originaux de I'art alexandrin. La fable de Polyphéme et Galatée
nous prouve qu'en effet il n’a pas été insensible aux beautés de
ses poémes. Il y avait un type de Polyphtme venu de I’épopée :
c’était le géant a I'eil unique, le monstre sanguinaire de I'Odyssée,
épouvante des voyageurs qu’un destin ennemi jetait sur les cotes
de la Sicile. Vers le commencement du 1v® siecle avant notre ére
apparait une nouvelle forme de sa légende dans un dithyrambe
de Philoxéne : Polyphéme est amoureux de Galatée ; le sauvage
berger est tombé, lui aussi, sous I'empire du dien a qui rien ne
résiste, et il chante en I’honneur de la nymphe de plaintives chan-
sons. Il était bien épineux pour les poétes postérieurs de concilier
ces deux traditions : un anthropophage galant faisait un singulier
personnage. Comment Théocrite s’est tiré de cette difficulté, c’est
ce qu’il faut voir dans les idylles V1 et XI, deux merveilles de
poésie, de finesse et de grace. Sans rejeter absolument les. traits

1. Eurip., Hippol., 380; Ov., VII, 20.
2. Voyez, par exemple, Tibulle, I, 5, 19-34. Sur certains fragments d’un carac-
tére bucolique dans Philétas voyez Couat, Poésie alex., p. 77.




LA POESIE ROMANESQUE, L'IDYLLE ET L'ELEGIE 181

essentiels de la légende homérique, il a laissé¢ dans I'ombre tout
ce qu’elle contenait d’horrible; Polyphéme est un jouvenceau
rustique, mais, non barbare; son ceil unique n’empéche point
que les jeunes filles recherchent sa société; il n’est pas bien str
méme que Galatée, qui s’amuse a ’agacer, n’ait pas pour lui quel-
que secret penchant et, comme il n’est pas sot, il sait a propos
simuler avec elle le dédain, pour la piquer au jeu'. Ovide conserve
au personnage la physionomie que lui a donnée Théocrite * ; I'imita-
tion des deuxidylles, et notamment de I'idylle XI, est manifeste dans
le chant d’amour qu’il préte au Cyclope®. Ses idées et ses images
se succédent presque dans le méme ordre que chez 'auteur grec;
seulementchacunedesdivisionsdu discoursestabondammentampli-
fiée ; amplifiée, est-il besoin de le dire, avec beaucoup d’esprit,
a tel point que nous admirerions certainement sans arriere-pensée,
si le modele était perdu. Polyphéme débute ainsi dans Théocrite :
« O blanche Galatée, pourquoi repousser celui qui t’aime, o toi
plus blanche a voir que le lait caillé, plus délicate que I'agneau,
plus pétulante que le faon, plus brillante que le raisin vert?... »
A ces quatre comparaisons Virgile, qui a imité aussi ce passage*,
en avait substitué trois; il y en a quinze dans Ovide ; la quinzieme
est suivie d'une sorte d’antistrophe; aprés avoir énuméré les
charmes de sa maitresse, le Cyclope énumere ses défauts dans une
nouvelle série de quinze comparaisons, ce qui, au total, en fait
trente. Ovide s’amuse; et pourquoi non? C’est ici ou jamais le
cas de lui en donner licence. Remarquons en effet que déja chez
Théocrite il y a dans la fable de Polypheme et Galatée un élément
comique, ou, si I'on préfére, une pointe de malice et de gaieté,
qu’autorise la tradition du chant bucolique ; Ovide I'a indiqué plus
haut, peut-étre d'aprés quelque auteur alexandrin®, quand il
montre Polyphéme soucieux de plaire, prenant un rateau pour se
peigner, une faux pour se couper la barbe. Certains iambes de
Catulle® nous porteraient a penser que ces comparaisons accu-

1. Jules Girard, Etudes sur la poésie grecque (1884), p. 26o. L'intention de
Théocrite est présentée sous un jour un peu différent par Legrand, Etude sur
Théocrite (1898), p. 89 et 111.

2. Ov,, XIII, 750 & 897. Holland (G.-R.), De Polyphemo et Galatea, dans les
Leipziger Studien, VII (1884), p. 253, a fait une comparaison trés minutieuse des
deux auteurs. ) )

3. Ov., XIII, 789 & 869.

4. Virg., Bucol., VII, 37.

5. Holland, /. ¢c.

6. Catulle, XXV, 1 a5.



182 LES METAMORPHOSES D OVIDE

mulées devaient étre un jeu populaire; il y fallait de la verve et
de la souplesse; le prix devait étre a celui qui savait trouver les
associations/ d/idées| les/plus imprévues. Il n'y a rien dans cette
gageure qui dépare la déclaration d'un berger accoutumé aux
joutes des chants amébées. Polyphéme énumere ensuite, comme
dans Théocrite, les biens rustiques dont il est possesseur; Ovide
amplifie encore; en regard des dix-sept vers de son modele’ il
en met vingt-neuf’. Non seulement il développe les idées, mais il
grossit les choses : « Je fais paitre mille brebis, » disait Poly-
phéme dans le texte grec; chez Ovide il s’écrie : « Toutes ces
brebis sonta moi; beaucoup d’autres errent dans les vallées, d’autres
encore sous les ombrages des foréts; d’autres sont parquées dans
mes antres. Si tu m’en demandais le nombre, je ne pourrais te le
dire; il n'y a que le pauvre qui compte ses brebis. » Ici Quinti-
lien aurait protesté; Polypheme n’est plus un berger; c’est un
tres riche propriétaire ; il oublie que pour se faire aimer d’une
femme qui n’est point sotte il ne faut pas trop vanter sa fortune.
Enfin le pauvre amoureux déclare dans Théocrite qu'aprés tout
il n’est pas si laid®; Ovide reprend ce théme avec une abondance
qui dépasse un peu la mesure du comique que comportait la tra-
dition *. Ainsi il n’est pas douteux qu’il a emprt'mté son personnage
4 la poésie pastorale, en surchargeant les traits dessinés par la main
légere de Théocrite.

Pourtant il n’a pas voulu sacrifier non plus le Polypheme
farouche de 'épopée; il n’a pas reculé, comme Théocrite, devant
la difficulté de combiner les deux figures. Son Cyclope a déja
donné de nombreuses preuves de ses instincts abominables ; c’est
déja le monstre altéré de sang que l'op connait®. A ses mceurs
odieuses il joint 'impiété; il se rit des dieux avec une insolence
révoltante®; peut étre Ovide, comme le suppose M. Holland ", a-t-il
mélé aux souvenirs de I'Odyssée ceux que lui avait laissés le
Cyclope d’Euripide. De tout cela résulte un ensemble, qui au
premier aspect parait incohérent. Mais c’est qu’Ovide a un autre
dessein que Théocrite : Galatée vient de donner son ceeur a un

. Théocr., XI, 34 a 51.

. Ov., XIII, 808 & 837. .
. Théocr., VI, 34 4 4o; cf. XI, 30 & 33.

. Ov., VIII, 840 & 853.

. Ov., XIII, 759 & 769.

. Ov., XIII, 561, 770 & 775, 842 & 844, 857.

P. 261.

g DADIVE WL =




LA POESIE ROMANESQUE, L'IDYLLE ET L’ELEGIE 183

jeune héros nommé Acis; Polyphéme le sait et la jalousie exas-
pére en lui tous les mauvais sentiments qu’il tient de la nature.
En outre le récit|estplacé dans la bouche de Galatée elle-méme ;
elle a vu Acis succomber sous les coups du Cyclope; il est naturel
que celui-ci soit pour elle un objet d’horreur et qu’elle en fasse
un portrait repoussant. Mais alors se pose une autre question :
cette ingénieuse combinaison est-elle de l'invention d’Ovide?
I est le premier auteur par lequel nous connaissions la légende
d’Acis. M. Holland s’est efforcé de prouver qu’elle vient d’un
épyllion de Callimaque, dont il subsisterait quelque chose dans
divers fragments de ce poéte '. M. Ehwald récuse les témoignages
invoqués a 'appui de cette opinion ; il croit plutét qu’Ovide a
recueilli lui-méme la légende sur place pendant un des séjours
qu’il fit en Sicile?. L’argumentation de M. Holland en effet n’est
pas irés convaincante; cependant il parait étre dans la bonne
voie ; on se persuadera avec peine qu'Ovide ait rien tiré directe-
ment de la tradition populaire; on se le représente mal causant
par la campagne avec des gardeurs de brebis. Théocrite n’était
pas le seul parmi les Alexandrins qui eit chanté Galatée; sans
parler de Callimaque, il était question des amours de Polyphéme
dans une élégie d’'Hermésianax et dans une idylle de Bion; il y a
une présomption tres forte que la est la véritable source de la
version introduite dans les Métamorphoses®.

Des bergers passons aux cultivateurs ; la fable de Philémon et
Baucis‘ nous transporte dans une humble chaumiére, habitée
par deux vieillards, qui doivent a leur tendresse mutuelle tout ce
qu’ils peuvent avoir de bonheur en ce monde. Le fond de cette
idylle rustique a peut-étre été emprunté, comme on le suppose,
a l'ouvrage en prose d’un historien, aux Lyciaca de Ménécrate
de Xanthe®. Mais on a depuis longtemps reconnu que sur une
donnée d’origine obscure Ovide a jeté des ornements, dont
I'Hécalé de Callimaque luia fournile modeéle. Comme Thésée chez
la pauvre Hécalé, Jupiter et Mercure regoivent chez Philémon et

t. Holland, [. c., p. 266.

2. Ehwald dans Iwan von Miiller, Jahresb., XLl (1885), p. 160.

3. Holland, p. 228, 246 et 349. Voyez encore Rohde, Griech. Roman, p. 77
et Plaehn, p. 16.

4. Ov., VIII, 630 & 724.

5. Il a fourni la fable des Bouviers lyciens aux Métamorphoses de Nicandre
(Anton. Libér., 35) = Ov., VI, 313 & 381. Il faut remarquer néanmoins que dans
le conte de Philémon et Baucis la scéne est en Phrygie, et non en Lycie.



186 LES METAMORPHOSES D OVIDE

sa compagne une hospitalité qu’ils récompensent par de justes
honneurs. Nous avons déja vu comment Ovide avait extrait de
Pépyllion; de Callimaque; pour la traiter ailleurs, I'histoire de la
corneille *. 11 est faicheux que les fragments retrouvés dans ces
derniéres années ne nous apprennent rien de nouveau sur le reste
de la scéne; ceux qui ont été recueillis et classés par Schneider?
sont souvent d’une interprétation douteuse et les essais de recon-
stitution, auxquels ils ont servi de matiére, n’ont, en biendes cas,
qu’une valeur purement conjecturale®, de sorte qu’il est assez hasar-
deux de chercher a préciser les rapports de la copie avec ’ori-
ginal. Nous voyons bien chezles deux poétes un dessein commun;
on ne préte rien a Callimaque, qui ne soit conforme & ses habi-
tudes, en imaginant qu'il a voulu, comme Ovide, opposer, dans
une description remplie de détails familiers, la grandeur et la
gloire d’un personnage surhumain & la pavvreté du toit qui Pac-
cueille. Callimaque décrivait avec soin le frugal repas offert par
Hécalé a son hote; il la montrait empressée autour du héros,
apportant i son office de bonne ménagére toute I'activité que lui
permettait son grand 4ge; autant de traits auxquels nous recon-
naissons a coup sir une ancétre de Baucis. Mais Ovide a dd res-
serrer le tableau. Gaillard* observe que La Fontaine au contraire,
imitant Ovide, le développe : il fait parler Philémon; « cette
harangue, dit Gaillard, est un peu d’'un discoureur. » Ovide
s’était contenté de ce vers:

Interea medias fallunt sermonibus horas®.

1l est curieux de constater que Callimaque avait eu la méme
idée que La Fontaine : par certains fragments de I’Hécalé nous
voyons que la vieille femme racontait 2 Thésée sa vie passée, sans
épargner les facond de parler proverbiales et populaires®. La Fon-
taine a donc recomposé d’instinct un passage supprimé par
Ovide, quoique les discours de son Philémon soient fort différents

1. Voyez plus haut, p. 87. De I'’Hécalé Ovide aurait encore tiré Ino et Méli-
certe (IV, 416 & 562), d’aprés Crusius, Jahrb. f. Philologie, 1887, p. 243.
C’est beaucoup plus douteux. Plusieurs autres fragments nouveaux, se rapportant a
diverses parties de I'Hécalé, ont été. publiés par Reitzenstein, dans I'/ndex lectio-
num de Rostoch, sem. hib. 18go-g1, p. 13; sem. hib. 1891-92, p. 4.

3. Schneider, Callimachea, 11 (1873), p. 171 & 214, notamment p. 179 & 188,

3. Voyez Couat, Poésie alex., p. 375 & 381, qui résume les travaux antérieurs,

4. P 355.

5. Ov., VIII, 591.

6. Couat, Poésie alex., p. 378:




LA POESIE ROMANESQUE, L'IDYLLE ET L’ELEGIE 185

de celui d’Hécalé '. Nous saisissons la une des raisons pour les-
quelles le morceau des Métamorphoses a toujours été si gotité des
meilleurs esprits ; il se trouve, cette fois, que I'auteur a su s’im- .
poser une '’ mesure. C’est’le cas de répéter avec Quintilien?, en
modifiant un peu le jugement qu'il applique a la tragédie de
Médeée : voila ou Ovide peut attcindre, quand il aime mieux com-
mander a son talent que de s'y abandonner. N'accusons pas
cependant Callimaque ; son épyllion avait d’autres proportions
que le morceau d’Ovide; au miliev de la multiplicité des épisodes
Hécalé restait la figure principale du poeme et elle en faisait
'unité, puisqu’elle lui donnait son nom; il était encore question
d’elle au dénovement ; on assistait a ses funérailles ; son discours
a Thésée avait donc lutlhté de compléter sa biographie légen-
daire, dont Callimaque n’avait certainement pas inventé les
détails. La légende de Philémon et Baucis devait étre beaucoup
moins riche; Ovide a pensé qu’il valait mieux ne pas rapporter
leurs entretiens avec les dieux que de mettre dans leur bouche
des banalités idylliques.

On a dit que le menu du repas, dans sa description, ne semblait
pas partout en rapport avec la pauvreté du logis : sur la table
boiteuse paraissent du vin et du dessert, tout un second service,
« mensae secundae »*. Nous ne sommes nullement siirs qu’il en
fat autrement chez Callimaque, puisque nous n’avons de ses
vers que des débris ; mais admettons-le & titre provisoire. Qu’en
faut-il conclure ? Que le paysan italien, méme pauvre, était moins
pauvre que le paysan grec? La scéne est en Phrygie, et Ovide
ne I'oublie pas autant qu’on pourrait croire, puisque Baucis sert
a ses hotes des dattes*, évidemment cueillies dans son jardin.
Mais que nous soyons en Italie ou en Phrygie, nous ne pouvons

uére nous contenter de cet argument. Alors Ovide a-t-il manqué
de goiit ? Disons plutét que son dessert méme est bien maigre &
coté de celui qui, au temps d’Auguste, chargeaitla table des cita-
dins de Rome. Quand Horace veut donner une idée de la sobriété

1. S'il y avait aussi chez Callimaque un discours de Thésée,
qu’Ovide a abrégé encore davantage ; mais ce point, admis p
p- 184-187, est contesté par Wilamowitz-Méllendorff, dans
richten de Geettingue, 1893, p. 738. On peut au moins faire de
due de ce discours,

2. Quintil., Inst. or., X, 1, 8.

3. Ov., VIII, 673 ; Couat, Poésie alex., p. 380.

4. Ov., VIII, 674.



186 LES METAMORPHOSES D OVIDE

du campagnard Ofellus, il énumeére les plats que celui-ci offrait
a ses hotes dans les grands jours: le dessert est a2 peu de chose
pres celui de Baugis . Par conséquent I'idylle chez Ovide, comme
chez beaucoup d’autres, cotoie la satire ; pour bien,apprécier la
douceur de la vie champétre, il faut avoir présente a I'esprit la
vie malsaine des cités. Ce second service dans une cabane n’est
pas un luxe ; il se compose de fruits et de miel ; a la campagne
ce qui colte le plus cher ce n’est pas le second service, c’est d’or-
dinaire le premier.

Si bien proportionné que soit I'aimable et touchant récit
d’Ovide, on y saisit cependant la trace d’'un raccord. Le repas
des dieux est terminé ; ils se sont fait reconnaitre par un pro-
dige : le vin versé dans les coupes s’est renouvelé de lui-méme ;
le couple pieux est saisi d’étonnement et de crainte. Il semble
que nous devions en rester la. Mais voici que Philémon veut
ajouter au repas une oie, encore vivante en ce moment, qu'il se
met a poursuivre de tous cotés pour latuer et 'appréter. Les dieux
vont-ils donc manger cette oie aprés les fruits? On a pensé avec

_vraisemblance que la scéne de I'Hécalé n’était pas ici I'unique
source d’Ovide’. Callimaque avait raconté dans ses Aetiz une
légende qui présente avec celle de I'Hécalé une singuliére res-
semblance ; il disait comment Hercule, avant d’aller combattre le
lion de Némée, avait recu ’hospitalité chez Molorchus ; celui-ci,
pour lui faire féte, se préparait a tuer un bélier, le seul qu’il edt
dans son étable ; mais Hercule arrétait sa main et lui demandait
de réserver I'animal ; Molorchus I'offrirait en sacrifice a sa divi-
nité, s’il était vainqueur; a ses ménes, s'il était vaincu?®. Ovide a
ajouté un trait analogue a son tableau, pour donner une plus
haute idée de la piété de Philémon et de Baucis ; en s’apercevant
qu’ils ont affaire a des dieux, ils sont pris d’un scrupule et crai-
gnent de n’avoir pas épuisé, pour les bien traiter, jusqu’a leurs
derniéres ressources; Hécalé n’avait pas les mémes raisons de
chercher un supplément au souper de Thésée. Le coup de théatre
et le miracle, que comportait la légende développée par Ovide,
'autorisaient suffisamment 4 unir dans une seule copie deux
modeles, issus 'un et 'autre d’'une méme pensée poétique *.

1. Horace, Sat., II, 2, 121.

2. E. Maass, dlexandrinische fragmente, dans I’ Hermes, XXIV (1889), p. 530.

3. Schneider, Callimachea, 11, p. 119 ; Aetia, fragm. 6.

4. On pourrait encore éludier I'influence de la poésie rustique dans les paysages
d’Qvide. Il y en a de fort beaux. Voyez XI, 329 et 352.




LA POESIE ROMANESQUE, L'IDYLLE ET L’ELEGIE 187

m

Pour la commodité de exposition nous mettons a part I'élégie
savante ; il ne faut pas oublier qu’elle pouvait étre aussi, a I'occa-
sion, romanesque et idyllique, comme on I'a déja vu par des
exemples tirés des Aetia de Callimaque; en réalité ces distinc-
tions, si on les applique aux ouvrages des Alexandrins, n’ont
qu’une utilité didactique et ne reposent pas sur des différences
essentielles. Les poémes, ou Callimaque chantait la passion de
Scylla ou la piété de Molorchus, appartiennent bien aussi a 1'élé-
gie savante; pourtant il pouvait arriver qu'une légende, choisie
par l'auteur pour expliquer 'origine d’une institution, d’une cou-
tume religieuse, ou d’'un nom géographique, 'obligeat a se ren-
fermer dans un genre plus sévere. On éprouve quelque embarras
lorsqu’il s’agit'de déterminer ce qu’Ovide doit a cette forme de
la poésie alexandrine, ou les caracteres les plus saillants de
I’école sont nécessairement atténués. Ainsi Callimaque avait
chanté avant lui dans les Aetia la'mort d'Icare’; mais il y avait
aussi une tragédie de Sophocle intitulée Kapivoi?, qui avait pu
leur servir de modele a tous deux : Dédale, las du séjour de la
Créte, ou il avait construit le Labyrinthe sur 1'ordre de Minos,
s’était enfuia travers les airs avec son fils ; aprés lamort d’lcare, il
avait abordé en Sicile, s’était rendu a Camicus et y avait trouvé
un asile chez le roi Cocalus; Minos I'y poursuivait; mais au
moment ou il allait s’emparer de sa personne, le roi de Crete
était mis & mort par les filles de leur héte. Le sanglant événe-
ment, dont Camicus était le théatre, formait donc, chez Sophocle,
la partie principale de I'action, comme I'indique le titre de la tra-
gédie ; mais a coup sir elle contenait un ou plusieurs récits, o
étaient exposés les premiers malheurs de Dédale; on y appre-
nait comment l'ingénieux artisan, aprés avoir tué par jalousie
son neveu Perdix ®, avait été obligé de fuir d’Athénes et comment
il avait gagné la Créte ; a plus forte raison il ne pouvait passer
sous silence la mort d’Icare. A qui Ovide a-t-il emprunté le mor-

1. Schneider, Callimachea, Il ; Aetia, p. 109 et fragm. 5.
2. Sophocle, fragm. 300-304 (Nauck).
3. Ibid., fragm. 300.



188 LES METAMORPHOSES D OVIDE

ceau des lletamor/)hoses' ? A Sophocle ou a Calhmaque ? Ici point
d’amour, point de peintures passionnées, qui trahissent I'influence
particuliere de /l'élégie Et cependant nous devons encore pencher
pour Callimaque®.

D’abord il est facile de reconnaitre dans les vers d’Ovide le
procédé habituel de la poésie « aetiologique ». Icare, en tombant
du haut des airs, a donné son nom a la mer Icarienne, c’est-a-
dire & cette portion de la mer Egée qui s’étend entre Samos et
Chios:

Oraque caerulea, patrium clamantia nomen,
Excipiuntur aqua, quae nomen traxit ab illo .

On pourrait se contenter de cette « cause »; mais il y en a
encore une autre quelques vers plus loin. Dédale a recueilli les
restes de son fils et les a ensevelis dans I'ile la plus proche, depuis
appelée Icaria,

tellus a nomine dicta sepulti *.

Voila deux motifs pour un, qui permettent de rattacher ce
morceau aux Aetia, plutot qu'a la tragédie de Sophocle. Ovide
suit la trace d’un poete érudit, qui explique par la fable les noms
géographiques et qui a souci,de ne rien négliger. Comment
Callimaque avait-il trouvé le moyen d’introduire la légende d’lcare
dans son recueil d’ élégles"’ Nous n’en savons rien, et il est inutile
de le rechercher®. Peut-étre son éleve Philostéphanos de Cyréne,
qui avait traité le méme sujet®, a-t-il en partie inspiré le poete
latin. Le maitre et I’éleve semblent avoir rapporté une version
un peu différente de celle que nous lisons dans les Métamor-
phoses : Dédale n’assistait pas a la chute de son fils; il s’était
séparé de lui, et arrivé en Sicile, il 'attendait encore.

1. Ov., VIII, 183 & 259.

3. Plaehn, p. 19; Wagner (Richard), Curae mythographae, p. 132, 4 la suite
de son édition de I'Epitoma Vaticana ex Apollodori bibliotheca. Leipzig,
Hirzel, 18g1. On pourrait songer aussi aux Crétois d’Euripide. L’influence de
Callimaque parait plus probable & Knaack, dans I'Hermes XXXVII (1goa), p. 598,
qui se sépare sur cette question de Holland, Die Sage von Daidalos und Ikaros,
Progr. der Thomasschule, Leipzig, 1903.

3. Ov., VIII, aag.

4. Ov., VIII, 235.

5. Suivant Schneider, il aurait groupé ensemble les personnages mythologiques
dont le nom était resté attaché & de grandes inventions. Cette hypothdse ne repose
sur rien et n’a été acceptée par personne.

6. Schol. sur Hom., 71., II, 145.




’ b
LA 'POESIE ROMANESQUE, L IDYLLE ET L ELEGIE 189

Mais, quoi qu’il en soit de ce détail, Ovide compose son récit
en vrai disciple des Alexandrins, par exemple quand il peint
Dédale a Pouyrage: « Il dispose des plumes avec ordre, en com-
mencant par la plus petite ; chacune d'elles est plus longue que
celle qui la suit' et toutes s'élevent comme en pente douce;
ainsi croissent par degrés les tubes inégaux de la flate rustique.
Ensuite Dédale fixe ces plumes au milieu avec du lin, & leur
extrémité avec de la cire, et il imprime & I'ensemble une légere
courbure, afin d’imiter I'aile des oiseaux. Le jeune Icare était
debout aupreés de lui; ignorant que ses mains jouaient avec ses
propres dangers, tantdt il saisissait au vol, en souriant, les
plumes qu’avait emportées la brise vagabonde ; tantét il amollissait
la cire blonde sous son pouce et retardait par ses jeux le travail
merveilleux de son pére. » A ce joli tableau de genre, ot nous
voyons un enfant espitgle égayer de ses ébats un atelier d’artisan,
succéde un morceau, qui rappelle les paysages historiques du
Poussin; Icare et son pere traversent la scéne, portés sur leurs
ailes factices ; au-dessous d’eux, a droite et 4 gauche, nous aper-
cevons les iles de la mer Egée; au milieu s’étendent les flots, sur
lesquels un pécheur a jeté sa ligne; un pitre tenant un biton,
un laboureur avec sa charrue sont debout prés du rivage; tous
trois levent les yeux vers le ciel, ébahis d’un spectacle si nou-
veau. Ne nous fatiguons pas a chercher ici des comparaisons: ce
tableau existe dans les fresques de Pompéi, et le pécheur s’y
trouve, et le berger aussi?. Comme les peintres et les sculpteurs
de son temps imitent les tableaux et les bas-reliefs pittoresques
des Alexandrins®, Ovide imite Callimaque ou les poétes de son
école. Du récit des Aetia il ne nous reste pas un seul mot; nous
n’en avons qu’un sommaire en prose, conservé par un scoliaste;
pourtant personne ne doute que les raisons fondées sur I'étude
des procédés d’Ovide aient ici autant de force que des preuves
positives. Ovide avait certainement beaucoup d’admiration pour
les Aetia*; les Fustes témoignent a quel point il s’en était impré-
gné. 1l doit y avoir dans les Métamorphoses bien d’autres fables
qui proviennent de la méme source; ces élégies savantes, méme

1. Ov., VIII, 190 : « A minima coeptas, longam breviore sequenti. » Si le vers
n’est pas altéré; c'est un de ceux qu'Ovide elit corrigés.

2. Helbig, Wandgemdlde Campaniens, n°* 1209 et 1210.

3. Collignon (Max.), Le bas-relief pittoresque des Alerandrins, séance
publique annuelle des cinq Académies, 25 octobre 1894.

4. Ov., Rem., 381 ; Couat, Poésie alex., p. 143.



19go LES METAMORPHOSES D OVIDE

quand elles ne chantaient pas I'amour, pouvaient encore tenter
Ovide par la variété extréme des sujets, par l'ingéniosité des
moyens employés| pour,les rajeunir, par la liberté avec laquelle
Callimaque en touchait les différentes parties. Mais les rappro-
chements que l'on a proposé d’ajouter 4 ceux qui précedent’
comportent trop d’hypotheses pour qu'il y ait profit a les résumer.
Les fragments de Callimaque sont nombreux et trés souvent
d’une interprétation douteuse; chacun va chercher dans cet amas
de débris les matériaux nécessaires a quelque essai de reconstitu-
tion ; tenons-nous en pour le moment aux résultats qui ont réuni
le plus de suffrages; ils ne laissent pas d'étre instructifs.

1. Des Aetia peuvent venir encore :

1° L’Enlévement de Proserpine, V, 341 & 571 (cf. Fast., 1V, 417 & 620) =
Schneider, Callimachea, 11, p. 106. Voyez Forster, Der Haub der Persephone,
Stuttgart (1874), p. 75 & 80, 293 & 396; Plachn, p. 21; Krassowsky, Ovidius
quomodo a se ipso discripuerit, Konigsberg, 1897, p. 5-9.

20 Alphée et Aréthuse, V, 573 2 641. Voyez Holland, de Alpheo et Arethusa,
Commentationes philologue en I'honneur de Ribbeck (1888), p. 383 & 414.



CHAPITRE X

LA PHILOSOPHIE ET LA SCIENCE

Un poete philosophe aurait pu composer un long poén
métamorphoses de I'univers, sans méme toucher a la my
Lucréce a décrit de main de maitre les premiéres scénes
vaste épopée, telles que les avait congues I'imagination d'
On pouvait, dans cette partie méme, s’inspirer des id¢
autre école, puis poursuivre au dela du point ou s’e
Lucréce, chanter les progrés accomplis par I'humanité
temps historiques, et finir par un tableau des peuples ci
rapprochant les uns des autres sous la tutelle de Rom
n’avait pas recu de la nature les dons nécessaires j
pareille tiche; il n’avait pas P'esprit philosophique; m
le rhéteur, les exercices ou il fallait argumenter I'enn
Pourtant il avait philosophé a son heure comme tous
instruits ; dans son adolescence, lorsqu'il alla achever se
a Atheénes?, et plus tard, lorsqu’il parcourut les grandes
I'’Asie®, il ne put rester tout a fait indifférent aux le
savants maitres qui commentaient les doctrines fa
Virgile, Horace avaient eu un souci trés vif des c
philosophiques; Properce s’était promis pour ses vie
d’étudier les lois de la nature®. A son tour, Ovide, a ')

1. « Molesta illi erat omnis argumentatio. » (Sénéque, Controv.,1I, 2
Du fond de son exil, Ovide répond & son ami Rufinus, qui luiavait envoyé 1
latio, que ce n’est pas la philosophie qui peut le guérir : « ignoscat sapie
dolenti. » (Pont., 1, 3, 85.)

2. Ov., Tristes, 1, 2, 77.

3. Ov,, Pont., 11, 10, ar1.

4. Cf. Tristes, V, 13, 11, ol il compare son sort & celui de Socrate. |
de Platon est mentionné dans I’ Ibis, 4g6.

3. Prop., IIl, 5, 23; cf. 21, 25. Voyez aussi le ps. Tibulle, IV, 1, 13



192 ' LES METAMORPHOSES D OVIDE

il arrivait 2 la maturité, a voulu montrer qu’il avait recueilli
I’écho des discussions sur les grands problémes. S'il n’a pas
traité tout, entier;et, exclusivement le sujet philosophique qui
s’offrait a lui, il en a du moins condensé les principaux éléments
au début et a la fin des Métamorphoses. Le premier chant s’ouvre
par le récit de la création du monde; la moitié du dernier est
consacrée a un exposé de la doctrine pythagoricienne sur la
migration des dmes et sur les évolutions de la nature. Ainsi ce
poéme, qui contient tant de choses légeres, est encadré entre
deux morceaux, ou Ovide a résumé les résultats des plas hautes
speculatlons, il nous faut chercher par quelle voie ils lui ont été
transmis et quel parti il en a tiré. Notre examen portera en pre-
mier lieu sur le quinzieme chant, parce que c’est celui ou nous
avons le plus de chance de ne pas nous égarer; des conclusions
que nous en tirerons dépend en grande partie le jugement que
nous devons porter sur le premier.

La tradition des rapports de Numa avec Pythagore' repose
sur un anachronisme grossier' Pythagore, d’aprés les calculs les
plus vraisemblables, est né vers I'an 580, environ un siécle apres
la mort de Numa®. Cette tradition erronée a du se former vers le
commencement du second siécle avant notre ére, lorsque les
Grecs cherchaient & persuader aux Romains que les meilleures
institutions de Rome avaient une orlgme grecque ; ¢ ‘était le temps
ou Ennius, dans son L/)z('/mr/ne et dans ses Annales, s’inspirait
des idées pythagoriciennes; en 181 eut lieu sur le Janicule la
découverte du prétendu tombeau de Numa et des sept livres ou le
sage monarque avait, disait-on, exposé la doctrine du philosophe,
son maitre. Les principaux annalistes du second siécle, Cassius
Hémina, Calpurnius Piso, Sempronius Tutidanus, reproduisent
les uns aprés les autres cette anecdote sans aucune hésitation;
elle est rapportée encore avec une entiére confiance par Valérius
d’Antium, dont 'ouvrage fut écrit probablement vers le temps de

1. Sur le Pythagore d’Ovide, outre les dissertations citées plus loin, on peut con-
sulter encore avec profit Hottinger, de Pythagora Ovidiaro, dans ses Opuscula
phtlolo ica, Leipzig, 1817, p. 100 & 107,

a. Zeller (Ed.), Philosophie der Griechen, III3, p. 79.




LA PHILOSOPHIE ET LA SCIENCE 193

Sylla'. Bref la légende était acceptée de tout le monde®; mais
bientot aprés elle fut ruinée a jamais dans I'esprit des gens
éclairés. Ce revirement doit étre attribué¢ d’abord aux historiens,
qui cherchérent a apporter plus de critique dans les synchro-‘
vismes de I'histoire grecque et de I'histoire romaine; Varron
assigna a la biographie de Pythagore des dates qui faisaient de
lui le contemporain de Tarquin ’Ancien®. Cicéron adopta une
opinion plus conforme a la vérité; pour lui Pythagore avait di
vivre au temps de Tarquin le Superbe et de Brutus*. 1l est preo-
bable aussi que le réveil du pythagorisme, qui se produisit préci-
sément au premier sitcle, eut pour effet de ramener ses adeptes
a une étude plus attentive de ses origines et de rectifier ce que
Cicéron appelait « une erreur invétérée® ». Désormais la cause
est entendue et les écrivains postérieurs n’osent plus soutenir
que Numa a connu Pythagore, comme le prétendait encore,
disent-ils, « I'opinion commune® ». Ovide seul fait exception. On
ne saurait admettre qu’il retarde et qu’il ignore les discussions
des historiens’; il est manifeste qu’il a volontairement suivi un
vieil auteur, qui avait traité des origines de Rome a une époque
ou la légende, détruite par Varron et par Cicéron, était encore
dans toute sa fleur ; et, comme on ne peut songer aux historiens
du second siécle, il reste que les Annales d’Ennius doivent étre
la source ou ont été puisés les premiers éléments du récit.
M. Vahlen a rapporté a l'introduction du premier livre des
Annales quelques vers, ou il est question des transformations
des étres et de la métempsychose®; M. Lucien Miller au contraire

1. Historicorum romanorum fragmenta, éd. H. Peter; Cassius Hemina,
fragm. 37; Piso, fragm. 11 ; Tuditanus, fragm. 3 ; Valerius, fragm. 8 et g.

a. Cic., De la rép., 11, 15 : « Saepe hoc de majoribus natu audivimus et ita
intelligimus volgo existimari. »

3. Varron, fragm. 23 et 27, dans Schmekel, De Ovidiana Pythagoreae doc-
trinae adumbratione, diss. inaug., Greifswald, 1885, p. 79.

4. Cic.. De la rép., 11, 15; De lor., 11, 37, 1564; Tusc., 1, 16; IV, 1. Cf.
Castor dans Plut., Quest. rom., 10, et Claudius Quadrigarius, s'il est identique
au Claudius de Plut., Numa, 8 et 10.

5. « Inveteratus error. » Cic., De la rép., I, 15.

6. « Volgatae opinioni adcommodata fide », Tite Live, XL, 29, 8; ¢f. I, 18, 2
Denys d’Halic., 11, 59 ; Plut., Numa, 8; Quest. rom., 10; A. Gelle, XVII, ar.

7. Fastes, 111, 153 : « sive hoc a Samio doctus » montre bien qu’il les con-
nait.

8. Ennianae poesis reliquiae, rec. Vahlen (1854); Annales, 1, fragm. IX et
XIL ’

XIX. — LaAraye. — Ovide. 13



194 LES METAMORPHOSES D'OVIDE

les place au second livre, dans la partie du récit relative a Numa*.
Quoi que P'on pense de cette attribution, il est invraisemblable
que la légende de Pythagore, en pleine faveur au moment méme
ol Ennius publiait les Arnales, fit omise dans ce grand ouvrage.
Ovide aurait pu laisser 4 Ennius I'anachronisme que rejetaient
tous ses contemporains; il aurait pu trouver un moyen d’exposer
la doctrine de Pythagore sans faire violence a I'histoire, d’autant
mieux que les théories du philosophe sur I'abstinence des viandes,
sur les migrations des dmes et les vicissitudes de la nature ne
sont pas de celles qui présentaient chez les Romains le plus d’in-
térét pour un chef d’Etat, fut-il le souverain réformateur des
meeurs et le fondateur des institutions religieuses; le plan des
Métamorphoses n’était pas si rigoureux que lauteur ne pit
reporter ce morceau au régne de Tarquin le Superbe, comme le
voulaient les historiens, puisqu'il a chanté dans le méme livre
des événements qui sont bien postérieurs. Il faut donc croire
qu’il a suivi de parti pris les Annales d’Ennius, parce qu'il vou-
lait grandir le personnage de Pythagore en le reculant le plus
possible dans le passé; il lui donnait ainsi un caractére fabuleux
en rapport avec le dessein général du poeme. Dans la tradition
populaire, qu'il a empruntée 4 Ennius, Pythagore n’est pas seule-
ment un philosophe; c’est un prophete, il a plus d'un trait
commun avec Orphée ; de la la facilité avec laquelle ses doctrines
ont pénétré 'orphisme. Ovide suppose qu’il prévoit la grandeur
prodigieuse de Rome; il rappelle les prédictions qu'Enée avait
jadis recueillies de la bouche d’Hélénus; mais il les complete et
les précise ; il annonce les triomphes des grands généraux de la
République et 'apothéose d’Auguste®. On a prétendu qu’Ovide,
en le mettant en scéne, n’avait pas eu d’autre but que d’arriver
a cette prédiction si flatteuse pour I'empereur ; la serait le neeud
et la raison d’étre de ’épisode tout entier®. C'est peu vraisem-
blable ; car Ovide a bien su introduire par un autre moyen I'éloge
d’Auguste, a la fin du livre*; ici il n’y a touché qu'en passant et
I'a encadré au milieu de son exposition, au lieu de le placer a la

1. Q. Enni carminum reliquiae, emendavit. L. Miller (1884); Annales, 11,
fragm. IV et V. Voyez du méme Quintus Ennius (1884), p. 161 ; L. Miiller croit
qu'Ennius lui-méme a commis sciernment 1'anachronisme; c'est beaucoup plus
douteux.

2. Ov., XV, 431 a 452.

3. Schmekel, dissertation citée, p. 1 et 74.

4. Ov., XV, 803 & 870.




LA PHILOSOPHIE ET LA SCIENCE 195

fin, comme il aurait dd le ‘faire s'il avait eu la pensée qu’on lui
préte. Cependant cette hypothése contient une part de vérité:
Pythagore prédisantiles/ grandes destinées de Rome était mieux
placé dans une époque toute voisine de sa fondation, a cdté d’Egeé-
rie'. Il ne suffit donc pas de dire qu'Ovide reproduit I’anachro-
nisme d’Ennius, parce qu’il y a deux traditions, 'une poétique,
'autre historique, et parce qu’étant poéte il n’avait 4 tenir compte
que de la premiére®. Disons plutét qu’elle lui permettait, mieux
que tout autre, de conserver a la figure de Pythagore ce pres-
tige mystérieux, dont I'imagination populaire entoure les fonda-
teurs de sectes religieuses. :

Mais suivant son habitude il a dd étendre la matiére, que lui
fournissait Ennius, par des emprunts a d'autres écrivains. Pour
en retrouver la source, comme pour comprendre l'intérét du
morceau, il importe de rappeler d’abord en quelques mots quels
étaient au temps d’Ovide les plus récents disciples du pythago-
risme et comment les Romains le connaissaient®. L'école avait
disparu a la fin du 1v® sidcle; ses idées subsistaient bien encore,
plus ou moins altérées, dans les cultes mystérieux ; mais elle
n’avait plus d’existence propre. Brusquement nous la voyons
renaitre 2 Rome au temps de Sylla: Alexandre Polyhistor, qui
passa dans cette ville une partie de sa vie, compose un mémoire
spécial sur les doctrines attribuées a Pythagore, Nigidius
Figulus, I'ami de Cicéron, le plus savant des Romains aprés
Varron, s’attache a les rajeunir dans une série d’ouvrages consa-
crés a I'étude de la religion et des sciences naturelles ; il réunit
" autour de lui un groupe nombreux d’adhérents et, quand il meurt,
il laisse la réputation d’un astrologue consommé. Vatinius, consul
en 47, contre qui Cicéron a plaidé, fait aussi profession de
pythagorisme ; s’il faut en croire I'accusateur, il évoque les dmes
des morts et se livre a des opérations magiques. Vers la méme
époque, des compilateurs restés inconnus rédigent plusieurs

1. Ov., XV, 431:
Nunc quoque Dardaniam fama est consurgere Romam,
Apenninigenae quae proxima Thybridis undis
Mole sub ingenti rerum fundamina ponit.
2. Liebau, p. 10.
3. Ce paragraphe ne fait que résumer Zeller (Ed.), Philosophie der Griechen,
III3, p. 79 et Susemihl, Griech. Litteratur in der Alexandriner Zeit, 1I,
P- 339. On trouvera dans ces ouvrages les références nécessaires.

-
\



196 LES METAMORPHOSES D’OVIDE

traités, qu’ils répandent sous les noms des vieux pythagoriciens,
Archytas de Tarente et Ocellus de Lucanie. L’engouement pour
tous ces ounrages, authentignes ou apocryphes, était extréme;
Juba II, roi de Maurétanie, qui les recherchait avec passion, fut,
dit-on, la dupe d’un grand nombre de faussaires; ils avaient
réussi par des procédés artificiels 4 donner a des manuscrits
récents, remplis d’élucubrations anonymes, 'apparence d’une
vénérable antiquité ; Juba les acheta sans défiance. Il faut ajouter
que ce néo-pythagorisme avait pénétré aussi les autres sectes,
notamment le stoicisme, et qu’elles mirent leur enseignement au
service de quelques-unes de ses théories favorites; le fameux
Sextius, qui exerc¢a une si grande influence sur la philosophie
romaine au temps d’Auguste, recommandait avec chaleur I’absti-
nence des viandes ; ses éleves Papirius Fabianus et Sotion, a leur
tour, endoctrinérent si bien Sénéque, que pendant toute une
année, nous dit-il, il renonca a la nourriture animale. Il n’est
guére douteux qu'Alexandrie fut le principal foyer du néo-
pythagorisme ; son succés coincide avec celui du judaisme et des
autres religions orientales; quelques-uns de ses premiers doc-
teurs sont originaires d'Alexandrie. Ovide pouvait trouver leurs
écrits dans les bibliothéques ou chez les libraires de Rome ; leurs
idées ont tout particuli¢érement piqué sa curiosité; car il est
remarquable que ce poeéte, qui a la téte si peu philosophique, y
revient a plusieurs reprises dans les ceuvres de son age mur; il
s’en inspire, non seulement dans les Métamorphoses, mais dans
les Fastes, dans les Tristes et dans les Pontiques*'. En général il
n’aime pas a laisser perdre ce qu'il a une fois appris; quand il
parle de 'immortalité de l’dme, c’est le nom de Pythagore qui se
présente aussitdt a son esprit. Il y a donc eu une époque dans sa
vie, ol il s’est appliqué a la doctrine qu’on donnait comme venant
de ce philosophe. Mais ou I’a-t-il étudiée ? Quel est celui des
pythagoriciens du 1°* sizcle qui la lui a révélée? Est-elle puisée
directement dans un de leurs ouvrages, ou en dérive-t-elle par des

intermédiaires? ?
1

1. Ov., Fastes, I, 53 ; Tristes, 111, 3, 59; Pont., III, 3, 44.

2. Voyez Hottinger, ouvrage cité; Graf (Ernst), Ad aureae aetatis fabulam
symbola, dans les Leipziger Studien, VIII (1885), p. 26 & 41. La dissertation de
Schmekel, déja citée, a été rectifie et complétée par lui dans plusieurs passages
de son livre Die Philosophie der mittleren Stoa, Berlin, 1892 ; voyez p. 434,
451, etc.




LA PHILOSOPHIE ET LA SCIENCE 197

I

Ovide commence par résumer la physique supposée de Pytha-
gore en cinq vers manifestement inspirés de Lucréce, mais qui
s’accordent tout aussi bien avec les principes du stoicisme . Puis
il imagine que le maitre expose lui-méme un point particulier de
sa doctrine : les hommes doivent s’abstenir de la chair des ani-
maux. Ce discours a plus de quatre cents vers®; c’est un des
morceaux les plus étendus qu'il y ait dans le poéme et, comme le
sujet en est bien défini, il présente une certaine unité ; pourtant
on y rgconnait sans peine des traces de soudure. La premiére
partie® comprend la proposition : il est abominable de tuer des
étres innocents pour se repaitre de leur chair; a I'origine, dans
I'age d’or, 'humanité se contentait d’une nourriture végétale;
mais le monde a été sans cesse en dégénérant*; il faut revenir a
la coutume primitive, parce que dans les bétes que I'on égorge
peuvent étre cachées des ames humaines ; Pythagore, pressé de
plus en plus par le dieu qui I'inspire®, est ainsi conduit a révéler
le mystére de la métempsychose®. Voila un développement qui
semble épuiser le sujet, et Ovide le sent bien, car il entame en
ces termes la seconde partie : « Puisque je suis emporté sur la
haute mer et que j’ai déployé toutes mes voiles aux vents, sachez
qu'’il n’y a rien de stable dans I'univers ; tout passe, tout se trans-
forme sans cesse; » nouvelle proposition qui va étre confirmée
par une longue série d’exemples, tirés de la vie de 'homme et des
vicissitudes des éléments’. Mais la nature ne nous offre pas seu—
lement le spectacle de changements réguliers, déterminés par des
lois immuables et universelles ; il se produit aussi autour de nous
des transformations imprévues, que les savants observent avec
curiosité, mais dont ils ignorent les causes; ces phénoménes
extraordinaires, souvent catalogués et décrits a I’époque alexan-
drine darfs des ouvrages intitulés Paradozra, forment I'objet de la

. Ov., XV, 67 a 71.
. Ibid., 75 3 478.
. Ibid., 75 & 176.
. Ibid., 96 a 143.
. Ibid., 143 & 15a.
. 1bid., 153 & 175.
. Ibid., 176 & 251,

- ]



198 LES METAMORPHOSES D OVIDE

troisieme partie du discours®. Arrivé a la quatri¢me, le poéte
passe rapidement en revue les révolutions qui se sont accomplies
dans les sociétés humaines jusqu’au glorieux principat d’Auguste,
prédit par un oracle dés le temps de la chute de Troie; enfin on
revient au point de départ: puisque tout change, puisque, au
terme de notre existence, notre 4me passe dans de nouveaux corps,
épargnons les animaux; qui sait si en les tuant nous ne faisons
pas couler le sang de nos proches® ?

De ces quatre parties la derniére a pu sans peine étre-imaginée
par Ovide ; elle répéte et résume ce qui précéde. Il n’en est
pas de méme des trois autres; la il est facile de voir qu'il
réunit par un lien factice des idées hétérogénes, empruntées a la
littérature philosophique. Sans doute le tableau des transforma-
tions du monde concorde bien avec le sujet principal du potme;
ce genre de métamorphoses n’est pas celui qui nous intéresse le
moins; il nous repose un peu des quatorze livres de fables qui
préctdent, quoiqu’il comporte aussi une part de merveilleux,
qui I'y rattache heureusement, et c’est bien pour cette raison
qu'Ovide lui a donné tant d'importance. Mais la question est de
savoir si les diverses parties du développement ont toutes un
rapport aussi étroit avec la doctrine pythagoricienne, et si elles
ont été puisées dans le méme ouvrage ou dans des ouvrages
distincts. A ce point de vue la variété méme qu’elles présentent et
les transitions trés apparentes, qui les nouent les unes aux
autres’, suffiraient a nous avertir; il est clair qu’Ovide, a son
ordinaire, butine un peu de tous cotés.

La premiére et la seconde parties * ne peuvent pas provenir d’un
modele d’une haute antiquité; lorsque Ovide parle de la fuite
incessante de toutes choses, on a supposé qu'il avait présente a

1. Ov., XV, 253 & 417.

2. Ov., XV, 418 & 478. Le plan du discours pourrait tre résumé dans le tableau

suivant :

Io. 75 & 143. Contre 'usage de la viande [L’age d’or, g6 & 142].

143 & 152. Transition.
153 & 175. La métempsychose.

Il 176 & a51. Tout change dans 'homme et dans les éléments.

ITle 252 & 355. Changements merveilleux dans les corps inorganiques [307 &
336, propriétés singuliéres de certains cours d’eau, Mirabilia
fontium et fluminum].

356 & 417. Changements merveilleux dans les tres organisés.

3. Ov., XV, 143 & 153, 176 & 177, 307, 308, 453 & 454.

4. Ibid., 75 & 175 et 176 & 351,




LA PHILOSOPHIE ET LA 'SCIENCE 199

I'esprit la doctrine d’'Héraclite' ; mais il est tout a fait iuvraisem-
blable qu’il soit remonté jusque-la ; si Homere et les poétes de I'age
classique lui sont familiers; nous avons peine a admettre qu'il ait
été trés versé dans I'étude de la philosophie antésocratique. Son
pythagorisme est en réalité celui des néo-pythagoriciens, qui, dans
les derniers temps de la République romaine, rendirent la vie au
systéme, en y faisant entrer des éléments empruntés a d’autres
sectes, surtout au stoicisme, et au stoicisme le plus récent.
Ovide raconte comment I’humanité, aprés avoir vécu d’une
nourriture végétale pendant I'dge d'or, a commencs, lorsque les
‘meeurs s’altérérent, a se repaitre de la chair des animaux; c’est un
développement qu’il a repris encore deux fois dans les Fastes, au
premier et au quatrieéme livre *; sans nul doute il était 2 ce moment
sous l'influence d’'une lecture qui I'avait frappé. Cette idée, que
les hommes, bons a I'origine, se sont dépravés au fur et 2 mesure
qu’ils se sont éloignés davantage de la simplicité de la vie patriar-
cale, était chere aux philosophes du Portique ; ce sont eux sur-
tout qui I'ont mise a la mode vers le temps de Cicéron ®. Puisque
la simplicité et la pureté primitives sont une condition de la vertu,
il faut y revenir et s’abstenir de la nourriture animale, consé-
quence logique, dont la nécessité ne semble avoir été proclamée
aussi qu'a partir de cette époque ‘. Que tout passe, que tout se
transforme, c’est ce qu’Ovide pouvait lire, avec démonstration a
I'appui, dans les livres des derniers stoiciens, sans remonter
jusqu’a Héraclite. Les pythagoriciens concevaient le monde
comme un &tre éternel et Ovide ne se le représente pas autre-
ment®; ce qui ne 'empéche pas de dire que tous les étres
naissent et meurent; mais il n’y a pas la de contradiction; car
naitre et mourir, c’est simplement changer de forme, la somme
des étres restant toujours la méme® : autant de principes auxquels
certains stoiciens, comme Panétius, avaient également donné leur
approbation”; de telle sorte qu’en définitive dans le discours de
Pythagore il ne reste qu'un élément qui appartienne en propre

. Korn et Ehwald sur les vers 177 et 237.
. Ov., Fastes, 1, 335; 1V, 3g5.

. Schmekel, Stoa, p. 287 et 288, note 4.
. Ibid., p. 434, note 5.

Ov., XV, a3g.

. Ibid., 354, 263.

. Schmekel, Stoa, p. 187 et 239.

O DUE W~



200 LES METAMORPHOSES D OVIDE

aux pythagoriciens, le dogme de la métempsychose. De laune hypo-
thése vraisemblable : c’est qu’Ovide a consulté un auteur récent,
de tendances/ éclectiques; quiavait marié les doctrines des deux
écoles, depuis que le néo-pythagorisme était en pleine faveur.
Parmi les philosophes du temps d’Auguste, auxquels on pour-
rait penser, il faut écarter d’abord Q. Sextius, son fils et Papi-
rius Fabianus, leur disciple ; Sextius, a 'exemple des pythagori-
ciens, défendait I'usage de la viande, mais parce qu’il le considé-
rait comme pernicieux pour le corps, et aussi pour I'aime, déja
trop disposée par la nature 4 la cruauté; cette opinion n’était
nullement fondée sur la croyance a la métempsychose !. Mais un
Alexandrin, qui vint enseigner a Rome, poussa plus loin les
théories des Sextiens et s’efforca de les accorder complétement
avec celles de Pythagore ; il s’appelait Sotion® ; Sénéque I'en-
tendit traiter ce sujet au temps de Tibere, entre I'an 18 et
I'an 20. Nous savons méme que Sotion enseignait déja 2 Rome
en I'an 12; M. Graf a soutenu qu’Ovide, un peu plus tét encore,
avait pu y suivre ses lecons et qu’elles doivent étre considérées
comme la véritable source du passage qui nous occupe.
~ Pour que I'hypothése fitt admissible il faudrait d’abord étre
certain qu'en effet Sotion est venu a Rome avant I'an 12, et
méme avant I'an g, date de I'exil d'Ovide ; quand le poéte a pris
le chemin de Tomes, les Metamorplzoses étaient achevées; a
cette époque avait-il Jamals entendu parler de Sotion? Rien ne le
prouve’. Alors faut-il croire qu'il a consulté directement les pre-
miers néo-pythagoriciens dont les ouvrages furent publiés a Rome?
Alexandre Polyhistor et Nigidius Figulus ont écrit au temps de
Cicéron ; les compilations répandues sous le nom des vieux
pythagoriciens, Ocellus de Lucanie et Archytas de Tarente, peu-
vent aussi, au moins pour une partie, remonter 4 la méme époque.
11 n’est guére probable qu'Ovide, tel que nous le connaissons, se
soit plongé dans cette littérature mystique ; mais il y avait un
auteur latin, un érudit de premier ordre, qui s’était déja chargé
de vulgariser les théories des néo-pythagoriciens, ou du moins

1. Sénéque, Lettres, 108, 17. Zeller (Ed.), Philosophie der Griechen, 111, 13,
p- 681, note 6.

3. Zeller, ouvrage cité, 111, u3, p. 97 et, avec plus de détails, Graf, p. 28.

3. Sur ce point Schmekel, De Ovidiana Pythagoreae doctrinae adumbra-
tione, p. 43, a réfuté, sans le savoir, la dissertation de Graf, qui est de la méme
année que la sienne (1885). :



LA PHILOSOPHIE ET LA SCIENCE 201

d'en recueillir la substance : c'était Varron. M. Schmekel 1'a
établi avec une abondance de preuves tout a fait convaincante. Il
a montré, pan des|passages,tirés des divers ouvrages de Varron,
que la doctrine, dite de Pythagore, lui était parfaitement connue*,
et, par d’autres rapprochements, qu’elle devait étre exposée prin-
cipalement dans les Antiquités divines. Voila donc cet auteur
éclectique que nous cherchions; nous nous expliquons maintenant
par une double raison que les idées stoiciennes tiennent une si
large place dans le pythagorisme d’Ovide : lemélange est antérieur
a Varron; il se trouvait tout fait dans Nigidius Figulus, par
exemple ; mais Varron lui-méme a toujours eu du godt pour un
stoicisme mitigé ; la partie scientifique du systéme, notamment, a
eu pour lui beaucoup d’attrait®. Le résumé des idées pythagori-
ciennes surla métempsychose, sur la nourriture végétale, et peut-
étre aussi sur le monde primitif, devait se trouver dans le premier
livre des Antiquités divines. Ovide, il est vrai, ne suit pas la
méme tradition que Varron sur les dates de la biographie de
Pythagore® ; mais il use trop librement de ses sources pour que
cette difficulté doive nous arréter. On a déja remarqué depuis
longtemps le rapport que les Fastes présentent avec les Antiquités
divines et humaines* ; lorsque Ovide s’est préparé aux ceuvres de
son dge mir, il a probablement glané a travers cette vaste compila-
tion, notant ¢a et la les chapitres qui I'intéressaient et il les a
utilisés également dans les morceaux des Fastes et des Méta-
morphoses qui se correspondent®. Quand nous le voyons, dans le
discours de Pythagore, passer brusquement d’une question a une
autre, c’est qu’il a sauté une partie du volume étalé devant lui,
ou qu’il en déroule un nouveau. Ainsi encore on peut expliquer

comment certains morceaux du discours refletent plus spéciale- -

" ment les idées stoiciennes; ils sont tirés d'un chapitre ou d’un
livre, dans lequel Varron avait condensé, non pas la doctrine de

1. Ces passages sont r blés & la fin de sa dissertation De Ovidiana..., etc.
p- 76: Appendix Varronis Pythagoreae doctrinae fragmenta continens. Cf.
Aghad, Varronis Antiquitatum rerum divinarum libri 1, X1V, XV, XVI, Jahr-
biicher fiir class. Philologie, XXIV, Supplementband, 1898, p. 1. Sont & noter
particuli¢rement, dans lp livre I, les fragm. 107, 10¢, 11 & 15, 25b, 25,

2. Gaston Boissier, Etude sur Varron, p. g9 et en particulier p. 113.

3. Voyez plus haut, p. 193.

4. Tl a été surtout mis en lumidre par Hiilsen, Varronianae doctrinae qua-
tenus in Ovidii Fastis vestigia extent, Berlin, 1880.

5.°Ov., Fastes, 1, 335; 1V, 395.



202 LES METAMORPHOSES D OVIDE

Pythagore, mais celle du Portique, mettant lui-méme a contribu-
tion Posidonius, a qui, s'il fant en croire M. Schmekel !, il devait
une bonne/part deises connaissances sur le sujet.

I

Pour la troisieme partie’ nous ne pouvons plus songer aux
Antiquités de Varron; il s’agit, cette fois, de la nature et des
animaux, et non de ’homme ; on ne voit pas comment un déve-
loppement semblable a celui d’Ovide aurait pu trouver place dans
les cadres de ce grand ouvrage. La troisitme partie du discours de
Pythagore se compose de deux morceaux distincts : en premier
lieu, le poéte énumeére les changements merveilleux qui se pro-
duisent dans les corps inorganiques, et plus particuliérement
dans les eaux du globe ; ce sont, pour parler comme les natura-
listes latins ®, les « mirabilia terrarum et maris, fontium et flumi-
num »*. Puis vient, en second lieu, le tableau des métamorphoses
que I'on observe chez les étres organisés; ce seront, si I'on veut,
les « mirabilia animalium® ». Pour le premier morceau M. Graf®, y
découvrant des rapports avec le second livre de Pline I'’Ancien’,
estime qu’il provient du méme original, c’est-a-dire de Papirius
Fabianus, qui est cité par Pline comme un des auteurs qu'il a
dépouillés pour écrire ce livre ; Fabianus, on se le rappelle, était
un philosophe, disciple des Sextii, par conséquent un stoicien,
qui devait avoir du penchant pour certaines théories du néo-
pythagorisme ; il avait écrit surtout des ouvrages d’histoire natu-
relle, en s’inspirant des idées et des travaux des stoiciens. Le
second morceau serait emprunté a Nigidius Figulus, le grand
savant pythagoricien, auteur d’un traité de zoologie, qui avait au
moins quatre livres ; lui aussi il figure dans la liste des écrivains
consultés par Pline. On sait qu’en général chacun de ces écri-
vains occupe dans I'index de chaque livre un rang correspondant

Schmekel, Stoa, p. 288, note 4.
. Ov., XV, 252 & 417.
Pline, Hist. nat., 11, Index, chap. 85 & 110.
. Ov., XV, a5a & 355.
lbid., 356 a 417.
. P. 36. Schmekel, De Ovidiana..., p. 74, a laissé tout ce passage en dehors de
ses recherches. '
7. Pline, Hist. nat., Il, chap. 87 & g6 et 101 & 106.

SSOVE W~




LA PHILOSOPHIE ET LA SCIENCE 203

a celui qui lui revient dans ce livre méme ; ainsi pour le livre viu
Mucien, nommé en téte de I'index, est aussi le premier cité dans
le texte, et ainsi des autres. Se fondant sur ce principe, M. Graf
a calculé que 'Figulus’'devait 'avoir fourni a Pline la matiére de
certains passages qui offrent du rapport avec les vers d’Ovide, et
ainsi il aurait été le modele de l'un et de I'autre.

Ces hypothéses soulévent de trés fortes objections. Comment
Ovide, qui a été étudier dans les Antiquités de Varron la partie
fondamentale du néo-pythagorisme, se serait-il adressé ensuite
aux naturalistes de la secte, a Fabianus, puis 4 Figulus, pour
leur demander des arguments secondaires? C'est lui attribuer
une curiosité, une application, une patience dans la recherche,
qui ne sont guere son fait ; puis il n’est pas vraisemblable qu’il
ait appris le principal chez un vulgarisateur, et ’accessoire chez
des savants. Fabianus devait avoir quelques années de moins que.
lui ; quand il a écrit le quinziéme livre des Métamorphoses, Fabia-
nus avait-il déja publié ses traités d’histoire naturelle ? C’est tout
a fait incertain. L’ordre suivi dans les index de Pline ne peut
étre invoqué qu’avec une extréme réserve; tel auteur nommé en
téte d'un livre, comme en téte de 'index, peut fort bien avoir été
utilisé de nouveau plus bas, et a plusieurs reprises, sans étre
nommé de nouveau, et dés lors tous nos raisonnements peuvent
en étre troublés ; ainsi dans un passage, ou Pline cite I'opinion de
Fabianus sur la profondeur des mers, il se hite d’ajouter que
d’autres, alii, sont d’'une opinion contraire'. Comment croire
qu’un seul chapitre ait une source unique ? Enfin remarquons que
le morceau d’Ovide ne semble pas tant extrait d’un traité général
d’histoire naturelle, que d’un ouvrage ou des faits merveilleux, rela-
tifs a divers régnes de la nature, avaient été condensés, soit par
pure curiosité, soit dans une intention philosophique.

L’examen des divers éléments qui entrent dans la composition
de cette troisieme partie? doit étre fait pas a pas et avec une
extréme prudence ; c’est ici surtout qu’il faut procéder par ordre,
en raison du grand nombre des documents entre lesquels nous
pouvons hésiter. Les changements merveilleux de la nature avaient
été enregistrés et décrits & I'époque alexandrine par les auteurs

1. Pline, /list. nat., 11, chap. 105. Miinzer, Beitrdge zur Quellenkritik der
Naturgeschichte des Plinius, Berlin, 1897, définit avec précision (1re partie,
chap. 7, p. 128-131) la valeur des index de Pline et indique le parti que la critique
peut en tirer.

2. Ov.,, XV, 253 2 417.




204 LES METAMORPHOSES D OVIDE

de Paradoxa'; mais les philosophes, les géographes, les natura-
listes s'étaient emparés aussi de cette matiére; ils l'avaient
traitée, chacup a son) point de vue, avec plus ou moins d’éléva-
tion, en pliant les faits & leur dessein particulier ou aux principes
des systéemes qu’ils défendaient; ce qui n’empéche point que le
plan méme, qu’Ovide suit dans son exposition, se retrouve aussi
chez eux; les chapitres et les paragraphes ne se succédent pas
dans le méme ordre, mais ils sont coupés de méme. Il y a les
merveilles des corps inorganiques, puis celles des &tres organi-
sés*; dans la premiére classe on peut considérer tour a tour les
merveilles de la terre, celles des mers, celles des eaux douces®;
dans cette derniére catégorie méme, les eaux courantes peuvent
étre distinguées des eaux stagnantes®, et ainsi de suite. Tous ces
auteurs, de proche en proche, se transmettent les mémes récits
avec quelques modifications de détail. Dans leur fond commun on
soupconne bien que la plus forte part vient de I'enseignement
d’Aristote et de Théophraste ; mais d’autres éléments ont dii s’y
ajouter depuis. En tout cas, Ovide a certainement acquis sa
science a4 peu de frais; essayons de reconnaitre au milieu de la
foule I’écrivain de qui il la tient.

1° Dans les vers 252 a 306 et 337 4 355 il trace le tableau des
transformations que produit a la surface du globe la lutte inces-
sante de ’eau, de la terre et de I’air. I.e modéle de ce morceau ne
peut pas étre cherché dans une antiquité reculée : Ovide fait dire
a Pythagore que deux villes d’Achai‘e, Hélice et Buris, ont été
englouties sous les eaux de la mer®; cette catastrophe survint a
la suite d’un tremblement de terre en I'an 373, plus d’un siécle
apres la date réelle de la mort de Pythagore trois siécles environ
aprés I'époque qu’Ovide assigne a sa biographie. Un anachro-

1. Ce qui en reste a été publié sous ce titre: Scriptores rerum mirabilium
graeci, éd. Westermann, Brunswick, 1839. L’édition moins compléte des Rerum
naturalium scriptores graeci minores, vol. I, Paradoxographi, rec. O. Keller,
Leipzig, Teubner, 1877, ne doit pas dispenser de consulter celle de Westermann.
Voyez Susemihl, Grieck. Litter. in der Alexandriner Zeit, 1, p. 463, note 1, et
le chapitre xvit tout entier : Die Wunderbiicher.

2. Cette division est facile & reconnaftre dans les Paradoxographi, dans Varron,
Gallus de admirandis (Logistorici, Riese) et dans Cicéron, ddmiranda, éd.
G.-F. Miiller (Opera, 1V, 3, 340).

3. Paradoxographi, Varron, Cicéron, . c.; Strabon, I, 3, 17, 19 ; Séndque,
Quest. nat., I, 16-26 ; Pline, Hist. nat., II, § 201-236; XXXI, § 9-26.

4. Varron, l. c., fragm. IIL

5. Ov., XV, 293.




LA PHILOSOPHIE ET LA SCIENCE 205

nisme aussi flagrant prouve jusqu’'a I'évidence qu’il a utilisé un
ouvrage au moins postérieur a 373 ; il a tourné en vers le passage
qui l'intéressait, sans s’apercevoir de son erreur, ou plutdt sans
se soucier de''la-'corriger.’Les' paradoxographes ne nous four-
nissent pour ce morceau aucun point de comparaison. On a été
frappé du rapport qu'il présente au -contraire avec plusieurs
chapitres de I'Histoire naturelle de Pline*. Ce rapport est frap-
pant en effet. Mais ce qui n’est pas moins digne de remarque
c’est qu’il y a dans Strabon un tableau tout semblable?®; il se
demande quelles ont pu é&tre les causes des phénomenes qui sur
certains points changent la face de la terre; la question, dit-il,
avait déja avant lui préoccupé un grand nombre de savants®; il
s'est attaché surtout i discuter l'opinion exposée par Erato-
stheéne a la fin du premier livre de sa Géographie'; mais il est
manifeste qu’en le redressant il s’inspire d’'un autre écrivain ; or
cet écrivain, comme on l’a déja reconnu®, c’est Posidonius®. Si
nous en pouvions douter, nous en trouverions la preuve formelle
chez Strabon lui-méme, au livre II; aprés avoir combattu une
opinion de Posidonius, ce philosophe, « qui, dit-il, rivalise
presque avec les plus grands », il ajoute : « Pour ce qui est des
soulevements et des affaissements du sol, et en général de tous
les changements produits, soit par les tremblements de terre, soit
par des causes analogues, que nous avons nous-méme énumérées
plus haut, ils sont chez lui bien exposés’. » Strabon a mis a profit

1. Pline, Hist. nat., 11, § 204 & 223. Graf, L. c.

2. Strabon, I, 111, 3 & a1.

3. Strabon, I, 11, 17: « [ToAA&v cuvaywyds mopcapévey totabtag.. »
11 pense & quelques-uns de leurs ouvrages quand il dit (16) : « ITpog thv aBavpastiav
<6V TotobTwy pretaBoldy, olag Epapey aitlag elvar tdv émxhioewy xal Toodtwy wabiv...
#Erov mapafetvar xat &Aha mheiw.., d0pda yap t& toralita mapadelypata mpod
0gladpdy tebévra madoer thy ExxAnEiv. » Cf. 17 fin. Ovide fait comme lui,
dans une intention tout opposée. .

4. Strabon, I, 11, 3: « ["Epatosfévyg)... petabébnxev éxt tov mepl t0d oyfpatog
Adyov... mepi 00 Tig oupRdong Yis... Emipépet T wAfbos Tdv Ev péper peTa-
gynpatiopdy adtis, ol cvpbalvovary ¥z te 0(8atog xal mupdg xal
getopdy xal avapuonpdtwy xal &Awy Towodtwy. »

5. Rusch, de Posidonio Lucreti auctore, diss. doct., Greifswald, 1883, in-8, p. 17.

6. Strabon, dans ce passage, invoque & trois reprises le témoignage de Posi-
donius, I, 11, g, 12, 16.

7. Strabon, II, m1, 5 et 6: « ®hosdpw, oy eddy TL xal mept mpwrelwy
dywvifopéve, T4 &v ouyyvoin; tadta plv olv oux eb. To 8t aipeolar thy iy mote
xod {rpate Aapbavery xai petabodds tag éx Tdv gelopdy xal T@v EAhwy T@YV Tapa-
nhnoiwy 8oa Sinpilpnodpeda xal Hueig, dpldg xeitar map’ adtd. »




206 LES METAMORPHOSES D OVIDE

surtout I'ouvrage de Posidonius sur I'Océan ; mais ce philosophe
avait aussi publié un traité sur le Monde, dans I'un et dans
I'autre il ayait dd enregistrer-les phénoménes ot se révele le tra-
vail incessant et mystérieux des forces naturelles; il est possible
méme que dans ses Histoires il n’eit pas négligé de noter les
observations qui se rapportaient a ce sujet . Nous savons que le
traité sur I'Océan, tout au moins, en contenait un grand nombre * ;
il n’en avait pas toujours écarté le merveilleux, dont la doctrine
stoicienne s’accommodait fort bien; il suffit pour s’en convaincre
de parcourir les fragments conservés. C’est au point qu'’il s'était
rencontré parfois avec les paradoxographes, comme Strabon lui-
méme en a fait la remarque®.

Et maintenant revenons a Ovide et rapprochons-le de Strabon ;
celui-ci donne beaucoup plus d’exemples qu’Ovide ; mais presque
tous les exemples que donne Ovide sont aussi chez Strabon*.
Quelques-uns il est vrai sont mélés par le géographe & une
discussion ou il prend a partie Kratosthéne et Démétrius de
Scepsis ; mais il est fort probable que cette discussion méme et
les exemples sur lesquels elle porte, ont été empruntés par lui a
Posidonius comme tout le reste®. Si donc les idées d’Ovide ont
une origine stoicienne * et si son exposition présente des rapports
étroits avec celles de Strabon et de Pline I’Ancien, comment
pourrait-on mieux 'expliquer qu’en admettant que Posidonius a
fourni la matiére premiére de ces trois auteurs? Pline le cite
dans 'index des sources auxquelles il a puisé son livre II; c’est
assurément parce qu’il le nomme au § 85; mais rien n’empéche
de croire qu’il I'a utilisé également du § 201 au § 206, ot il ne

1. Voyez dans les Fragmenta historicum graecorum, éd. C. Miiller (Didot),
t. 1II, & partir de la p. 245 ; Posidonius, fragm. des Histoires, 51, ba, 6o, 62, 63 ;
fragm. de I'Océan, 68, 76, 78, 79, 94 & g

2. Strabon, II, m, 8 (= fragm. 68 (8) C. Miiller): « moAd éott T6 aivioloywdy
Fape adtéd xai 10 'ApiatoteAllov. »

3. Posidon., fragm. g5 (= Strab., 1II, v, 7, p. 171): « 81t 9 fotopia memic-
TeuTaL Rol 051:0; elpnxe, »al fpets év toig mapaddborg Bpuhoupévyy
napethfpapev. » Cette histoire est absente des Paradoxa qui subsistent; d’ail-
leurs elle n’est pas inacceptable en soi. Voyez Rusch, p. 23; Schmekel, Stoa
p- 286, note 4.

4. A Texception des fleuves (Ov., XV, 272 & 285), dont nous parlons plus
bas. Voyez le tableau de concordance & I’Appendice D.

5. Rusch, p. 17.

6. Elle est sensible surtout dans les vers 237 4 258 et 362. Voyez Rusch, p. 24,
note 20.




LA PHILOSOPHIE ET LA SCIENCE 207‘

le nomme pas. M. Rusch, qui est convaincu que Strabon, Pline,
et aussi Séneéque’, doivent en effet & Posidonius la substance de
leur théorie, le premier directement, les deux autres par une voie
détournée, 'met'/ Ovidea Cparti-'en alléguant qu'il est beaucoup
plus sobre d’exemples *. La raison n’est nullement décisive : Ovide
était obligé de s’enfermer dans les limites beaucoup plus étroites
qu’un géographe, un naturaliste et un philosophe; on pourrait
méme trouver qu'il est encore bien long et qu'il peche plutot ici
par exces. L’essentiel, c’est que dans I’ensemble il s’accorde avec
tous les trois; et cecl, il est difficile d’en douter. Ils donuent
plus d’exemples que lui; mais il%en donne un au vers 296, sur
lequel ils sont muets; seul il rapporte qu’une colline s’est subi-
tement formée prés de Trézene par un puissant effort-des vents
enfermés au sein de la terre. Il n’en est pas moins vrai qu’il
reproduit en cet endroit une théorie acceptée et développée par
les stoiciens, notamment par Posidonius®.

Ce n’est pas a dire cependant qu’'Ovide ait lui-méme consulté
ce philosophe dans le texte original. Au milien du morceau ou il
traite des bouleversements du sol sont énumérés plusieurs noms
de fleuves*; on a vu la une trace de désordre®, parce qu’il a
groupé un peu plus loin ce qui concerne les cours d’eau ®. Mais il
y a une grande différence entre les deux passages; dans le second
il met en lumiére les propriétés merveilleuses de certaines eaux,
qui changent la nature des corps ; dans le premier au contraire il

1. Séndque, Quest. nat., VI, 21, 3: « Duo genera sunt, ut Posidonio placet,
quibus movetur terra. » Voyez les chapitres suivants, 22 & 26 et 11, 26, 3 : « Majo-
rum nostrorum memoria, ut Posidonius tradit, cam insula in Aegeo mari surgeret,
spumabat ante diu mare. »

2. Rusch, p. 25.

3. Séntque, Quest. nat., V, 14; VI, 17, 3 & 4: « Saepe cum terrae motus
fuit, si modo pars ejus aliqua dirupta est, inde ventus per multos dies fluxit, ut
traditur factum eo terrae motu quo Chalcis laboravit, quod apud Asclepiodotum
invenies, auditorem Posidonii. » Cf. 18 & a1. Dans le chapitre 21, ol il résume
1'opinion proprement stoicienne, il dit encore (1) : « Flatus potest dissipare magna
spatia terrarum et novos montes subjectos extollere, » et quelques lignes plus
bas : « Duo genera sunt, ut Posidonio placet, quibus movetur terra. » N'est-il
pas évident qu’il a volontairement supprimé les exemples de montagnes qu’il pou-
vait lire dans Posidonius, se bornant a rapporter ceux qui concernent les iles, Théra,
Thérasia et Thia? Cf. Posidon. dans Strabon, II, i, 6, p. 102 et Pline, Hist.
nat., 11, § 193.

4. Ov., XV, a72 & 283. ]

5. Schmekel, dissertation De Ovidiana.., p. 10-13 ; Graf, p. 37.

6. Ov., XV, 307 a 336.



208 LES METAMORPHOSES D OVIDE

en cite d'autres, qui ont elles-mémes subi des changements,
comme le reste de’ la nature': c’est aussi ce que fait Strabon
lorsqu’il traite le méme sujet®. Les exemples allégués dans-les
vers 307-336 peuvent sur certains points étre rapprochés des
fragments des paradoxographes; au contraire ces mémes frag-
ments ne contiennent rien qui puisse étre mis en parallele avec
les vers 272-285. Par conséquent Ovide n'a pas brouillé les divers
éléments de sa théorie; le premier passage est parfaitement a sa
place et provient, comme ce qui ’entoure, d’'un ouvrage philoso-
phique. Il importe de remarquer qu’ici il ne s’accorde plus du
tout avec Strabon dans le choix de ses exemples. Mais lorsque
Strabon mentionne a leur rang, dans l'ordre géographique, le
Lycus, I'Erasinus, etc..., il a soin de rapporter les singularités
qui les distinguent, et, cette fois, non seulement il suit exacte-
ment la méme tradition qu'Ovide, mais encore il nous aide a
comprendre pourquoi Ovide les donne en exemples, ce qui n’ap-
parait pas toujours trés clairement dans ses vers : pourquoi le
cours du Lycus et celui de I'Erasinus sont-ils en partie souterrains?
parce que les régions ou ils coulent ont été bouleversées par les
tremblements de terre. Pourquoi '’Amenanus est-il intermittent ?
parce que ses eaux prennent parfois dans les profondeurs du sol
une autre direction, ou peut-étre parce qu’elles tarissent tout 2
fait®. En un mot les témoignages de Strabon, bien que dispersés
dans son ceuvre entiére, nous permettent de juger comment un
philosophe avait pu grouper les mémes faits de maniére a en tirer
une théorie sur les convulsions de la nature, et particuliérement
sur les tremblements de terre. Si ce philosophe n’est pas Posi-
donius, ce doit étre un savant du méme temps, qui avait intercalé
au milieu d’un morceau principal, emprunté a Posidonius, des
observations recueillies ¢a et la dans ses ceuvres, ou peut-étre
dans des ceuvres similaires. Nous verrons plus loin & quel nom
il convient de nous arréter pour compléter cette hypothese.

2° Les vers d’Ovide sur les merveilles des fleuves et des sour-
ces® nous ameénent, directement cette fois, a une comparaison
avec les paradoxographes ; ce que nous avons conservé de leurs

1. Schmekel, dissertation De Ovidiana..., p. 13.

a. Strabon, I, 11, 174 19, p. 58 et 5g : 17 Scamandre, 18 Achéloiis, 19 Ladon,
fleuves de Médie ; 20 sources d’Aedepsus, Sperchius, Boagrius.

3. Voyez le tableau de concordance 4 I'Appendice E.

4. Ov., XV, 307 a 336.




LA PHILOSOPHIE ET LA SCIENCE

euvres en effet s’y préte en plus d’'un endroit
qu’aucun sujet ne les avait attirés davantage; il
subdivisions de leur domaine. Callimaque, le v
genre, avait, dans ses Merveulles', rassemblé un
traditions, vraies ou fabuleuses, qui se rapport:
meénes des eaux ; quelques-unes venaient du IIep
phraste ; la plupart avaient été récoltées ca et la
riens et les géographes du v et du m
Philostéphanos de Cyréne, éleve de Callimaqu
cette branche de la paradoxographie et il avait cc
spécial sur les fleuves et les sources merveill
encore, vers le temps de Cicéron, Isigone de N
de quelques faits nouveaux cette matiére déja s
d’ouvrages il nous reste des extraits dans les fray
doxographes, mais il n’est pas douteux que
temps de 'Empire, grecs et latins, ont profit
recherches d’une maniére plus ou moins dir
a-t-il lus ? Est-ce 4 cette source qu'il faut rapy
des Métamorphoses ?

Au premier abord on est bien tenté de le
d’apparente analogie entre les Paradoza de nos
catalogue d’exemples qu'il a versifié ; rien ne
que ce morceau & un recueil d’extraits, 4 une
-parée pour I'enseignement. La plupart des mer:
le poéte se retrouvent dans les Paradoxa. Il sen
ait eu sous les yeux notamment l'ouvrage d’I:
d’autant plus que Pline, avec qui il se rencontre
d’Isigone *. Si nous soumettons le texte d’Ovi
attentif, nous constatons qu’en effet il offre «
blances avec nos paradoxographes®; mais sur
il en differe notablement; tantét il est plus ¢

1. Bavusoia.

2. Ce sont, pour les passages correspondant & ceux d’Ovic
Timée, Ctésias, Philon (de Thébes?), le géographe, et Théc
de dire qu'Ovide n’est pas remonté jusqu’a eux.

3. Vitruve, VIII, 3, tout entier; Strabon, VI, 11, g, p. 27
4, p. 596; Pline, Hist. nat., 11, index, chap. (106), Mirabit
num = § 2a4 & 234 ; XXXI, index, chap. (1), Aquarum mi
rum miracula = § 1 4 30; Sénéque, Quest. nat., Il1. 20 a

4. Voyez le tableau de concordance & I'’Appendice F.

5. Voyez, dans le tableau, vers 320, 322, 329.

XIX. — Laraye. — Ovide.



210 LES METAMORPHOSES D‘O\’IDE

I'est moins, et tantét il reproduit d’autres versions'. Il n’y a
absolument rien dans ces opuscules qui se rapporte au fleuve
des Cicones et_a la fontaine de Salmacis. Donc les Paradoza
qu’Ovide''a'consultés-'ne'-sont pas ceux que nous avons. Le
plus probable c’est qu’il a connu ces sortes de recueils® par
un intermédiaire, qui lui-méme avait mélé leur témoignage a
celui de Posidonius. A la fin du chapitre ol il a traité des mer-
veilles des eaux, Vitruve a eu soin d'indiquer la liste de ses
auteurs ; les paradoxographes en sont absents; elle ne comprend
que des historiens, des géographes et des philosophes;il y en a
sept et Posidonius est le troisitme®. Qu'il ait servi de modéle
principal a Sénéque et a Pline, c’est ce que M. Rusch a
établi avec une parfaite clarté*. On peut aussi, ou nous nous
trompons fort, reconnaitre sa marque dans le tableau d’Ovide :
en dehors des Métamorphoses, la légende du fleuve des Cicones
ne se rencontre que chez Pline. Celle de Salmacis, assez
rare et nouvelle, apparait en méme temps chez Vitruve et chez
Strabon, qui précisément dérivent tous deux de Posidonius®.
M. Rusch suppose que Sénéque a connu la doctrine de ce philo-
sophe ‘par les livres d’Asclépiodote, son éleve®; il répugne a
admettre qu'Ovide ait puisé 4 la méme source, toujours par la
raison qu'il est moins complet que Sénéque. Cette raison, comme
précédemment, nous parait des plus fragiles; mais si M. Rusch
veut dire que l'enseignement de Posidonius a été transmis a
Ovide par un intermédiaire autre qu’'Asclépiodote, nous souscri-
vons trés volontiers a ce jugement.

1. Appendice F., vers 309, 311, 313, 315, 323; voyez la comparaison dans Graf,
p- 38. Les différences portent principalement sur les vers 310, 313, 313, 3a1, 333. 334.

2. Il y en avait une quantité d’autres, ccux de Nymphodore, de Philon, de Théo-
pompe... etc. Voyez Susemihl, ouvrage cité, chap. xvi1, Die Wunderbicher.

3. Vitruve, VIII, 3, 27 : « Qui magna vigilantia et infinito studio... aquarum virtu-
tes ab inclinatione caeli ita distributas esse scriptis declaraverunt. » Les rapports de
Vitruve avec Posidonius dans les « Paradoxa aquarum » ont été étudiés par Thiel,
Philologisch-historische Beitrdge Wachsmuth iberreicht, 1897, p. 93, et par
Oder, Philologus, Supplem. Band VII (189g), p. 229, et plus spécialement p. 304
et 337.

4. Rusch, p. 24.

5. Gf. Mart., XIV, 174; Florus, IV, 10; Fest., Salmacis. Il n’est pas prouvé
quc I’épigramme de '’Anthol. Pal., 1X, 38 soit antérieure & Ovide. 11 a dit lui-
méme dans les Mét., [V, 284, & propos de cette légende : « grataque animos novi-
tate tencho. »

6. Et Pline, par ceux de Mucien, qui est postérieur & Ovide. Voyez Rusch,

p- 48.




.

LA PHILOSOPHIE ET LA SCIENCE 211

3° (vers 356 a 417.) La génération des animaux, dont Aristote a
parlé en naturaliste dans un ouvrage spécial, avait aussi sa place
marquée dans, tout systeme philosophique ol I'on cherchait a
expliquer les origines du monde et la formation des étres vivants ;
les questions qu’elle souléve étaient étroitement liées a la phy-
sique de chacune des sectes fameuses et il n'était point d’au-
teur, ayant écrit sur la nature, qui n’y edt au moins touché*'. Mais
ce sujet avait ses « Merveilles» ; aussi formait-il une branche
importante des Paradoza, comme nous le voyons par nos
fragments; il est méme 4 présumer que certains paradoxographes
alexandrins y avaient insisté plus que d’autres, notamment le
poéte Archélaiis, qui avait composé sur les merveilles un recueil
d’épigrammes dédi¢ a Ptolémée Philadelphe, ou a son succes-
seur?®. Ici encore Ovide présente de singuliers rapports avec cette
littérature et avec Pline I'ancien, qui en a certainement recueilli
I’héritage ; mais, comme précédemment, ces rapports sont
incomplets ; ils ne nous permettent toujours pas de conclure a
une imitation directe®. Un philosophe a dii, entre les paradoxo-
graphes et Ovide, remanier la matiére en ’adaptant 4 son dessein
particulier ; il lui a donné de I'unité, il a mis un lien entre les
faits utiles 4 son argumentation. Nous n’en pouvons douter,
quand nous voyons Sextus Empiricus alléguer les mémes exem-
ples qu’Ovide et les grouper dans le méme ordre. Quel est donc
ce philosophe ? Un Grec assurément. Pour mettre encore une fois
en avant le nom de Posidonius, il faudrait avoir des preuves plus
solides que celles dont nous disposons ; notons pourtant que
Sextus Empiricus connaissait Posidonius et qu'il lui emprunte
une expression, précisément dans un passage ou il s’agit de la
composition des corps*. C'est un sujet que Posidonius avait dd
traiter dans ses ouvrages sur la Nature et sur le Monde®; mais il

1. Comparez, dans Ovide lui-méme, Mét., I, 416 & 437..

2. Paradoxogr., Antigone, 19: « "I zai mept t&s ouyxpisets zal &ANoteioetg Ty
{hwv, €Tt 3¢ yevissis, » Ge paragraphe d’Antigone est pris & peu prés entiére-
ment dans Archélaiis, dont il cite trois passages. Tous les fragments d’Archélaiis
(Westermann, p. 158) se rapportent aux animaux. Il serait aisé de reconstituer ces
sortes de travaux d'aprés Pline, Hist. nat., IX (chap. 75), Index, Mira genc-
rationum (poissons), X, chap. 67 & 87; XI, chap. 38 & 43, elc.

3. Voyez le tableau de concordance 4 I’Appendice G.

4. Sext. Empir., Math., IX, 363 ;cf. VII, g3. La premiére citation est attribuée
aux Histoires (= fragm. 61, C. Miiller), la seconde au Ilegi zptengiov de Posi-
donius par Bake, dans son édition des Posidonii reliquiae (1810), p. 177 et 231.

5. (buswig Adyos et Tept zdopov. Voyez dans Bake, p. 54, un fragment sur la




e

212 LES METAMORPHOSES D OVIDE

faut arréter ici nos inductions, d’autant plus que la question est

secondaire. Ovide n’a pas plus étudié dans Posidonius la géné-

ration \des/animiaux.quel.lés convulsions de la nature; mais un

autre avait pu les y étudier pour lui, et c’est cet intermédiaire
u’il nous faut enfin découvrir.

Lorsqu’Ovide entreprit les Métamorphoses, il y avait en latin
deux ouvrages imités des Paradoxra des Grecs : I'un, composé
par Cicéron, avait pour titre Admiranda ; I'autre faisait partie
des Logistorici de Varron ; c¢’était un traité philosophique, proba-
blement dialogué, qui du nom du personnage principal s’appe-
lait Gallus de admirandis'. Pline I'Ancien cite a plusieurs reprises
les Admiranda de Cicéron ; méme nous ne les connaissons guére
que par lui®. Il est difficile de prouver qu’Ovide en a tiré parti ;
nous voyons bien que Cicéron avait noté des singularités merveil-
leuses concernant la nature des eaux, 'homme, les quadrupédes
et les insectes ; mais nos fragments n’offrent pas de rapports avec
le texte des Métamorphoses. Nous avons plus de chances de ne
pas nous tromper en affirmant que le Gallus de Varron a servi
de source 4 Ovide comme a Pline I’Ancien.

D’abord si 'on parcourt les fragments certains de ce dialogue,
on constate que Varron y traitait de l'invention des arts®, sujet
devenu banal chez les mythographes et les historiens. Il devait
s’étendre assez longuement sur les merveilles des eaux, comme
le montre un fragment ol est conservée sa division*; il passait
d’abord en revue les eaux courantes®, et en second lieu les lacs,

théorie sloicienne de la génération, qui provient trds probablement du premier livre
du IIzpt zisuau. Pline cite Posidonius parmi les auleurs qu'il a consullés pour son
livre X1; emprunt qu'il lui a fait doil se trouver au deld du § 88 (chap. 30), dans
la parlie ou il expose I'anatomic comparée de ’homme et des animaux. Voyez les
observations de Posidonius sur les animaux dans ses //istoires, fragm. 10, 51, 30,
6o, 66 (C. Miiller). Sur la couleur poélique dans cet ouvrage voyez le fragm. 48.

1. Sur le litre Gallus [Fundanius] voycz Louis Havet, dans la Revue de p/zilo—
logie, V1I (1883), p. 177. Les fragments sc trouvent dans I'édition des Satires
Ménippées de Riese (1865), & la p. 253.

2. Voycz les fragments, avec les renvois & Pline I'Ancien, dans I'édition de
Cicéron donnée par (i.-F.-W. Miiller, 1V, 3, 340. Il est fort possible du reste que
Pline n’en ait eu connaissance qu'indireclement par l'intermédiaire de Varron,
comme le veut Miinzer, Beitrage sur Quellenkritik der Naturgeschichte des Pli-
nius, p. 172-176.

3. Varron, Gallus, fragm. 1 ot 1.

4. 1bid,, fragm. .

5. Cf. Mirabilia fontium et fluminum, Pline, II, Index (chap. 106).




LA PHILOSOPHIE ET LA SCIENCE 213 -

les étangs, les puits et les mers'. On retrouve cette division
dans Pline et dans Ovide, quoique Pline ait adopté I'ordre inverse
et que la marche d'OvideCsoit Gissez capricieuse. Quand Varron
parle « du bras de mer qui sépare I'Italie de la Sicile, entre
Rhégium et Messine » %, on songe aussitot aux vers d’Ovide:

Zancle quoque juncta fuisse
Dicitur Italiae, donec confinia pontus
Abstulit et media tellurem reppulit unda 3.

Varron avait aussi, comme Ovide et Pline, enregistré des
observations sur les plantes, les poissons, les oiseaux et les qua-
drupédes*. L’influence des paradoxographes dans tout cela est
évidente, et il semble bien que l'intermédiaire que nous cher-
chions entre Posidonius et Ovide est enfin trouvé.

Mais nous n’avons pas encore une édition compléte du Gallus ;
aux fragments certains, recueillis par M. Riese, il y aurait lieu
d’en ajouter un grand nombre, qui sont cités par les anciens
sous le nom de Varron, sans indication du titre de I'ouvrage ; &
coup sir une notable partie des emprunts que Pline a faits a
Varron n'a pas d’autre origine, comme Ritschl I'a depuis
longtemps reconnu®. Seulement nous sommes dans un grand
embarras : les merveilles enregistrées par Pline, d’aprés Varron,
peuvent se rapporter a la géographie, a 'histoire naturelle et a la
médecine, aussi bien qu’a la littérature des Paradoza. Or il y
avait dans les Antiquités humaines de Varron quatre livres sur
la géographie de I'ltalie et des provinces®. D’autre part il avait
aussi laissé une sorte d’encyclopédie des arts libéraux, intitulée
Disciplinae, dont un livre était consacré a la médecine. Les mer-
veilles citées par Pline sont-elles tirées des Paradoxa, des Anti-
quités, on des Disciplinae? Des Antiquités, répondra le dernier

1. Cf. Miracula maris, Pline, 1I, Index (chap. 101).

2. Varron, Gallus, fragm. v.

3. Ov., XV, 2go. Cf. Paradoxogr., le ps. Aristote, 130 et Justin, IV, 1; cepen-
dant il est possible qu'il soit plutdt question 13 du phénoméne mentionné par le
ps. Aristote, 55 et par Antigone, 125.

4. Varron, Gallus, fragm. vit et x, vi, x1, viur. Cf. Callimaque, dans
Antigone, 139, et Anligone, 6. Voyez ici le tableau de concordance & I'’Appen-
dice H.

5. Ritschl, De M. Terentii Varronis disciplinarum libris commentarius,
progr. de Bonn, 1845 = Opuscula philologica, 111 (1877), p, 393.

6. Les livres X a XIIL



a1k LES METAMORPHOSES D OVIDE

éditeur des fragments de cet ouvrage ' ; mais il est permis de ne
point partager son opinion?. Ce qui augmente notre embarras,
c’est que'parmi ces 'merveilles' un certain nombre ont pu en effet
étre rapportées a la fois dans deux ouvrages de Varron; il est
probable qu’il ne perdait pas son temps a relire les mémes
auteurs chaque fois qu'il composait un ouvrage nouveau ; mais il
avait di une fois pour toutes dépouiller chaque auteur en vue
des ouvrages qu'il préparait, et ainsi le méme fait pouvait lui
servir pour plusieurs démonstrations différentes3. Ce sera affaire
au futur éditeur du Gallus de se prononcer sur ces questions
délicates ; mais il suit de la d’abord que le classement des
fragments relatifs & notre sujet a été établi jusqu'ici d’une fagon
arbitraire et provisoire, et en second lieu qu’un fait, mentionné
par Varron dans un quelconque de ses ouvrages, a fort bien pu
I'étre aussi dans le Gallus.

Avec Westermann* et Ritschl ® il faut d’abord lui restituer plu-
sieurs citations de Pline, ou il est questlon de phénomeénes pro-
digieux® ; nous aurons ainsi une conception plus nette de I'ou-
vrage et il apparaitra alors clairement que beaucoup de passages
de I'Histoire naturelle, relatifs aux eaux du globe, doivent aussi
provenir de cette source, méme quand Varron n’y est pas men-
tionné . On ne peut pas expliquer d’'une maniére plus plausible
les rapports signalés entre les vers d’Ovide et certains chapitres
de Pline; plusieurs des exemples énumérés par le poete ont
été connus de Varron et insérés en divers endroits de ses

1. Mirsch (Paul), De M. Terentii Varronis Antiquitatum rerum humanarum
libris XXV, dans les Leipziger Studien fur class. Philologie, V (18813),
p- L.

2. Voyez le compte rondu de O. Gruppe, dans la Philolog. Wochenschrift,
1883, p. 464.

3. O. Gruppe, Die Ueberlieferung der Bruchsticke von Varros Antiq. rer.
human., dans les Commentationes in honorem Mommseni (1877), p. 540. Voyez
p. 550 & 551 et Mirsch, ouvrage cité, p. 54.

4. Paradoxogr. gr., p. L.

5. L. c.

. Voyez I'Appendice I. v

7. Comparez notamment Pline, Hist. nat., 11, § 227 et Varron, Gallus, fragm.
1v, ol il est question des sources froides qui coulent au milieu de la mer, sans
doute parce qu'auparavant il élait question, comme dans Pline, des sources chaudes.
Pline, Hist. nat., 11, § 226 ot 230, parle deux fois de phénoménes observés a Réate.
Ceci n’cmpéche point que Pline ait consullé encore d’autres auteurs, Rusch, p. 26,

36, 4o.

——— i —— ——




LA PHILOSOPHIE ET LA SCIENGE a1b

ceuvres . A cette preuve directe s’en ajoute une autre, qui n’est pas
sans valeur; si I'on rapproche Ovide de Sextus Empiricus dans le
passage ou il/s’agit de’la génération des animaux, on s’apercoit
que le poete est muet sur l'insecte appelé par les naturalistes
anciens pyralis ou pyrausta, sorte de papillon qui passait pour
naitre du feu®. De méme il ne nous dit pas que le phénix
revient a la vie au milieu des flammes, comme le comportait la
légende®. Ce n’est pas la le fait du hasard; ces deux exemples
eussent été bons a recueillir et parfaltement propres & confirmer
la thése de Pythagore. C’est qu'Ovide a sur ce point une opinion
particuliére ; il expose dans les Fastes que Vesta est une déesse
vierge, parce qu’elle représente le feu et que du feu ne peut
naitre aucun corps :

Nataque de flamma corpora nulla vides *.

Or d’our vient cette doctrine ? Evidemment de Varron, a qui il
a emprunté son explication des attributs de Vesta ; sans doute le
feu est pour les stoiciens I’élément vivifiant par excellence ; il
anime la matiere®; mais il ne la crée pas et, s’il est nécessaire a
I'existence de tous les étres, il ne suffit pas a les engendrer; il a
besoin lui-méme d’aliments pour durer. Ces idées étaient fami-
liéres & Varron; plusieurs des écrivains qui les ont exprimées sous
IEmpire les tiennent de lui®.

Ainsi le Gallus semble réunir toutes les conditions que nous
nous attendions a trouver dans le modele d’Ovide; Varron s’y

I. Varron Ovide XV
Délos dans Pline, Hist. nat.1V, § 66 et Macrobe, Sat.I, 7, 28. 336
Abeilles | Agriculture, 11, 5, 5 et 111, 16. 361-367
Guépes | Agriculture, 111, 16. 368

Comparez Ov. XV, 332 (Pheneum) et Varron: « Varro perhibet fontem in
Arcadia esse cujus interimat haustus. » Solin, VII, 12, p. 63, 8, Mommsen. Enfin
rapprochez Ov. XV, 237-258 et Varron, Sat. (Biicheler), De salute, fragm. 84
et Manius, fragm. 268. Revue de phtlolo gie, XIX (18g5), p. a10.

a. Aristote, Hist. des anim., V 18, p. 604; Sénéque, Quest. nat., V, 6;
Pline Hist. nat., XI, §119; Elien, Hist. des anim., II, a; Philés, De la nature
des animaux, 25.

3. Ov., XV, 4oo0.

4. Ov., Fastes, VI, 293.

5. IIp teyvudy ; Séneque, L. c. et Zeller (Ed.), Philosophie der Gr., III, I3,
p. 141, 183, note 5 ; 185, note 3; 186, note 4.

6. Rapprochez Varron, Antig. div., l fragm 12%, XVI, fragm. 64, Aghad
avec les notes; De la langue latine, V, 70; cf. Ovide XV, 352-355.



216 LES METAMORPHOSES D OVIDE

était inspiré surtout des paradoxographes alexandrins'; mais il y
avait joint quelques détails sur les grandes inventions, tirés pro-
bablement'des mythographes?, et aussi des observations recueil-
lies chez les naturalistes . Enfin (et c’est la le trait essentiel) il
avait donné a I’ensemble une couleur philosophique et il I'avait
présenté sous forme de dialogue *; car autrement on ne s’expli-
querait pas pourquoi ce traité aurait trouvé place parmi les Logis-
torici. Par conséquent Varron avait cherché a y mettre quelque
agrément, comme il I'a fait dans son ouvrage sur 'Agriculture; il
avait imaginé une discussion, qui permit de réunir par un lien
logique les faits disséminés dans les paradoxographes et d'en
dégager certaines idées sur la nature et sur ’homme ; son goit
pour les classifications se reconnait encore dans un de nos
fragments®. Nous nous demandions qui avait pu communiquer a
Ovide la doctrine de Posidonius, dont nous retrouvions la trace
dans les Métamorphoses. 11 semble bien que nul ne convint
mieux pour ce role que Varron, et si c’est une simple conjecture
que de rattacher son dialogue a I'école de Posidonius, on
avouera qu'elle a pour elle de grandes vraisemblances®. Cette
science triée, condensée et parée a la romaine, était bien telle

qu'il la fallait a Ovide’.
v

Le tableau des origines du monde, sur lequel s’ouvre le poéme
des Métamorphoses®, n’est pas sans analogie avec le discours de

. Varron, Gallus, {ragm. 1v, v et x1.

a. Ibid., fragm. 1 et 11. Jo croirais volonliers que Varron avait pris I'idée de ce
groupement dans le double ouvrage du ps. Ephore, Hapadoka et Ebpripata. Suse-
mihl, ouvrage cité, I, p. 479, note g6.

3. Varron, Gallus, fragm. vi, vir, viir ot x. Sur ses rapports avec lsngone de
Nicée voyez Erwin Rohde, dans les Acta semin. philoleg. Lips., I, 1, p. 30;
Rusch, p. 36.

4. Voyez le fragm. virr.

5. Varron, Gallus, fragm. mr.

6. Oder et Miinzer, ouvrages cités, sont arrivés de leur cdté & la méme conclu-
sion: c’est que les travaux de Varron ont servi de source aux « paradoxa » de
Vitruve et de Pline.

7. En conséquence, je rapporterais au Gallus de Varron les exemples dont la
source ne nous est pas connue par des écrivains antérieurs & Ovide, c’est-a-dire ceux
des vers 296 a 306 (Trézbne) 356 a 358 (Palléne), 359, 360 (les femmes Scythes)
sans compter les versions qul ont élé mentlionnées comme umqucs, vers 310, 313,
313, 3ar, 333, 334.

8. Ov., I, 5 & 150.




LA PHILOSOPHIE ET LA SCIENCE 217

Pythagore : ces deux grands morceaux philosophiques ont entre
eux ceci de commun, qu’ils résument tout un ensemble de spécu-
lations abstraites sur la formation de I'univers et sur le passé le
plus lointain de ’humanité. De part et d’autre Ovide nous enseigne
comment les quatre éléments sont répartis dans le monde et com-
ment ’homme a laissé peu a peu se corrompre ses vertus origi-
nelles. Il y a cependant cette différence que dans le premier
chant il s’agit de reconstituer une histoire perdue dans la nuit des
temps, tandis que le quinzieme chant expose les évolutions
actuelles, incessantes et indéfinies de la nature et de la société. Il
semble donc au premier abord que ces deux beaux morceaux se
complétent mutuellement et qu’ils ont été détachés d’'une méme
doctrine pour servir, I'un de préambule, 'autre de conclusion
aux métamorphoses des héros; en ce cas nous devrions admettre
que tous deux proviennent de la méme source. Mais ici se pré-
sente une assez grave objection. Dans le quinziéme chant Ovide
enseigne, conformément au principe des néo-pythagoriciens, que
le monde est éternel :

Quattuor aeternus genitalia corpora mundus
Continet !.

La secte prétendait méme que de tout temps il y avait eu des
hommes sur la terre®; rien n’est plus contraire aux idées sur
lesquelles repose le début du poéme d’Ovide. Autre divergence :
dans le premier chantil assure que pendant I'age d’or les hommes
étaient complétement oisifs ; la terre subvenajt sans culture a tous
leurs besoins; des ruisseaux de lait et de nectar coulaient a tra-
vers les champs ; les feuilles des arbres distillaient du miel ; méme
les baies des buissons satisfaisaient les godts simples de nos pre-
miers ancétres. C'est la version poétique®. Dans le discours de
Pythagore au contraire apparait une autre conception, reproduite
aussi dans les Fustes*, et qui vient certainement des philosophes;
I'agriculture était nécessaire au bonheur de I'’homme ; pendant

1. Ov., XV, 239; Varron, de ling. lat., V, 11 = Schmckel, diss. De Ovi-
diana..., Appendix, fragm. 1.

a. Varron, Agriculture, I, 1, 3 == Schmekel, ibid., fragm. 2.

3. Ov., 1, 1004 112. Elle est développée, par exemple, dans un fragment d’élégie
grecque, de I'époque alexandrine, qu’un papyrus récemment découvert nous a fait
connaitre. H. Weil, Revue des études grecques, XI (1898), p. 239.

4. Ov., Fastes, 1, 335 a 458 et IV, 393 & 416,

]



218 LES METAMORPHOSES D OVIDE

I'age d’or il labourait la terre'; Cérés elle-méme lui a enseigné
a récolter le blé pour le tirer d’un état misérable qui I’assimilait
aux animaux® Dans le premier systeme le travail est une
déchéance, dans le second un progreés. Si donc nous avons conclu
que le discours de Pythagore est emprunté principalement a
Posidonius par I'intermédiaire de Varron, il semble bien que nous
devons attribuer une autre origine au début du premier chant.

Diodore® a placé en téte de son histoire un tableau du monde
primitif qui rappelle par plus d’un trait celui d’Ovide ; comme il
cite quelques vers d’Euripide, « éléve d’Anaxagore », on a pré-
tendu. qu’il avait lui-méme mis ce philosophe a contribution, et
ainsi Anaxagore aurait été en méme temps le modéle d’Ovide*.
On ne peut pas nier en effet qu’il y ait un rapport trés remar-
quable entre les idées d’Ovide et celles-de Diodore ; mais outre
qu'il est incomplet sur certains points®, nous avons beaucoup
de peine a nous persuader qu’Ovide ait jamais lu les ceuvres
d’Anaxagore ; il faudrait prouver enfin que Diodore lui-méme en
a tiré le passage o il cite les vers d’Euripide : c’est une hypothese
qui ne s'impose a nous en aucune fagon ; les idées d’Anaxagore
sont devenues aprés lui le bien commun de plusieurs sectes diffé-
rentes ; nous les retrouvons notamment dans le stoicisme. Or il
est a noter que Diodore a une sympathie prononcée pour la doc-
trine du Portique ®. En somme il n’y a rien dans son explication
des origines du monde qui ne puisse provenir de cette source,
aussi bien que d’Anaxagore’.

D’un autre coté c’est encore vers le stoicisme que nous raméne,
malgré tout, le début des Métamorphoses; la contradiction
signalée entre ce morceau et le discours de Pythagore est plus
apparente que réelle. Ovide dit, au quinziéme chant, que le monde
est éternel; pouvait-il dire autre chose puisqu'’il fait parler

. Ov., XV, 112, 113.
. Ov., Fastes, l. c. ; Schmekel, diss. De Ovidiana..., p. 15 & 3a.
. Diod., I, 7. ’

. F. Polle, Ovidius und Anaxavoras, dans les Jahrb. fur class. Philologie,
CXLV (1892), p- 53. Ce savant n’a fait que pousser jusqu'au bout un rapproche-
ment qui est déja indiqué dans I'édition de Gierig.

5. Ehwald, dans le Jahresh. d’Iwan von Miiller, LXXX (1894), p. 44.

6. Busolt, Diodors Verhdltniss sur Stoicismus, Jahrb. fur class. Philologie,
CXXXIX (1889), p.- 297 & 315, n’a fait ce rapprochement qu’au point de vue des
idées morales.

7. Voyez Zeller (Ed.), Die Philosophie der Griechen, 111, 1; die nacharisto-
telische Philosophie, 3¢ édit. (1880), p. 14g.

J-\wsa [



LA PHILOSOPHIE ET LA SCIENCE 2]9

Pythagore et qu’on lui attribuait cette théorie ? Mais c'était juste-
ment la un point sur lequel les stoiciens eux-mémes, et les plus
récents, ne s'accordaient| pasientre eux ; on pouvait étre stoicien
comme Panétius, et admettre, avec Pythagore et Aristote, que le
monde est éternel!. Posidonius le niait, et cependant c’est Posi-
donius qui, suivant toute apparence, a fourni en grande partie la
matiére du discours de Pythagore. Pour ce qui est de I’age d'or,
on ne saurait contester que les observations de M. Schmekel sont
justes en soi?; il est bien vrai que sur la question des origines de
I’humanité il y a eu deux théories, absolument opposées 'une a
Pautre, et qu’elles se devinent toutes deux chez Ovide; mais il n’en
résulte pas entre les deux chants extrémes des Métamorphoses
une contradiction aussi sensible qu’on pourrait croire?®; il semble
méme s’étre arrangé de fagon a la dissimuler de son mieux; le
temps, qui fut proprement celui de I'age d’or, a été suivi, selon
lui, d’'une autre période indéterminée, a laquelle il ne donne pas
de nom, et qui marqua déja un déclin ; c’est pendant cette
période que 'homme commenga a cultiver la terre*; le lecteur
est libre de I'appeler, s’il le veut, I'dge d’argent. L’expression reste
ici un peu flottante, probablement a dessein, de maniére a rendre
une conciliation possible. Le méme caractére est encore empreint
en deux endroits du premier chant: est-ce la divinité qui a fait
sortir le monde du chaos, est-ce la nature ? Pour un stoicien la
question ne se pose pas, puisque la divinité et le monde a ses
yeux sont identiques ; il n’y a donc pas deux démiurges, il n’y en
a.qu’un, et par conséquent un des deux termes est de trop ; mais
d’autres écoles professent une autre opinion, On dirait qu’Ovide
est surtout jaloux de mettre tout le monde d’accord quand il dit :

Hanc deus et melior litem natura diremit 5.

1. Schmekel, Stoa, p. 187, note 2; p. 434, note 5; p. 452, note 2. Voyez
notamment sur cette question IIle partie, A, chap. I, § 1, Die Ewigkeit der Welt.
2. Schmekel, diss. De Ovidiana..., l. c.
3. Quoiqu’elle soit trés apparente cntre les Fastes et les Métamorphoses, I. c.
4. Ov., XV, 103.
postquam non utilis auctor
Victibus invidit, quisquis fuit ille, leonum,
Fecil iter sceleri.
Ces vers marquent sans aucun doute une période postérieure i celle dont parlent
les vers 96 & 103; c'est & celte nouvelle période que s’appliquent les vers 112 et 113.

5. Ov., I, a1, expliqué généralement comme une hendiadys ; Ehwald dans Iwan
von Miiller, Jakresb., XXXI (1882), p. 188.



220 LES METAMORPHOSES D OVIDE

Parmi les dieux connus quel fut le démiurge? Jupiter, Vul-
cain!, ou un troisitcme? Ce fut la divinité, un dieu incertain,
quisquis fuit tlle' deorum®.'Il'y'a encore une autre maniére d’envi-
sager la question; '’homme a-t-il été créé par la divinité, qui lui
aurait communiqué une parcelle de sa propre substance, ou bien
Prométhée I'a-t-il faconné avec I'argile de la terre, en I'animant
d’une étincelle du feu céleste, qui subsistait encore par hasard
sur notre globe ? Les deux opinions ont leurs partisans; Ovide
les rapporte toutes les deux et laisse le choix au lecteur®. En un
mot, le plus probable, c’est qu'il méle a la tradition commune,
lentement formée par les poetes grecs, des idées ou des notions
empruntées aux philosophes, et que ces philosophes sont encore,
comme dans le quinziéme chant, les stoiciens®. On peut méme
aller plus loin et prétendre que s’il y a chez lui soit des contra-
dictions, soit des traces d'indécision, c’est en grande partie parce
que son auteur professait une doctrine trés éclectique, qui, a coté
de notables emprunts au stoicisme, faisait une place aux opinions
les plus diverses.

Dés lors pourquoi cet auteur, une fois de plus, ne serait-il pas
Varron ? En deux endroits des Satires Ménippées il exprimait
I'idée que le monde n’avait pas eu de commencement et qu’il
n’aurait pas de fin®. Mais nous ignorons complétement si ces
mots représentent l'opinion personnelle de I'auteur, ou s'ils
étaient placés dans la bouche d’'un de ses personnages. Cette
seconde hypothése est de beaucoup la plus probable ; mais, a sup-
poser méme qu’il en fit autrement, Varron dans ses ouvrages
historiques ne se pronongait pas avec aatant de décision que dans
ses Satires ; il rapportait impartialement et sous forme dubita-
tive 'opinion de Pythagore i coté de celle des stoiciens, la plus
conforme a l'opinion des poetes et du vulgaire®. Ovide garde la

1. Bouché-Leclercq, Placita Graecorum de origine generis humani, thése
latine pour le doctorat. Paris, 1871, p. 21 & 25.

2. Ov., I, 3a.

3. Ov., I, 78 4 83.

4. Zeller (Ed.), l. c.

5. Varron, Sat. Ménippées (Biicheler), fragm. 84, De salute: « Varro ait mun-
dum haud natum esse, neque mori. » Fragm. 268, Manius: « Nec natus est nec
morietur, viget veget ut pote plurimum. »

6. Varron, Antiqu. humaines, X1X, 1, Mirsch. Cf. Antiqu. div. 1, fragm. 11,
Aghad. Varron, du reste, avait indiqué lui-méme dans son traité sur UAgriculture,
Il, 1, 3, la solution & laquelle il s'arrétait : « Et homines et pecudes cum semper
fuisse sit necesse natura — sive enim aliquod fuit principium generandi animalium,




LA PHILOSOPHIE ET LA SCIENCE 231

méme réserve, quand il parle de la création de ’homme. Ainsi il
a da prendre pour modéle, non pas un phllosophe mals un hls-
torien qui avait yulgarisé les doctrines des p

célebres, 'autant 'dire Varron' lui-méme. Au

Antiquités divines il aura emprunté son expl

du monde'; le premier livre des Antiquité:

inspiré le recnt de la création de I’homme

quatre dges de ’humanité *.

\'

En définitive, le résultat de cette étude est
rapporter a Varron tout ce qu’'Ovide a conn
Portique et du néo-pythagorisme®; de mém
non seulement un beau tableau, des pensées
probablement aussi tout ce qu’il a jamais
d’ hplcure . En sorte que dans le domaine de
Ia science I'invention, chez lui, se réduit a rie:
et que méme il n’a pas lu les ouvrages orig
Grecs, pas méme les plus récents. Clest la,
mation qui parait bien hardie, quand on s
reste de ces ouvrages grecs que des bribes et
qui nous ont guidé dans cette enquéte, ne s
état. Assurément; mais ou il faut s’abstenir

ut putavit Thales Milesius et Zeno Citicus, sive contra

nullum, ut credidit Pythagoras Samius et Aristoteles Stage
vitae ab summa memoria gradatim descendisse ad hanc ae
chus. » Méme dans 'hypothése de Zénon, Varron semble
préexistaient en germe au sein de la mati¢re confuse; il n”
possible; ce serait encore une tentative pour rapprocher |
Mais il y a srement unc grave lacune dans nos textes.

1. Ov,, I, 5 & 5.

2. Ibid., 76 & 150.

3. Voyez encore I, 416 & 437 (generatio aequivoca, 7.
Griech., 11, 13, p. 150, note 1), et dans I’histoire de Phac
stoicienne de I'éxndpwats, qui doit amener la fin du mor
Phistoire de Deucalion (I, 260 & 415) le récit du déluge .
celui du cataclysmus dans Sén., ()ues't. nat., 111, 27-3
pourrait bien avoir ét¢ leur source commune, Varron
Ovide. Censorin, Jour natal., XVIIL, 11; Zeller, III, I

4. Voyez la Peste d’Egine, Ov., VII, 517 & 613 et Luct
pour le surplus A. Zingerle, Ovidius und sein Verhdilt,
rom. Dichtern, Innsbrick, IT (1871), p. 12 et 18.



299 LES METAMORPHOSES D OVIDE

ches, ou il faut accepter la méthode, quelles que soient les
ressources dont elle dispose, sans se dissimuler que les résultats
auxquels elle conduit ne peuvent jamais avoir qu'une valeur con-
jecturale. On'réconnaitra seulement qu’ici ils sont complétement
d’accord avec ce que nous savons des godts et du caractére
d’Ovide.

Mais s’il y a une souveraine injustice a exiger d’'un poéme
narratif et merveilleux la rigueur, I'ordre et ’enchainement que
les philosophes mettent dans leurs déductions, il n’y en aurait
pas moins a y chercher le fruit de lectures savantes et longue-
ment méditées. Dans les parties des Métamorphoses ou il touche
a la philosophie, Ovide ne semble pas étre remonté au dela de
Varron et de Lucréce; que nous importe, s’il a revétu leurs pen-
sées, ou plutdt celles qu’ils ont eux-mémes empruntées a d’autres,
d’une forme ou s’unissent I'éclat, la variété et I’élégance ? Et cela
qui en peut sérieusement douter, puisque ses vers sur les origines
du monde sont dans toutes les mémoires ? C’est que ce poete, qui
n’a point la téte philosophique, seat a merveille la dignité et la
grandeur de la philosophie : c'est la chez lui un des heureux
effets du « decens ingenium' ». Le témoignage d’admiration le
plus chaleureux que l'antiquité nous ait laissé sur Lucréce est
celui qu’Ovide a inséré dans un de ses poémes galants®. Chrysippe
avait vanté la dignité de la forme humaine, en faisant remarquer
que seul de tous les étres vivants 'homme avait la téte élevée
vers le ciel®; cette pénsée aurait-elle eu la méme fortune, si
Ovide n’avait écrit :

Os homini sublime dedit coelumque tueri
Jussit et erectos ad sidera tollere voltus *.

Mais si nous nous défions de notre jugement, interrogeons les
anciens. Nous verrons chez eux qu'Ovide a fait les délices des
philosophes et qu’entre toutes les parties de son ceuvre aucune
ne les a plus séduits que le premier et le quinzieme chants. Un

1. Séndque, Controv., I, 2 (10), 8.
2. Ov., Am., 1, 15, 23.
Carmina sublimis tunc sunt peritura Lucreti,
Exitio terras cum dabit una dies.
3. Dans Cic., Lois, I, g, 27; Nat. des dieux, I, 56; Schmekel, diss. De
Ovidiana..., p. 23, note 10.
4. Ov., 1, 85, 86.



LA PHILOSOPHIE ET LA

épicurien, Lucilius Junior,ami de Sénéqu
Séneque, un stoicien, a la téte pleine «
mémoire’, quand il compose son grav
naturelles ; a tel point que pour décrir:
ne croit pouvoir mieux faire que de
Métamorphoses®, quoiqu’il edit dans sa
sous les yeux les auteurs qui en avaient p
grace a ce poete léger, de nobles concej
aux philosophes, leur ont fait retour, ¢
vers, dont elles sont devenues comme 1

1. Sénéque, Quest. nat., IV, 2, 2.

2. C’est ce que prouve l'erreur de Sénéque, Qu
de Tibulle (I, 7, 22) sont attribués & Ovide. Voyez
note 21. ’

3. OvipE

Amours, 111, 4, 4.
Art d'aim., 1, 475.
Métam., 1, 61.
— 241.
— 273.
— 304 et 285 & 2go.
— 388.
— 595. .
— II, 63. ‘
— 7[. [
— III, 305.
— 4o7.
— VI, 65.
— XV, a176.
—_ 313.
— 319.
— 330, 331.

—_— 3.’1(). . i



CHAPITRE XI

LES LEGENDES ET L'HISTOIRE DE L'ITALIE

Lorsqu’Ovide concut le projet de célébrer dans les Fastes et
dans les deux derniers chants des Métamorphoses les plus °
anciennes traditions de I'histoire nationale, Varron, Virgile et
Properce étaient déja morts depuis assez longtemps, Tite Live
avait publié une grande partie de ses Annales, Verrius Flaccus,
ses Fastes et Hygin, plusieurs de ses traités sur les antiquités de
I'talie'. En I'an 2 av. J.-C., Auguste avait fait dresser sur son
Forum les statues des Latins illustres, depuis Enée et les rois
d’Albe; une longue série d’inscriptions, gravées au-dessous,
résumait la biographie de chacun d’eux; les villes italiennes
s’étaient bientdt empressées de suivre ce salutaire exemple; rien
qu’en se promenant sur les places publiques les moins lettrés
voyaient reproduits de tous cotés ces glorieux témoignages de la
grandeur romaine®. Ovide n’avait donc pas a aller bien loin pour
trouver les matériaux des chants qu’il méditait: la littérature la
plus récente les avait tous rassemblés et classés avec un soin
pieux. Et en effet on découvre, en étudiant de prés la fin des
Métamorphoses, qu’il a largement profité des ouvrages de ses
contemporains®., Cependant, il n’a pas été si exclusif qu’il n’ait

1. Peut-8tre tous ; la chronologic en est mal fixée ; mais Hygin était déja célebre
en I'an g avant J.-C.

a. Corpus inscriptionum latinarum. 12 (1893), p. 183 2 201.

3. Schenkl (K.), Ovidius und Livius, dans la Zeitschrift fiir die Oesterreich.
Gymnasien, 1860, p. for; Zingerle, ouvrage cité (1869-71); Hiilsen (Christ.),
Varronianae doctrinae quaenam in Ovidii Fastis vestigia extent, Berlin,
Weidmann, 1880, traite des Métam., X1V et XV, dans les p. 32 4 37.




LES LEGENDES ET -L'HISTOIRE DI

aussi cru bon quelquefois de glaner dar
Ennius*. Dés lors, il parait légitime de se d
eux-mémes n’ont, pas ici_quelque chose a r
lement, nous ne nous occuperons plus des
empruntés 2 Homeére en racontant les fables
Circé*®; mais il nous reste encore un sujet d
question est plus complexe qu’'il ne se
aspect.

Notons d’abord que les légendes de I'Ita
paient une place dans les Métamorphoses pt
drins ; ainsi Ovide raconte comment les com
qui étaient venus chercher un asile en Apul
de Troie, furent changés en oiseaux de mes
traité la méme fable dans ses Métamorp
retracé la triste aventure des bergers Apulie
pour avoir critiqué la danse des Nymphe
Tarente qu’il faut chercher 'origine de ces
vu naitre celle qui rapportait sa fondation :
fut le séjour supposé de la monstrueuse
avaient habité les iles Pithécuses, aujourd’
en face de Naples; Cumes rappelait avec ory
Sibylle®. Il est & présumer que Parthéniu
avait, comme Nicandre, recueilli dans se
moins une partie des légendes italiques®
pouvait les rencontrer aussi bien chez les p:
les poétes®, et méme chez les géographes ¢
des derniers siécles®. L’ecrivain avec leque

1. Fastes, 1I, 487 et Métam., XIV, 814; Ovide
d’Ennius 69 (L. Miiller). Voyez aussi Zingerle, II, p
progr. de Gotha, 1892, p. 11 3 14.

2. Ov., X1V, 154 & 307. Voyez p. 125-129.

3. Nicandre dans Anton. Libér., 37; Lycophr., Al
271; Ov,, XIV, 441 & 511. Il y a cependant des différe

4. Nicandre dans Anton. Libér., 31; Ov., XIV, 512

5. Ov., XIV, 1 a 153; XV, 5 a 5g.

6. Pourtant il rapportait autrement qu’Ovide la fa
xvi1 (Meineke).

7. Dans ceux qui nous restent voyez, entre une mul
a I'ltalie, le ps. Aristote 79 et 95; Antig., 172.

8. Lycophron, Alex., 59a.

9. '[tadwa d’Antigone, d’Alexarque; Ktisers 'Irahu
d'lIlion, etc...

XIX. — Larave. — Ovide.



226 LES METAMORPHOSES D OVIDE

dans la légende des Cercopes est un certain Xénagoras, qui avait
publié un ouvrage sur les Iles'. Timée de Tauroménium surtout
a da contribuer||pour une,forte part a ces récits fabuleux;il a
souvent servi de source aux paradoxographes; peut-étre est-il le
premier qui ait répandu I'histoire de la fondation de Crotone par
Myscélus®. N'oublions pas enfin que l'imagination des Grecs
s’était depuis longtemps exercée sur les légendes du Latium elles-
mémes ; I'histoire des voyages d’Enée et de la conquéte troyenne
est entierement leur ceuvre et ils n'ont jamais cessé jusqu'au
temps d’Ovide d’en préciser et d’en coordonner les différentes
parties ; la liste des rois d’Albe, telle qu’il la donne, ne se retrouve
avant lui que chez deux historiens grecs, contemporains de
Cicéron, Alexandre Polyhistor et Castor de Rhodes®.
Assurément, lorsqu’Ovide ne s’accorde ni avec Virgile, ni avec
Tite-Live, on a toujours la ressource de faire intervenir Varron
et Hygin; tel critique préférera Varron®, tel autre Hygin, parce
qu’il fut « 'ami intime du poéte® ». Ils ont, en effet, trés bien pu
dépouiller pour leurs vastes compilations et Xénagoras, et Timée,
et Alexandre Polyhistor et Castor de Rhodes et beaucoup d’autres;;
il est méme infiniment probable qu'Ovide n’a connu le témoi-
gnage de ces historiens que par 'intermédiaire des deux savants
Romains. Mais, d'un autre coté, il ne faut pas trop restreindre la
part qui peut revenir dans le quatorziéme et le quinziéme chants
aux poétes grecs, et notamment aux auteurs de Métamorphoses,
Nicandre et Parthénius. Le premier avait écrit un poéme en dix
livres sur la Sicile et on voit assez par les sommaires de Libéralis
que les légendes de la Grande Gréce lui avaient fourni plusieurs
sujets de développement dans ses Métamorphoses®. Quant a Par-
thénius, il passa une partie de sa vie 2 Rome, il fut I'ami de Cor-

1. Xénagoras, fragm. 13; C. Miller, IV, p. 526; Seeliger, art. Kerkopes,
dans Roscher, Lexikon, p. 1170.

2. Timée dans Denys d’Halic., 4nt. rom., I, 59; Timpel, art.. Myscelos,
dans Rocher, ouvrage cité,

3. Hilsen, p. 34.

4. Hiilsen.
5. Suét., Gramm., 20 : « Fuit familiarissimus Ovidio poetae ». Mirsch, dans les

Leipz. Stud., V (1882), p. 58, ne croit pas que Varron ait servi de source i
Ovide, méme dans les Fastes ; c’est une opinion extréme, qu’il n’a pas prouvée et
qui réunira peu de partisans.

6. Nicandrea, Schneider, fragm. a1, 73 et Métam., fragm. 47 (= Anton.
Libér., 37). Ajoutez Anton. Libér., 37, Martini, et aussi le morceau 8 (= fragm.
53, Schneider) sur la fondation de Sybaris, auquel rien ne correspond chez Ovide.



LES LEGENDES ET L'HISTOIRE DE L’ITALIE 227

nélius Gallus; les légendes italiques forment a peu prés la sixiéme
partie de ses contes en prose'; il y a bien des chances pour
que la proportion dans ses Métamorphoses fit au moins égale.
Ce ne sont la que des présomptions; mais elles sont bonnes a
retenir, ne fit-ce qu’a titre d’indication, pour nous empécher de
faire trop large la part des modéles latins.

Il y avait bien des raisons qui devaient empécher Ovide d’aban-
donner complétement ses Grecs dans les derniers chants du
poéme. La principale, c'était I'extréme pauvreté des légendes
proprement latines; on peut méme dire que dans le Latium les
personnages surnaturels, i I’origine, n’étaient que des noms sans
légende. Que tirer, pour la poésie, du culte de Virbius, si on ne
I'identifiait avec lllppolytev’ Mais qu 'Ovide écoute les Grecs, et
voila pour lui une belle occasion d’imiter une piéce d’Euripide,
méme en un sujet que Vlrglle avait effleuré?. L’autre écueil de la
mythologie latine, ¢’était la monotonie; il eiit été facile d’y échouer;
en général, ses héros terminaient leur existence terrestre par
une disparition soudaine et inexplicable : nusquam comparebant®;
on ne les voyait plus nulle part; on en concluait qu’ils étaient
passés au rang des étres divins. Dans les deux derniers chants
d’Ovide Enée, Romulus, sa femme Hersilie, César quittent suc-
cessivement la terre; mais ils la quittent comme des héros grecs,
pour monter vers I'Olympe, soutenus dans les bras d’un messager
céleste*; c’est une affaire & laquelle s’intéresse toute la cour des
dieux et, pour que rien ne manque a I'apothéose, ces élus pren-
nént aussitot aux yeux des mortels la forme d’un astre nouveau.
Par ce moyen Ovide a réussi a jeter quelque éclat sur des
dénouements trop prévus. Sénéque semble le railler doucement
d’en avoir, malgré tout, un peu abusé®; mais c’était un des incon-
vénients auxquels il s’exposait en entrant dans le domaine de
I’antiquité latine et il est curieux, du reste, de constater que
P&gaviapds fut aussi une des suprémes ressources auxquelles recou-
rurent avant lui les auteurs de Métamorphoses, lonsque Iesprit
grec, plus pauvre d’invention, se résigna sans peine a dénouer
par les procédés les plus expéditils et les plus communs les aven-

1. Parthén., "Epwrui naldpata, 3, 7, 12, 24, 29.

2. Virg., En., VII, 761 a 782; Ov., XV, 479 & 551.

3. Preller-Jordan, Rom. mythologie, I3, p. g5.

4. Numa plus modestement ; Ov., XV, 485-487. Ovide fait méme prévoir I'apo-
théose d'Auguste : XV, 838 et 868.

5. Sénéque, Mort de Claude, 9, 5



228 LES METAMORPHOSES D OVIDE

tures nouvelles qu’il prétait aux héros'. Au moins Ovide a-t-il
cherché a sortir de 'orniére ; pour relever les récits de Nicandre
ou des historiens latins, il n’a eu qu’a se souvenir des apothéoses
qui terminent les beaux drames de la scéne attique.

11 est si bien resté fidéle aux modéles grecs que, lorsqu’il arrive
a la période pour laquelle le secours de leurs inventions poéti-
ques lui faisait défaut, il ne tarde pas a s’arréter. Il est clair qu’a
partir de la mort de Numa® il ne sait plus ou trouver des fables,
qui puissent faire quelque figure a la suite de celles qu’il leur a
empruntées. Aprés avoir mis au tombeau le pieux monarque (an
671 av. J.-C.), il prend congé de I’époque royale en douze vers
(an 509)°. Puis nous faisons un saut brusque de plus d’un siécle
pour arriver a I'aventure du préteur Génucius Cipus;* immédia-
tement aprés nous voyons le culte d’Esculape introduit 2 Rome
(an 292).° Enfin une de ces transitions dont souriait Quintilien
nous transporte, par-dessus deux cent cinquante ans d’histoire, a
la mort de César (an 44) et au principatd’Auguste®. Si Ovide pré-
cipite ainsi sa marche, c’est sans doute parce qu’il faut bien que
ce poéme en quinze chants ait une fin; mais 4 retourner des
fables gracieuses ou pathétiques, Ovide ne se fiit jamais lassé.
S’il a si grande hite de voir le couronnement de son ceuvre, c’est
surtout parce que ces fables désormais lui manquent. L'imagina-
tion populaire n’a jamais chémé dans I'antiquité; il ne se passait
guére d’année, méme au temps d’Ovide, ou I'on n’edit enregistré
quelques prodiges; Pline I’Ancien en a noté qui datent du
1°rsiecle. A plus forte raison Ovide aurait-il pu recueillir quelques-
uns de ceux qui remplissaient les livres des pontifes et qui avaient
passé de la dans les vieux annalistes, puis dans Tite-Live ; aprés
tout, ils valaient bien I'aventure de Tageés ou celle de Cipus’ et
pouvaient étre également adaptés au dessein des Métamorphoses.
Mais le moyen d’orner des fables comme celles—ci : « Sous tel
consulat la statue d’Apollon pleura durant quatre jours. Sous tel
autre, il plut du lait; il naquit un veau a deux tétes. Sous un

1. Schneider, Nicandr®a, p. 43 ; Martini dans son édition de Libéralis, p. Lx

2. Ov., XV, 551.

3. Ibid., 552 & 564.

4. Ibid., 565 & 621. La préture a été instituée en 366 av. J.-C. Cipus doit donc
avoir exercé cette charge entre 366 et 293.

5. Ibid., 622 & 744.

6. Ibhid.. 745 ¥ la fin.

7. Ibid., 552 & 559 et 565 & 6a1.




LES LEGENDES ET L HISTOIRE DE L’'ITALIE 229

troisieme, il naquit un androgyne, qu’on alla jeter dans la mer;
en Gaule on vit trois soleils et trois lunes®... » Quand méme Ovide
et été assez habile pour dissimuler jusqu’au bout I'aridité de la
matiére que/pouvaitluicoffrin I’histoire romaine, il fallait encore
qu’elle ne formét point un contraste trop choquant avec les treize
livres qui précédaient; tout son talent n’y aurait pas suffi: les
métamorphoses qu’il anrait pu tirer d’Ennius, de Varron ou des
annalistes auraient porté I’empreinte de I’esprit romain qui les
avait imaginées. Il s’est donc arrété a peu prés au point ou il ne
trouvait plus rien 4 prendre de poétique dans les auteurs grecs;
ce qu'il a intercalé entre la mort de Numa et 'apothéose de César?®
n’a d’autre utilité que de remplir tant bien que mal une lacune
de six cents ans; car il fallait a tout prix finir sur un panégyrique
de César et d’Auguste, et, comme son plan I'obligeait a suivre
P’ordre des ages, il a di s’ingénier pour que le lecteur passat de
la période légendaire ala période contemporaine, sans trop s’aper-
cevoir de la rapidité du trajet. Mais il est manifeste qu’il s’est
désintéressé de la période intermédiaire, parce que les poétes
grecs ne I'avaient point chantée; inversement nous sommes auto-
risés a conclure que, s’il a touché a une faible partie de I'histoire
nationale, c’est parce que les Grecs y avaient jeté eux-mémes un
rayon de leur fantaisie, ou parce qu’il voyait le moyen d’y intro-
duire par un biais quelqu’une de leurs inventions.

Si on étudie de prés la composition des deux derniers chants,
on s’apergoit qu’Ovide a constamment enlacé aux fables romaines
des fables qui ont une origine grecque, ou qui se rapportent a des
personnages grecs, de telle sorte qu’elles alternent les unes avec
les autres jusqu’a la fin®. Par la il s’est ménagé la faculté de
revenir sans cesse a la poésie hellénique, méme lorsqu’il semblait
qu’il dat y renoncer ; tant qu’il n’a pas abordé avec Enée sur les
rives du Tibre, son dessein parait encore d’une exécution assez
facile : il chante Glaucus et Scylla, Polyphéme et Circé, les com-
pagnons de Dioméde et Appulus;-la Grande Gréce est encore en
vue*. Mais ensuite on se demande comment il soutiendra la

. Jul. Obsequens, Des prodiges, 87, 91, 92.

. Ov., XV, 552 & 745.

. Voyez I’Appendice J. _
. Holland, Heroenvigel in der griech. Mythologie (1895), p. 20, Arhang,
Diomedes in Italien, montre bien tout ce que les Grecs fournissaient & Qvide dans
celte partie.

E U T



230 LES METAMORPHOSES D OVIDE

gageure; c ‘est ici surtout que son art éclate. Aprés avoir résumé
a grands traits les exploxts d’Enée et donné un souvenir aux rois
d’Albe, il nous conte a propos de Vertumne la tragique histoire
d’Iphis et d’Anaxaréte, qu'il emprunte 32 Hermésianax, et nous
voila bientot au bout du quatorziéme chant et a la mort de
Romulus, sans que nous ayons cess¢ d’apercevoir la Gréce. Nous
sommes transportés a4 Crotone au commencement du chant sui-
vant; l'histoire de Myscélus et le long discours de Pythagore en
remphssent plus de la moiti¢; puis a propos de Numa et d'Egérie
voici qu’apparait Hippolyte. Enfin quand il a payé un juste tribut
d’éloges a la mémoire de Cipus, Ovide ne voit plus dans les cinq
siecles de la République qu’un seul épisode digne de sa plume,
Ihistoire d’un dieu grec introduit a Rome, et il va chercher
Esculape a Epidaure. Pour arriver & réaliser cet heureux mélange
il a usé des artifices les plus variés. Ici il a été servi par la tradi-
tion qui avait localisé en Italie certaines légendes grecques®; la
par une identification trés fragile, mais commode?, ailleurs par
I'histoire elle-méme?®. Et quand tout cela lui a manqué, il s’est
tiré d’embarras par une de ces digressions sous forme de comparai-
son, qui lui étaient familieres®.

Mais laissons la cette catégorie de récits. La légende nationale
elle-méme, que I'on suit parmi tant de méandres, Ovide I'a sur-
chargée d’ornements d’un goit tout hellénique, ou, pour mieux
dire, alexandrin. Quelquefois il invente jusqu’aux faits : ou a-t-il
pris la galante aventure d’Apollon avec la Sibylle de Cumes,
I'amour de.Canente pour Picus, celui de Vertumne pour Pomone ?
Probablement dans sa seule 1magmatmn De méme il conduit
Egérie de Rome & Aricie pour avoir un prétexte de rappeler les
malheurs d’ Hlppolyte et 'amour criminel de Phedre, qumque le
culte d’Egérie ait, selon toute apparence, suivi la route inverse.
Mais le plus souvent l'altération qu’il fait subir a la légende
d’Enée et de ses descendants est surtout dans le ton, dans les
détails accessoires et, comme on dit, dans le costume. Il est
curieux de voir ce que sont devenus chez lui les antiques dieux
du Latium, personnages de forme indécise, enfantés par le cer-

. Scylla, Circé, Diomeéde.

Hippolyte — Virbius.

Pythagore, Esculape & Rome.

Iphis et Anaxardte.

Wissowa, Rémische Sagen, dans les Philologische Abhandlungen far
M. Hertz, Breslau, 1888, p. 156-168.

CTE WL -




LES LEGENDES ET L HISTOIRE DE L’ITALIE < ady

veau des cultivateurs et des pitres, dont ils pdrtageaient la rude
existence. Dans la legende primitive Picus ou Picumnus s appelalt
aussi Sterculinus ; c¢’était le dieu du fumier; il avait pour frere
Pilumnus, le'dieu’ du’pilon“avecléquel on broyait les grains'. 1l
est Juste d’ajouter que depuis fort longtemps deJa ces conceptions
grossiéres avaient été anoblies grice a un progrés simultané des
lettres et des meeurs ; au temps d’Ovide il aurait fallu sans doute
chercher beaucoup pour trouver au fond des vallées de la Sabine
des paysans qui en fussent restés strictement aux conceptions de
leurs ancétres ; Virgile surtout avait déja contribué largement a
préciser et a embellir les traits des dieux latins. Ne nous montre-
t-il pas dans I'Enédide le maguifique palais de Laurente, o jadis
avait habité le roi Picus « dompteur de coursiers » ? C’était un
édifice auguste, immense, soutenu par cent colonnes; on y
voyait méme sous un portique la statue de Picus, vétu de la
trabée, tenant d’'une main le baton augural, de I'autre le bouclier
sacré®. Voila déja des -inventions bien hardies. Le tort d'Ovide,
c’est de vouloir renchérir encore sur son modele et de pousser
plus loin la ressemblance avec les tableaux analogues de I'épopée
grecque. Au moins Virgile ne nous dit-il pas que Picus soil
jamais sorti du Latium. Chez Ovide Picus n’est pas seulement le
type du brillant cavalier, dont les femmes se disputent le cceur et
la main ; c’est un jeune prince du monde hellénique; il sait le
chemin d’Olympie, puisque le poéte définit son ige en disant
"« qu'il n’avait pu voir encore quatre fons les jeux que la Grece
célebre tous les cinq ans dans 'Elide® ». Sans doute c’est le Grec
Macarée qui raconte a un autre Grec, Achéménide, I’aventure
de Picus*; mais justement parce qu'ils sont grecs tous deux ils
devraient savoir qu’au temps d’Ulysse on n’allait guére des bords
du Tibre aux jeux d’Olympie. Il y a dans l'anachronisme des
meeurs et du langage une certaine mesure que Virgile a toujours
gardée; nous avons déja vu souvent qu'Ovide la dépasse, et il
serait peut-étre superflu d’en donner un nouvel exemple, si
I’anachronisme n’était plus frappant quand il s’agit, comme ici,
de personnages qui sont nés du sol de Rome. Dans les treize pre-

. Preller-Jordan, Rom. Mythologie, I, p. 375.

. Virg., En., VI, 170 & 191.

. Ov., X1V, 33(;.
. Telle qu’elle lui avait été racontée .par une des suivantes de Circé, dont il
reproduit les paroles. Korn et Ehwald ad h. 1.

‘-\wﬂ -



232 LES METAMORPHOSES D OVIDE

miers chants nous avons constaté qu’Ovide habillait a la romaine
les héros d’Homere ; dans les deux derniers chants il habille a la
grecque les héros du Latium.

Mais on'ne''peut’jamais-lui garder rigueur bien longtemps.
Que de grace et de malice il a su mettre dans la fable de Ver-
tumne et Pomone ! S'il y avait jamais eu en ltalie un dieu d’un
caractere indistinct et flottant, c’était assurément Vertumne; en
somme il est probable qu’a I'origine c’était un dieu rustique, qui
présidait aux saisons’; mais que ne pouvait-on lui attribuer a la
faveur d'un tel nom?*? Ovide le suppose amoureux de Pomone; il
se présente devant elle sous la forme d’une vieille femme et, pour
fléchir son ceeur, il lui tient le langage que les poétes comiques et
satiriques de tous les temps ont placé dans la bouche des proxé-
neétes. Nous savions déja que la lena improba était un des réles
ou Ménandre avait excellé ; nous savions aussi que c’était un
de ses titres a 'admiration d’Ovide?®. La découverte des Mimes
d’Hérondas nous a prouvé récemment que la fortune du person-
nage a été durable; nul doute que Gyllis doive étre comptée
parmi les ancétres de la lena d’Ovide, comme celle-ci compte
parmi ses descendantes 'immortelle Macette*. Il est vrai que Ver-
tumne plaide sa propre cause sous un déguisement, ce qui atténue
un peu l'immoralité de son discours; et puis il veut amener
Pomone a une union durable, et non satisfaire un caprice passa-
ger®; mais il est tout prés de se comporter a la fin comme s'il
avait nourri une passion criminelle®. Evidemment Ovide ne voit
pas une trés grande différence entre la proxénete et la matrone
qui négocie un mariage pour le compte d’autrui. Il a peint la pre-
miere sous le nom de Dipsa dans une pitce des Amours™; la il a
poussé jusqu’a ses derniéres limites le cynisme de la peinture.
Ici il faut que le langage soit en rapport avec la pureté des inten-
tions qu’il préte a Vertumne ; il ne peut pas faire parler comme

. Preller-Jordan, Rém. Mythologie, 1, p. 451.
. Etym. vertere, changer.
. Ov.,, Am., I, 15, 17.
. Hérondas, Mimes, I, ITzoxuxAis 7} paszponds. Ce personnage s’appelait encore
rpofnwntds. pviotow, mpopviotpwa, mpoaywyds, et chez les Latins conciliatrix.

5. Voyez les vers 668, 677, 678.

6. Vers 770 : « vimque parat. »

7. Ov., Am., 1, 8 ; cf. I'Acanthis de Properce, IV, 5. Crusius, Untersuchungen
zu den Mimiamben des Herondas, Leipzig, 1892, p. 21, a déja fait le rapproche-
ment avec Ovide.

ES W W -




LES LEGENDES ET L'HI

une proxénéte vulgaire une divini
mais il y a encore bien de I'astuce
il tire parti du double réle qu'il -
des mots comiques.) Vertumne 'sc
introduit dans le verger de Pom
qu’elle cultive, « il lui donne quelq
femme n’en et donné :

Paucaque laudatae dedit osc
Vera dedisset anus ! ».

La situation équivoque du jeun:
des mots 4 double entente : Fco
seils d’une vieille femme, « quit’a
dants, et plus que tu ne le crois.
tumne ; il m’est aussi connu qu’il «

de son amour; pense que c’est lui

..... quae t
Plus quam credis, amo.

Me quoque pignus habe; n
Quam mihi.

Miserere
Qui petit, ore meo praesent

Ainsi font les auteurs dramatiq
étant en scéne, le spectateur a ét.
secret qui n’est connu que d’un
besoin de nous rappeler de temps
poursuit la fausse vieille, pour n
impudents que ceux de la Gyllis
mérites de son protégé, passe enco
du role: il est entendu que Vertr
tres épris, et qu’il rendra sa femm
ses gotts. Mais I'honnéte matrone
constant®; cette fois elle passe vra
le dieu qui change, et par qui t
présage pour une épouse. Mais «

1. Ov., XIV, 658.
2. Ibid., 676, 678, 6g1.
3. lbid., 680 a 683.



234 LES METAMORPHOSES D OVIDE

sa situation présente aucun mensonge ne lui coite ; Ovide pense
aussi, certainement, qu’aucune hyperbole ne coite en pareil cas
i la matrone la mieux intentionnée, lorsqu’une fois elle a mis son
amour-propre 'a“faire réussir'l'entreprise. Tout ce mime est un
chef-d’euvre du genre ; dans les effets comiques il est plus bas
d’un ton, si I'on peut dire, que celui d’'Hérondas; ainsi le vou-
laient la situation des personnages et le caractere général du
poéme'; mais c’est la méme finesse et'la méme ironie discréte
dans I'expression des scénes familiéres. Pourquoi Ovide, quand il
renonca a la tragédie, ne s’est-il pas tourné vers le mime? Il avait
tout ce qu’il fallait pour y devenir un maitre, et ses défauts mémes
I'eussent servi a-merveille.

Ce que dut étre la passion de Canente pour Picus, celle
d’Hersilie pour Romulus, celle d’Egérie pour Numa, on peut le
mesurer d’aprés la douleur qu’elles témoignent dans leur veuvage;
ces héroines du Latium sont des personnages d’élégie, comme on
en voyait chez les poétes alexandrins. L’élégie savante a la maniére
de Callimaque a encore exercé une influence d’une autre sorte
sur les deux derniers chants des Métamorphoses. Comme il est
arrivé souvent dans les Fastes, Ovide a été conduit a traiter cer-
tains épisodes par la vue des lieux et des monuments qui lui
étaient familiers. [l passait sans cesse devant le temple de Janus,
au forum, & I'endroit méme ou avaient jailli autrefois les eaux
chaudes, appelées aquae lautolae*. Maintes fois il avait frolé de
sa toge la statue de Vertumue, au Vicus Tuscus®, ou levé les yeux
sur le masque cornude Cipus, qui décorait la porte Raudusculana®.
Il s’était arrété au Palatin sous le cornouiller de Romulus? ; dans
‘ile du Tibre, devant le temple d’Esculape®; la statue de Picus
avait pu attirer ses regards a l'angle d’un carrefour ou dans

1. Comparez, en tenant compte de ces différences :
Hérondas, I, a1, 22; Ov., XIV, 663 a 669.
— 50 & 60; — 675 4 686.

Sur le rapport de la comédie avec la poésie érotique par l'intermédiaire des
Alexandrins on pourra consulter utilement Hélzer, De poesi amatoria a comicis
atticis exculta, ab elegiacis expressa. 1, diss. de Marbourg, 1899. 1l traite parti-
culidrement de la lena p. 76-84.

. Ov., XIV, 772 a 804.
. Ibid., 643 & 653.

. Ov., XV, 565 & 6a1.
. Ibid., 560 a 564.

. Ibid., 622 & 744.

D UorEesSWe




LES LEGENDES ET L HISTOIRE DE L’ITALIE 235

quelque chapelle rustique'. Il a donc appliqué aux vieilles tradi-
tions que rappelaient ces monuments romains la méthode dont les
Aetia de Callimaque lui donnaient I'exemple; il n’a accordé sa
lyre qu’apres’avoir consulté'les-'annalistes et les antiquaires sur
les origines des institutions nationales.

Qu’Ennius, Varron ou Tite-Live® I'aient souvent inspiré la ot
il ne doit rien a Virgile, c’est tout a fait vraisemblable, mais par les
imitations qu’il a faites de Virgile nous pouvons deviner, sans nous
tromper beaucoup, comment il a imité les autres. Dans quelques
parties il a resserré ce que le grand poéte avait développé ; mais
dans la plupart des cas il a développé le texte de 'Enéide en met-
tant 4 contribution Homére, Euripide, ou les auteurs de Méta-
morphoses. Il reste cependant encore un petit nombre de tradi-
tions, relatives a Dhistoire nationale, sur lesquelles les podtes
grecs étaient muets. Celles-la mémes, qui ne peuvent venir que
d’un auteur latin, il les a ornées a la grecque, et a la derniére
mode de la Gréce. Pour nous, qui sommes curieux de tout ce qui
touche aux lointaines origines de Rome, ce faible contingent de
légendes autochtones nous séduit tout particuliérement dans les
Métamorphoses ; elles font a nos yeux le principal intérét des deux
derniers chants. 1l n’est pas sir du tout qu’Ovide partageat notre
maniére de voir. En somme, quand on soumet la fin de son poeme
a une étude attentive, on se persuade de plus en plus qu’il n’avait
aucun goit pour les meeurs d’autrefois et pour 'histoire nationale,
car les deux choses ne se séparaient guére dans une ame romaine ;
s’il a abandonné les Fastes au bout du sixieme chant, c’est peut-
étre parce que l'exil vint le frapper 4 ce moment; mais c’est sur-
tout parce qu'il ne se sentait plus capable d’un effort égal a celui
qu’il avait déja fait : I'aridité de la matiére I'avait découragé. A la
fin des Métamorphoses, ce qui a dit I'exciter et le tenir en haleine
jusqu’au bout, ce sont les passages ou il voyait le moyen de riva-
liser avee I'Odyssée, avec Euripide, avec les Alexandrins; c’est le
grand morceau sur la doctrine_de Pythagore. Le reste n’est dans
son ceuvre qu’un accessoire; il ne s’est déterminé a lui faire une
place que par des raisons purement accidentelles, oti son cceur
n’entrait pour rien. Il a voulu d’abord plaire a Auguste, puis sui-

1. Ov., XIV, 313 a 315. Cf. Serv. sur '£n., VII, 1go : « Nata illa [fabula] esse
potuit ex antiquo signo juvenis cum pico in capite. »

2. Les parties perdues de Tite Live, par exemple dans Ov., XV, 6224 744
= Tite Live, X, 47 et argum. XI.



236 LES METAMORPHOSES D OVIDE

vre la mode : il fallait bien qu’il se mit a 'unisson des écrivains
illustres qui apportaient a la politique impériale le concours de
leur génie. Il est possible aussi que 'exemple de son ami Emilius
Macer ait'éxercé)suv luilunecertaine influence ; nous savons que
ce poete avait chanté dans son Ornithogonie la légende de Picus;
mais il I'avait placée dans son premier livre; par conséquent il ne
suivait pas, comme Ovide, I'ordre chronologique : il avait mélé
dés le début les légendes du Latium aux légendes grecques qu'il
avait tirées de Boéus. Le plan méme d’Ovide I'obligeait a les relé-
guer a I'extrémité de son poéme; il s’est arrangé de telle sorte
qu’elles aient I'air d’en étre le couronnement et regoivent un
reflet de la splendeur d’apothéose, dont il entoure les noms de
César et d’Auguste ; mais il ne peut pas nous dissimuler comple-
tement que ses sympathies vont ailleurs. Dans ces deux derniers
chants consacrés a la légende romaine les meilleurs morceaux,
ceux ol son talent s’est trouvé le plus a I'aise, ce sont ceux ou il a
mis en ceuvre les idées et les fictions des Grecs.




CONCLUSI

Les résultats auxquels nous a conduit
de paraitre contradictoires, s'ils n’étaie
dans une conclusion générale. Nous avc
avait imité directement les auteurs grec
remonté aux sources et qu’il s’était c
auteurs latins trés récents. Il est vrai qu.
ches, ou il est si rare qu’on dispose d’él«
tifs, I'opinion personnelle du critique jc
les conclusions auxquelles il aboutit dé
des prémisses de son argumentation et
I’a conduite. Il nous a semblé du moins
cieux des textes ne démentait point I
point de départ. Il faut, dans les Métc
qui appartient i la poésie, et ce qui app
le domaine de la science il est trés pr
poussé bien loin ses lectures ; pour qu’
problemes de la nature chez les philosog
ou dans les ouvrages originaux des fo
aurait fallu une curiosité d’esprit, une
cation, un amour de la vérité pure, qui
avec ce que nous savons de son caract
beaucoup de force, si on le compare a
tels que Sénéque et Pline I'’Ancien, qui
que des vulgarisateurs, et qui ont pt
sources les plus proches; ce n’est pa
comme eux les idées, les preuves et le
maniére d’expliquer ce rapport est enc
les parties ou ils sont comparables leu
source commune, dont ils dérivent par



238 LES METAMORPHOSES D OVIDE

rents. 1l parait plausible que la Varron a rendu de grands ser-
vices 2 Ovide, en lui offrant, condensée et réduite, une matiere
qu’il avait/empruntée anx/ philosophes grecs contemporains, sur-
tout & Posidonius. Méme dans le domaine de I'histoire, on plutét
de la légende nationale, il faut faire une part trés large, sinon a
I'influence de Varron seul, du moins a celle des érudits et des
poétes latins, qui D'avaient rapportée avant Ovide. Mais, en
somme, la philosophie, la science et I'histoire n’ont fourni que la
moindre partie des Métamorphoses ; il reste encore la mytho-
logie grecque, qui en est le principal. lci nous croyons qu'on
s’égare complétement en cherchant les modeles d’Ovide dans des
compilateurs et des scoliastes plus ou moins obscurs. Il peut
arriver parfois qu’au milieu des débris de la littérature ancienne
une version mythique, accueillie par Ovide, ne se retrouve plus
nulle part, sauf dans quelques lignes d’'un grammairien alexan-
drin. Mais prétendre que ce texte a servi de modele a Ovide, c’est
montrer dans des questions si délicates une singuliére hardiesse ;
c’est aussi lui faire une injure qu’il ne mérite pas. N’avait-il pas
a sa disposition une foule de chefs-d’ceuvre aujourd’hui perdus ?
Ne pouvait-il pas y voir développée cette version rare, dont nous
ignorons la source? Il avait fait d’excellentes ‘études, nous le
savons ; il souhaitait que I'on reconnit dans sa Médée les passages
de Virgile qu’il avait imités; donc il s’était adressé trés haut,
i des poétes aimés et cités de tous. On ne voit pas pourquoi
il aurait suivi une autre méthode dans les Métamorphoses; la
comme ailleurs il a pu consulter, en certains endroits, des
poemes fameux, qu’il a pris, pour la circonstance, sur les rayons
de sa bibliothéque; mais surtout il a tiré parti de sa mémoire,
trés richement ornée, dés sa plus tendre enfance, de tout ce que
la Gréce avait produit de plus parfait dans tous les genres.
Cependant si on a quelquefois attribué une origine si humble
aux récits des Métamorphoses, I'erreur est facilement explica-
ble : 'idée premiere de cet ouvrage a été empruntée par Ovide
a des auteurs grecs, dont quelques-uns méritent tout au plus
d’étre appelés des auteurs de second ordre; on ne peut se dissi-
muler que Nicandre, le plus céléebre, est encore un esprit assez
médiocre. Mais on n’a pas prouvé jusqu'’ici, par des preuves qui
ne laissent subsister aucun doute, qu’Ovide soit descendu encore
plus bas. Nous croyons tout au rebours que son bqt a été de
relever ce genre d’ouvrages, en s’inspirant, dans ses imitations,
des poétes grecs qui avaient cu le plus de renom, et i I'époque




CONCLUSION 239

classique et a I'époque alexandrine. Par la conception générale
les Métamorphoses se rattachent a une série de poeémes, ou il est
difficile de ne pas voir des productions de décadence ; Ovide leur
doit méme probablement une partie de sa matiére; mais dans
I’exécution il nous parait avoir rivalisé surtout avec les écrivains,
qui par des mérites divers avaient eu le plus de séductions pour
leurs contemporains et pour la postérité, et par la il faut entendre
non seulement Homére, Sophocle, Euripide, mais Callimaque,
Théocrite, Apollonius, Hermésianax et Phanocleés.

La part des Alexandrins est donc encore considérable, méme
dans I'exécution; les Métamorphoses sont, parmi les poémes
du siécle d’Auguste, un de ceux ou cette influence a laissé
la trace la plus profonde. Elle a été cause, dans une notable
proportion, des défauts trés apparents, qui déplaisent chez
Ovide; il n'en est donc pas tout a fait responsable. Nous
serions heureux si I'étude que nous venouns d’achever pouvait en
convaincre le lecteur; Ovide paie pour toute une famille de poétes,
aujourd’hui perdus, dans laquelle il s’est volontairement classé ;
peut-étre n’était-il pas inutile de mettre cette vérité en lumiere ;
car pour I’avoir méconnue on a souvent traité 'auteur des Méza-
morphoses avec une sévérité excessive. S'il a eu beaucoup de
goit pour les Alexandrins, n’oublions pas que Virgile lui-méme,
pour ne pas parler des autres, a imité Théocrite, Aratus, Apollo-
nius de Rhodes, et aussi Nicandre. Et de méme que Virgile, apres
les Bucoliques, lorsqu’il a eu dépassé sa trentiéme année, a fait
un effort pour s’élever, avec d’autres guides, jusqu’a la haute
poésie, de méme Ovide, parvenu a la gloire grice aux peémes
érotiques de sa jeunesse, s’est cherché des maitres plus graves au
moment ou il entrait dans I'age mir : c’est alors qu’il a écrit les
Métamorphoses ; seulement il n’a jamais pu s’affranchir compléte-
ment des Alexandrins, surtout de leur élégie; il les a trop aimés;
sa nature avait avec la leur trop d’affinités secrétes; de la chez
lui P'abus persistant de la galanterie et de I'érudition mytholo-
gique; de la le godt malheureux qu’il montre un peu trop souvent -
pour les situations extraordinaires; enfin c'est la la principale cause
pour laquelle les mythes nous apparaissent, dans les Métamor-
phoses, si gravement allérés. Il faut donc juger ces défauts de
I'ouvrage avec indulgence, puisqu’ils sont beaucoup moins I'effet
d’un parti pris, ou une pernicieuse nouveauté, que le legs des
trois derniers siécles de I'hellénisme. Ce n'est pas assez dire
encore : nous devons a ces défauts mémes notre sympathie ; car



240 LES METAMORPHOSES D OVIDE

I’état d’esprit d’Ovide a de singuliers rapports avec celui de
beaucoup de nos contemporains trés justement admirés. Il serait
étrange/que notre)siecle reprochat a 'aimable poéte de n’avoir
eu qu'une demi-foi et de ne s’étre point senti attiré par la rude
simplicité des ages héroiques. Il est vrai qu’il ne croit guere aux
fables qu’il chante ; mais il les aime, comme les Alexandrins ses
maitres, parce qu’elles sont la poésie, parce qu’elles se mélent
encore étroitement a la vie domestique et a toutes les joies des
hommes d’alors. Placé par sa naissance entre Lucréce et Lucain,
si pres du moment ou va étre rompu le lien qui unissait la mytho-
logie an culte et a la poésie, Ovide est un des derniers qui
en aient été charmés. Il n’avait point les qualités nécessaires
pour pénétrer dans I’ime de ceux qui avaient créé ces vieilles
légendes; il n’a pu comprendre par ou elles étaient grandes;
mais il en a trés bien vu les aspects gracieux ou touchants: il
faut étre difficile pour exiger davantage d’'un poéte dans le déclin
d’une religion.

Voila en résumé les rapports que ’on peut saisir entre Ovide et
les Alexandrins. Gardons-nous de les exagérer; les différences
ne sont pas moins frappantes. Si Ovide n’a point la précision et
la touche délicate d’'un Callimaque ou d’un Théocrite, si a certains
égards il leur est inférieur, il a eu sur eux un grand avantage :
celui d’écrire dans le plein épanouissement de la littérature
nationale pour un public qui n’était point blasé. 11 en résulte
qu'il n’a pas eu a lutter contre lui-méme pour éviter les larges
développements, ou sa facilité naturelle pouvait se donner un
libre cours. Par 'abondance de ses récits, par I’égalité et 'aisance
de son style il se rapproche des classiques grecs; on peut méme
dire qu'il en a ordinairement la simplicité d’expression, sauf
dans certains passages des discours, ou sa rhétorique s’échappe en
de brusques acces de mauvais gout. Du reste cette intempérance
méme, cette « lascivia », que lui reprochaient déja les anciens,
est aussi opposée que possible a la maniére des Alexandrins.
C’est qu’il ne s’est pas interdit comme la plupart d’entre eux
I'accés des grandes sources; il y a puisé a pleine coupe; les
chants des Métamorphoses, largement pénétrés de cette salutaire
influence, forment « un gros poéme », qui n’est pas « un gros
fléau ». On peut toujours 'ouvrir au hasard, avec la certitude d'y
lire sans fatigue de jolis contes, dont chacun se suffit 4 soi-méme
et contient tout ce qu’il est nécessaire de savoir pour le com-
prendre ; si Ovide est encore la cause de quelques tortures pour




gy RN

. CONCLUSION ' ah1

les commentateurs, c’est la faute des copistes, non la sienne. Il a
donc trés bien vu qu’un poéte de sa nation et de son temps, écri-
vant pour étre'entendu;’dans’un‘vaste empire, de tous les gens
cultivés, devait corriger par l'imitation des classiques grecs cer-
tains défauts que pouvaient lui communiquer les Alexandrins;
aux modéles que lui fournissaient ces poetes d’école, pour la plu-
part grammairiens autant que poétes, il en a associé d’autres
d’un tour plus naturel et d’'un dessin moins sec. Il faut d’autant
plus lui tenir compte d’avoir su résister souvent i U'influence des
Alexandrins qu’elle avait pour lui plus d’attraits. Enfin, si 'on
se représente toutes les difficultés du sujet, les défauts et la médio-
crité des écrivains spéciaux qui en avaient donné le type, on ne
peut qu'applaudir au succes de la gageure. De toutes les méta-
morphoses dont nous sommes témoins dans le poéme d’Ovide,
celle qu’il a fait subir a ses modéles n’est certainement pas la
moins étonnante.

X1X. — Larave. — Ovide. 16






APPENDICES



www.libtool.com.cn




A

CLASSEMENT DES METAMORPHOSES PAR GENRES

(Voyez page 38.)

Le potme d’Ovide a des points communs avec d’autres ouvrages, ol
étaient énumérées sculement certaines catégories de métamorphoses;
telles les Ornithogonies de Boéus et de Macer, ou encore les Metauopodsers
qutdv xal dpvewv publiées par des sophistes. Si I'on cherche & préciser ces
rapports, il peut étre commode d’avoir sous les yeux un tableau des Méta-
morphgses d’Ovide classées par genres. Je donne le nom grec des animaux
et des plantes, parce que bien souvent les identifications des naturalistes
modernes sont douteuses, et aussi parce que dans certaines fables,
surtout dans les fables de basse époque, le nom du héros n’est en réalité
qu’un nom commun.

Abxog
Bodis (1)
&oxt0s
inmogs (%)
EAagog
vuxtepls
AoyE
yahén
120003
Awv
peian
xbwv ()

xéprwd
ThWS
x0%V0g

xdpaf
x0puivn

lou
vache
ourse
cavale
cerf
chauve-souris
lynx
belette
taureau
lion
phoque

chienne

singe

paon (plumes du)
cygne

corbeau

corneille

Mammiféres,

Lycaon

ITo

Callisto

Ocyrhoé

Actéon

les Minyades

Lyncus

Galanthis

les Cérastes
Hippoméne et Atalante
le petit-fils de Céphise
Hécube

Maera

les Cercopes

Oiseaux.

Argus (yeux d’)
Cycnus (fils de Sthénélus)
—  (fils d’Apollon)

— (fils de Neptune)

I, 163-252
I, 568-750
11, 4o1-530
11, 633-675
111, 131-252
1V, 1-415
V, 642-661
1X, 273-323
X, 230-237
X, 560-707
VII, 383-384
XIIIL, 533-575
VII, 362
XIV, 88-100

I, 722-723
11, 367-380
VII, 371-381
XII, 64-145
11, 542-63a
I, 547-595



246

woxtipivy
xspwtepa

alxuuSv

xigoa

amlaW‘
épavog
ap*{d;

).r.GoSv
?my
[aépog

ahaictos
xelptg
népdif

aypls
s

xo)mp.6o‘
 pepvevls
xeksd;
opvt; Avo-
undelz
épwdidg

LES METAMORPHOSES D OVIDE

chouette
colombe

mouette

ie

ibou
grue
cigogne
rossignol
hirondelle
buppe
guépier]
aigle de mer
aigrette
pg'rdiix
pintade
éfervier
plongeon
combattant
pivert’

étrel
éron

oiseau indéterminé

»
b

aoxalaGog

dedply

gpdyum

serpent

lézard

dauphin

araignée

Nyctimene
Sémiramis

Ctésylla

les filles d’Anius

les compagnes d’'Ino
Céyx et Alcyone

-les Piérides

Ascalaphus

la mére des Pygmées

Antigone

Philoméle

Procné

Térée

le fils d’Eumélus

Nisus

Scylla

lPerdm

es sceurs de Méléa

Dédalion gre
saquo

les Memnonides

Picus

Acmon et ses compagnons
Ardée
Combé

le roi et la reine de Calauric
Cénée

Reptiles,

Pythco.n
Cadmus et sa femme

le sang de la Gorgone
[Ascalabus]

Poissons.

les matelots d'Acétes
Nais et les jeunes gens

Insectes.

Arachné

Etres fabuleux.

les oreilles d’dne de Midas
Dercétis
les Harpyes

~——~—

11, 591-595
It Sor-59
vii, Tos
X, 633é
1V, 5[.3—062
XI, 410-748
V. agé 678
v 534540
go-92
VI, gg-g

VI, 413-676
VII, 390

g VIII, 1-151

VIII, 236-25¢
VIII, 515-54
XI, 266- 35:)
XI, 749-79

XIH, 57% 622
XIV, 308-434

XIV, 457-511
XIV, 566580
VII, 382-383
VI, 384-385
XIL, 454-530

I, 438-451
1L, g8,

IV, 562-603
1V, 617-620
V, 451-461

III, 582-691
IV, 4g-51

VI, 1-145

lv, d&’[lﬁ
V, 551-563




Bdevn
aipyE
Aebxy
VapAIae0§

opéa
Kiﬁeavog
7Aotpdmioy
xpGx0g
apitak
kA
axdyitoy
dp0s
PtAlpa
AwTos
XUTEPLTTOG
baxtyBog

fropee
avesunvn
pivin

laurier
roseau
peuplier
narcisse
mirier
arbre 4 encens
héliotrope
crocus
smilax
aconit
chéne
tilleul
lotus
cypres
hyacinthe
myrrhe
anémone
menthe

arbres indélerminés

aypedaia
[xpavele

Bdoavog

%0p&AAtov

olivier sauvage
cornouiller]

pierre de touche
marbre

rocher

rocher

rochers
montagne

corail

pierres

pierres

pierre

" montagnes

marbre

rocher

rocher

iles

ile

écueil

pierre

rochers de I'lda
rochers

rocher & Lesbos

APPENDICES
Scylla

les cornes de Cipus

Plantes.

Daphné

Syrinx

les Héliades
Narcisse

Pyrame et Thishé
Leucothoé

Clytie

Crocus

Smilax

la bave de Gerbére
Philémon

Baucis

Dryope
Cyparissus
Hyacinthe

Ajax

Myrrha

Adonis

[Minthé]

les Bacchantes
Appulus

la lance de Romulus

Pierres.

Battus
Aglaure
cho
Daphnis
les compagnes d’Ino
Atlas
les herbes souillées par la Gorgone
les étres pétrifiés par la Gorgone
les compagnons de Phinée
Polydecte
Hémus et Rhodope
les filles de Cinyre
Niobé
Sciron
les Echinades
Périmele
Lichas
anonyme
Olénus et Letheea
les Propétides
le serpent d’Orphée

~~

———

247

XIH, %?8'
XIV, 67
XV, 565-631

I, 548-567

I, 68?-712
H, 340-366
111, 33g-510
1V, 55-166
IV, 1go-255
IV, 256-270

1V, 283
VII, 416
VIII, 611-7324

IX, 324-393
X, 106-142
X, 162-219
XIII, 384-398
X, 291-502'
X, 503-739
X, 728-730
XI, 67-84
XIV, 513-526
XYV, 560-564

11, 676-707
II, 708-83a
111, 356-401
1V, 276-2'28

IV, 543-560

1V, 603-661
1V, 740-752
1V, 780-781
V, 177-235
V, 236-249g
VI, 87-89
VI, 98-100
VI, 146-312
VII, 443-447
VIII, 573-58¢
VIII, 5g0-610
IX, 155-2a9
X, 65-67

X, 68-71

X, 238-24a
VII, 358,
XI, 56-60 .




SNl AT

248 LES METAMORPHOSES D OVIDE

pierre le loup de Pélée XI, 346-406
pierre le serpent d’Aulis XII, 11-23
rocher le juge d’Ambracie XIll, 713-715
écueil Scylla XIV, 70-74
écueils les vaisseaux d'Ulysse XIV, 562-565
statue & Salamine  Anaxardte XIV, 753-761
Métaux.
fer Celmis IV, 281-282
or Midas XI, 85-193
Eau. Métamorphoses intermitten-
Salmacis IV, 285-388 tes d’un méme personnage.
ﬁizrlfuse z' &[!)252%:22 Protée VII, 730-737
e N Bk | M i i
Byblis IV, 447-665 X7
gcls . x{,“’ %‘/’7;97 Thétis XI, 221-265
gérie XV, 487-551 | periclymene XII, 551-567
Vertun XIV, 60g-77
Air. ertumne , 6og-771
Zéthus et Calais VI, 712-7118
Canente X1V, 431-432 Apothéose.
Leucothoé et Palémon 1V, 538-541
Constellations (xatasteptapof). H‘;::g]eo o Haiemo IX, ,39_%7,
Arcas 11, 497-507 Ganyméde X, 155-161
Ariane Vi, 152185 | Glaucus , XIHI, 917-963
3 les vaisscaux d’Enée XIV, 527-565
Castor et Pollux VIII, 373 \
César XV, 745852 | Enéo Xy S81-6o8
' ! Romulus , 805-82
Hersilie XIV, 829-851x
tem[n)l()ért:il:'lgs":ig(s)sg?eux. Uésar XV, 745-851
Jupiter en taureau 11, 833-875 Changement de sexe.
Junon en vieille femme 111, 275-248
Apollon chez Leucothoé 1V, 190-233 Tirésias III, 316-338
diverses V, 326-33a1 Scython IV, 279-280
Jupiter en aigle X, 155-161 Hermaphrodito 1V, 285-388
Vertumne chez Pomone XIV, 60g-771 | Iphis ’ IX, 666-797
Esculape en serpent Cénée XII, 16g-209

XV, 623-744

Corps divers
changés en hommes.

les pierres de Deucalion I, 4o0-410

les dents du serpent III, r01-130
la pluie et les Curétes IV, 282
lycanthropie VII, 270
les hommes nés de cham-

pignons VII, 392-3¢3
les fourmis d'Egine VII, 518-660

la statue de Pygmalion

X, 243-2
Tagés %%9

XV, 553-

les Coronides

X111, 679-699

Métempsychose.

Doctrine de Pythagore

XV, 60-478

Transformations
merveilleuses des objets.

la maison de Philémon

et Baucis

le caillou de Myscélus

VIIL, 698-702
XYV, g9-59




| e

APPENDICES

Rajeunissement. Ph
Eson VII, 159-293

bélier VII, 30g-321 le ct
Iolaiis IX39h-dox les g
le d¢
Résurrection. le o

les Coronides XIII, 679-699 | sor

Virbius XV, 493-546 co
catal
Opérations magiques. pro
Médée VII, 262-293 -
Circé XIV, 244-307 | gén

B

LES FORMES DE LA ¢
‘(Voyez page

t Mer- .
Cuanr 1 g A(:'g;s’ 868-;;4% Syrinx, 689-712

CHANT 11 % L§3l.ggl;beau, % la corneille, 547

Ngrcisse, 339-% Echo, 356-3g9
10
CHANT 1II

Penthée, 511- fon
e g Acétes, 564-67
' . 1€r récit.
‘ / Dercétis, 33-46
i Sémiramis, 47-4
une naiade, 49-5
Pyrame et Thisk

ae récit. .

Les filles de Mars et Vénus,
CHANT IV { Minyas, 1-415 Leucothoé (et (o}

3e réeit,

Daphnis, 276-2-,
Scython, 279-28
| Celmis, 281-282
\les Curetes, 282

Crocus et Smila:
Salmacis, 285-3i



abo LES METAMORPHOSES D OVIDE

1° Chant des Pié-

rides, Giganto-

Minerve chez \ les Piérides et
les/.| Muses),

250-678

CHaNT v
294-678

enlévement

661

1o Tapisserie de Minerve.

Minerve et Neptune, 70-82
Hémus et Rhodope, 87-8g
La mére des Pygmées, go-ga
Antigone, 93-97

Arachné, Cinyre, ¢8-100

CHANT VI 1145
20 Tapisserie d’Arachné.

Métamorphoses des dieux amou-
reux, Europe, Léda, etc.,
\ 103-138

( Céphale, 653-3 Peste d’Egine, 517-660
865

Gaant v { Procris, 661-862
Philémon et Baucis, 611-724

gn

Protée, 725-737

rysichthon et sa fille, 738-878
Galanthis, 280-323
Dryope, 324-393

Achéloiis, 547-

CHANT VI 3 884

CHANT 1x 3 Tole, 273-393 3

Cyparisse, 106-142
Ganymade, 155-161
Hyacinthe, 163-219
les Propétides, 220-24a
Pygmalion, 243-297
Myrrha, 298-502

Adonis, 503-73g

Cuant x

Orphée, 1-739

Cuant x1 | Pélée, 2a1-4og | Céyx, 266-4og

. g § Cénée, 169-530
Crant xut 3 Cycnus, 64'5/83 Périclymene, 531-571
Anius,623-704 | les filles d’Orion, 693-6g9

Soylla, 730, % Galatée, 738-897

CHANT X111
AT

Achéménide, 160-222
Picus, 308-434

g Iphis, 698-764

Macarée, 154- 3
bho
Vertumne,

6og-771

CuANT X1V

Crotone, 4-480
Egérie, 487-551.

CHANT XV

%

Numa, 1-551 z

les CMuses, (30 Chant des Muses,

Cyané, 409-437

machie, 318-331\ le lézard, 451-461

Ascalaphus, 533-
550

! de §les sirtnes, 551-563
Proserpine, 341-

Aréthuse, 572-641
Lyncus, 642-661

Priape et Lotus, -
340-348

3

les Cérastes, 2a1-
237

Hippoméne et Ata-
3 lante, 552-707
| Dédalion, 288-345

Myscélus, 9-59
Pythagore, 60-478
| Virbius, 490-546




APPENDICES

C

251

DISCOURS D’'AJAX ET D'ULYSSE
(Voyez page 161.)

ESCHYLE |THEODECTE| PACUVIUS AccIus OVIDE, XIII
fragm. IV 5 et 16-20
— Vv 8 et 13
— VI 7, 9» 14, 36 et
suiv.
g | 174
2 17(5j 26, 31-33
= 17 , | 912
= fragm 11 )
— 20
incerta incertor., XXX | 25-31
— XXXI | 35-40
* — XXXII' | 74, 85, 100-102
fragm. VI
-] — V3 255-262
< incert. fab., IV
* 338 et suiv.
D
CONVULSIONS DE LA NATURE
(Voyez page 206.)
OVIDE XV SUJET STRABON PLINE H. N. II, INDEX
364 | Coquillages | I, 3, 4, p. 49 (d’aprés | § 201-203 (87-88). Quibus locis
fossiles Eratosthéne) maria recesserint. Insularum
enascentium ratio.
287 | Antissa I, 3, 19 p. 59 § 204 (91). Quae insulae conti-
nenti adjunctae sint.
287-288 | Pharos, Tyr | [, 3, 17, p.58(d’aprés
Démétrius de Scep-
sis
289 | Leucade I 3,)18, p- 58 § 204 (go). Quas terras interru-
perini maria.
' § 205 (93). Quae terrae in totum
290 | la Sicile I, 3, 19, p. 59 [ mari permutatae.
293 | Hélice, Buris | I, 3, 18, p. 59 § 206 (94). Urbes haustae mari.
337 | Ortygie X, 5, 2, p. 485 § 203 (88-89). Insularum enascen-
tium ratio. Quae et quibus
338 | les Symplé- temporibus enatae sint.
gades I, 3, 10, p. 21; cf.
I, 5, 5, p. 16
340 | I'Etna V1, 3, 8, p. 27 § 235-236 (107-110). Ignium et
(cf. 1, 3, 16) aquarum juncta miracula. Quac
loca semper ardeant.




252 LES METAMORPHOSES D OVIDE

E

CATACLYSMES DES EAUX
(Voyez page 208.)

OVIDE XV SUJET HERODOTE STRABON
273 | Lycus VII, 3o XII, 8, 16, p. 578
275 | Erasinus VI, 76 VI, 3, g, p. 275

Vi, 6, 8, p. 371
VIIL, 8, 4, p- 389

PLINE H. N.

II, § 225
II, § 235

277 | Caicus XiIl, 1, 70, p 616 [V,§ 131, 125]

agg Aménanus V, 3, 13, p. 3o

281 Anigrus VI, 3, 1g, p. 346

285 Hypanis IV, 53 (II, 1, 5, p. 166 [XXXI, § 56)

VII, 3, 17, p. 305)
F
MIRACULA FONTIUM ET FLUMINUM
(VYoyez page 1209.)
u
12 ¢ ISIGONE
. O < a
£a|2 _a g | T ——
- 273 | fragm. fragm.

OVIDE XV 3 Flor. | Vatic. | VITRUVE STRABON | PLINE H. N,
309 Ammon 1h4 19 II, § 228
311 Athamas 148 11 II, § 228
313 Gicones fcf. 16] II, § 226
315 Crathis 16g | 134 44 VIII, 3 VI, 1, 13 XXXI, §13
315 Sybaris | 169 XXXI, §13
319 Salmacis I, 8 11 |XIV, 2, 16
320 Ethiopie 145 17 XXXI, § 9
3322 Clitorium 13ctal VIIIL, 3 XXXI, §16
339 Lynceste 164 20 [13etad| VII, 3 II, § 230
332 Phénéum 158 viIL, 3 VIIL, 8,4 | XXXI, §26

G

MIRA GENERATIONUM
(Voyez page a11.)

OVIDE XV SUJET PARADOXOGRAPHES PLINE H. N.

361 | Bougonia Philétas dans Aati- | XI, § 70
gone, 19

368 | guépes - Archélaiis, ibid. XI, § 70

SEX. EMPIRICUS

Hyp. pyrrh., 1,

l[;,' p. 1




<~

APPENDICES -ab

OVIDE XV SUJET PARADOXOGRAPHES PLINE H. N. | SEX. EMPIRICUJ
369-371 | scorpion [Archélaiis, Aristote, | IX, § g9

ibid(]
372-374 | papillon XI, § 112
375-378 | grenouille IX, § 159
379-381 | ourson VIII, § 126 ibid.
382-384 | larves d’abeilles XI, § 46-50
385-388 | ceufs d’oiseaux X, § 143 ibid.
389-390 | épine dorsale | Archélaiis dans Anti- | X, § 188

gone, 89
391-407 | phénix X, §3
408-410 | hyéne . VIII, § 105
h11-413 | caméléon Antigone, 25 VIII, § 120
413-415 | lynx Ps. Aristote, 76 VII, § 137-138
416-417 | corail XXXII, § 22

H
VARRON, GALLUS DE ADMIRANDIS (Riese).
FRAGMENTS CERTAINS
(Voyez page 213.)
PARADOXO-
VARRON GRAPHES DIVERS PLINE H. N. PLINE H. N. INDEX
I Erichthonius Elien, Hist. | VI, § 202 VYII (57). Quae quis in

var., III,
38; Virg.
Géo., II,
113
II anue
III eauxdormantes
IV sources froides | Callimaque | Eudoxedans
dans la mer dans Anti- | Callimaque
gone, 129
V  Détroit de Mes-| ps. Aristote, | Justin, IV, 1
sine 13o0ubb;
Antigone,
125
VI murénes Mart. XIII,
80, 1
VII vin abortif Théophr. H.
d.pl.1X,18,
11;Elien.H.

var., XIII, 6

VILS§ 193197
II, § 220-224
I, §-227

II,§ 204 ?

XXXIL § 14,
of. IX, § 169

XIV, § 116

vita invenerit.

I (101-105). Miraculs
maris.
II (106). Mirabilia fon

tium et fluminum.

IT (go). Quas terras
interruperint maria.

XXXII (5-9). De inge-
niis piscium ; pro-
prietates piscium mi-
rabiles.

XIV (22). Vini prodi-

giosi genera.



2b4

VARRON

VIl loir

X pavol
X[ perdrix

LES METAMORPHOSES D OVIDE

PARADOXO-
GRAPHES

Antigone, 6

DIVERS |. PLINE H. N.

VIII, § 225
XX, §199?

Aristote H.| X, § 78

d.an.4,9;

9, 9, Elien,

H.d.an 111,

35; Athén.

IX. 43, p.

3go

I

PLINE H. N, INDEX

—-—

VI1II (83). Quae quibus
in locis animalia non
sint,

X (41). Quae quibus

locis aves non sint.

FRAGMENTS QUI PEUVENT ETRE RESTITUES A VARRON
GALLUS DE ADMIRANDIS

WESTERMANN
et
RITSCHL

R

PPPPEEEPE
Zg5235%2% » =2

(Voyez page 214.)

PLINE H, N.

IIL, § 109
IV, § 66

Q
5%

IR R N )

(V7N 73737, 2 X
] = Ot

II, § 231
11, § 230

VARRON ANT. HUM,
(Mirsch)

X, x
XII, mr
I, v

I v

I, vir
I, 1x

I, x

\III, xv
AL vin
XI, x
XIII, xin
XIII, xiv

SOLIN
(Mommsen)

, 70

—

XXVII, 3-4
XXXIII, &
VII, 12
VII, a7




APPENDICES . 255

J

LES FABLES GRECQUES ET LES FABLES ROMAINES
DANS LES CHANTS XIV ET XV

(Voyez page 229.)

XIV  1-74. Glaucus et Scylla.
. 75-153. Enée, de Carthage & Cumes.
154-307. Ulysse chez Polyphéme et Circé.
308-399. Picus.
400-526. Les compagnons de Dioméde, Appulus.
527-771. Fin d’Enée, Ardée, les rois d’Albe, Vertumne.
698-764. Iphis et Anaxardte.
772-851. Romulus.
XV 1-478. Myscélus, Pythagore.
479-551. Numa et Egérie.
492-546. Hippolyte.
~553-621. Tages, la lance de Romulus, Cipus.
633-744. Esculape.
745-879. César et Auguste.






TABLEcDES MATIERES

CHAPITRE I
LES ORIGINES DU SUJET DANS LA LITTERATURE GRECQUE

I. L'dge primitif : les métamorphoses chez Homére et dans la poésie
hésiodique. .

II. L’4ge de la philosophie ; lcs metamorphoses dans la poébne. du vw au
ve siécle. Comment elles sont reprcsentecs sur la scéne et dans les arts
du dessin..

II. Epoque alexandrine. L'Age delas science; comment elle s'accommaode des
métamorphoses. L’histoire naturelle. L’incrédulité chez beaucoup de
savants repose sur les principes les plus fragiles ; eux-mémes ils four-
nissent au merveilleux de nouveaux éléments. La géographie et les
livres de Merveilles. L’apothéose et 1’astronomie. Nouvelle catégorie
de métamorphoses introduite par la phllosophle

IV. Les métamorphoses dans l'art et dans la poésie depuls Alexandre.
Comment elles sont décrites par Apollonius de Rhodes..

CHAPITRE 1II .

LES RECUEILS DE METAMORPHOSES AVANT OVIDE

Antoninus Libéralis : importance que son recueil présente pour cette étude..

I. On a faussement attribué a Corinno, I’amie de Pindare, un recueil de

Metamorl)hoses Celui qui est mentionné sous le nom de Callisthéne

n’était pas du philosophe, disciple d’Aristote. Nicandre est le premier

. qui ait embrassé le sujet dans son ensemble; son ouvrage était un

poéme didactique, imité des Aetia de Callimaque, ou il chantait les

origines de certaines institutions religieuses. Artifices par lesquels il

avait cherché & remédier au défaut d’unité que présentait sa matiére.

L’amour. Il avait fait une place aux légendes de I'lItalie méridionale.
Parthénius de Nicée; Théodore ; Antlgone de Caryste le Jeune.

II. Ouvrages qui ne traitaient qu'une partie du sujet. La Bougonia d'Eu-
mélus était I'ceuvre d'un faussalrc de I’époque alexandrme, comme
P’Ornithogonia répandue sous le nom de la Pythie Boeo.

IL. Goit des Romains pour cetle famille d’ouvrages. L’ digrette, attribuée
a Virgile, est imitée de Parthénius. L’Ornithogonie d’ Emilius Macer
. était imitée de Boéus. e e Coe

CHAPITRE III

OVIDE ET LES RECUEILS DE METAMORPHOSES

I. Aucun des podmes grecs sur les métamorphoses n’a servi de source
unique 4 Ovide. . . . . . . . . . . . . . . . .,

XIX. — Larave. Ovide. 17

Pages

I

12

20

24

25

38

b1

46



258 TABLE DES MATIERES

1I. Leur a-t-il fait des emprunts partiels? Ovide et Boéus. Ovide n’em-
prunte & Boéus que quelques fables rares; il ne les développe pas ;

il se borne & les indiquer en passant. Il en a probablement usé de
méme A 'égard de Théodore. Les pointsde comparaison avec Nicandre

sont plus/nombreux); il.a pulle consulter ; maisil n’est pas un morceau

olt on ne constate quelque différence entre leurs récits. . e

1II. Les manuels en prose. Celui qui porte le nom d’Hygin est de beaucoup
Eostérieur au temps d’Auguste; mais Ovide a pu en utiliser de sem-
lables. Peut-&tre aussi a-t-il fait quelques emprunts aux sommaires

des scoliastes; mais on ne peut admettre qu’il s’en soit contenté
partout.

CHAPITRE IV
LE CHOIX DES FABLES

Etendue considérable de la mati¢re. Comme les Alexandrins, Ovide recherche
parfois les fables nouvelles. Il modifie les fables communes en y ajou-
tant des péripéties de son invention. Légendes contradictoires. Il
dédaigne les procédés d’invention trop faciles, dont certains de ses
modéles avaient abusé. . e Lo

CHAPITRE V
LA COMPOSITION

I. Ovide classe les légendes dans un ordre historique. Rapport que son

ouvrage présente avec les podmes cycliques et hésiodiques; différences

rofondes qui I'en séparent. Le sujet est 2 la fois décousu et monotone.

II. Efforts d’Ovide pour y mettre de la suite. Les anachronismes. Les tran-

sitions. Comment les fables s’enveloppent les unes les autres. Les

nouveaux fragments de I'Hécalé.. . . . . . . . . . . .

III. La variété. Entre-croisement des diverses catégories de métamorphuses.

Ovide fait tour & tour des emprunts & tous les genres littéraires.

Etendue trés inégale donnée au développement des différentes fables.

Comment il évite de se répéter. Comment il pratique I'art des con-

trastes dans des fables de méme type. e e

IV. Les Métamorphoses sont une longue série de contes épiques & la maniére
alexandrine. . N e e e

CHAPITRE VI
LES IDEES ET LES PERSONNAGES

L. Les idées d’Ovide sur les dieux sont celles des Alexandrins. Il n'est pas
irréligieux ; mais il admet que les fables sont matitre & discussion.
Il aime les figures allégoriques comme d’autres podtes qui n'ont eu
ﬂu’une foi médiocre. La galanterie. Les dicux amoureux. Il n'y apoint

‘intention plaisante chez Ovide, mais il a une prédilection pour les .

fables érotiques, quoiqu’il ait bien vu ce que la dignité des dieux y
perdait, L’érudition ; en quoi elle rappelle celle de Callimaque. Rapport
avec les detia. . . . . . . . . . . . . . . . ..

I1. La familiarité dans les scénes héroiques. I'ableaux domestiqucs. Incon-
vénients du réalisme dans un pareil sujet. Heureux effets qu'Ovide en
a tirés quelquefois. Il n’a pas le goit du primitif ; il a mis partout la
marque de son temps. Tableaux de la vie contemporaine an milieu
de la mythologie. .

50

56

66

76

8o

88
94

96

106 ‘




TABLE DES MATI'I‘:IRES

CHAPITRE VII
LA . NARRATION EPIQUE

I. Ovide, malgré son admiration pour Homere, évite de se mesurer avec
I'fliade. L'épopée guerriére dans les Métamorphoses. Atrocités de
fantaisie, Effets plastiques; influence des beaux-arts; les combats de
Persée et des Centaures sont composés comme des bas-reliefs. L’art
pour I'art. Ovide lutte avec la réalité pour obtenir la plus grande
somme de vraisemblance possible. Hercule et Achéloiis . Co

1I. L’épopée d’aventures. L’Odyssée. Ulysse et Polyphéme dans Homére,
Virgile et Ovide. Circé; comment Ovide traduit. La tempéte ; part
d’observation personnelle qui se méle & I'imitation. .

III. Comparaison avec les potmes héroiques des Alexandrins. Erysichthon
dans les Hymnes de Callimaque. La différence de son récit avec celui
d’Ovide tient en partie & la différence des genres. Actéon et Tirésias.
Ce qui distingue Ovide de Callimaque. Jusqu'a quel point la compa-
raison avec les Alexandrins est légitime. e e

CHAPITRE VIII
LA TRAGEDIE ET LA RHETORIQUE

Connaissance qu’'Ovide avait de la tragédie grecque. . . . . . . . .
I. 1l est douteux qu'il doive rien a4 Eschyle; il admire Sophocle, mais ses
préférences le portaient vers Euripide. Les Bacchantes et les Matelots
tyrrhéniens. Comment il méle les récits puisés & des sources diverses.
Hécube, Hippolyte. Les pidces perdues, Phaéthon, Egée. Tragiques
grecs ou tragiques latins ? Les deux Méléagre d’Euripide et d’Accius.
Comment Ovide semble avoir procédé avec les sources de cette caté-
OTie. . . . . . . e e e
IL. Lagrhétorir[ue dans la tragédie et la tragédie dans la rhétorique. Les
discours du genre pathétique. Plaintes d’Hercule mourant; les Tra-
chiniennes de Sophocle. Lamentations d’Hécube ; 'amour maternel..
III. La Dispute des armes; discours d’Ajax et d'Ulysse. Comment Ovide
cherche & renouveler par la forme des idées communes & tous ses
modeles. Déclamations du faux Antisthéne ; -supériorité de la rhéto-

rique d’Ovide.

CHAPITRE IX
LA POESIE ROMANESQUE, L'IDYLLE ET L’ELEGIE

I Les morceaux érotiques, bien qu’ils aient pu étre inspirés quelquefois
par la tragédie, viennent surtout des élégiaques. Discrétion avec
laquelle Ovide, tout en imitant Phanoclés, touche a I'épws maidwy.
L’inceste. Hermésianax. L’amour criminel ou coupable. L’amour
rebuté. L’amour trahi. L'amour malheurcux. Philétas. Les mono-
logues érotiques; influence possible du mime. Médée dans Apollonius
etdansOvide. . . . . . . . . . . . . . . . ..

II. LaBpoésie pastorale. Polyphéme et Galatée. Théocrite. Philémon et

AUCHS. . . . . .. e e
III. L’élégie savante. Les detia de Callimaque. Dédale et Icare. .

— e — S IPE—

259

115

125

132

141

167

180
187



260 TABLE DES MATIERES

CHAPITRE X
LA)PBILOSOPHIE ET LA sciexce

Oride philosophe.

I. Numa et Pythagore. Origine de la légende. Ennius. Le néo-pythago-

risme 3 Rome au rer siecle av. J_..Q.. . S

II. Le discours de Pythagore; éléments diversdont il se compose. Les idées

d'Ovide, comme celles des néo-pythagoriciens du méme temps, sup-

nt de nombreux emprunts au stoicisme. Elles ont été prises dans

mnliquilés divines et humaines de Varron, . [

. Les convulsions de la nature. Rapports avec Strabon et Pline I'Ancien.

Influence de Posidonius. Merveilles des sources et des fleuves. Les

paradoxographes. La géuération des animaux. Hypothése nouvelle :
Varron, Gallus de mﬁuimndis. T

IV. Llorigine du monde dans le premier chant. Lo e e o

V. Ovide ne professe aucun systime déterminé et il connait la philosophie
grecque par les ouvrages des Latins.. . T,

CHAPITRE X|
LES LFGEXDES ET 1’HISTOIRE DE L'ITALIE

Ce qui peut revenir aux Grees dans celte partie. Les légendes de I'Italie
dans la littérature alexandrine. Pauvreté des légendes proprement
latines. L'apothéme. Enormes intervalles chronologiques entre les
fables du dernier livre. ()vide s'arrite quand les Grees lui manquent.
Composition des deux derniers chants ; comment les fables grecques
alternent avec les fables romaines. Les fables romaines accommodées A
la grecque. L'amour. La comddie et le mime. Légendes aetiologiques.
L'histoire nationale n'avait pour Ovide qu'un intérét médiocre.

CONCLLUSION,

APPENDICES

. CLASSEMENT DES METAMOKPHOSES PAR GENRES, .
- Les roruEs pe 14 COMPOSITION. . | |
- Discovrs p'Asax pr v’ lLysse, .
. CoxvuLsions pe La NATURE.. e <.
. CaTAcLYsuES DS BAUX. . . oo e .
. Mikacvia roNTIUNM ET FLUMINUM. .o
. Mika GENERATIONUN., ., . | | Ce e e
. Varrox, Gallus de admirandis, FRAGMENTS CERTAINS. . . .
FraGMExTS QUI PECVENT ETRE BESTITUES A VARROXN, Gallus de admi.
randis. . e e oo <.
ES FABLES GRECQUES ET LES FABLES ROMAINES DANS LES CHANTS

.\l\'n.\V..................

TEOmmcO=»

G

-
CHARIRES, — INPRIMERIE DURAND, RUE FULBERT.

197

2012
216

221

245
24

25?
2b1
252
252
252
253

254

255







LisrairiE FELIX ALCAN, 108, BOULEVARD SAINT-GERMAIN, PaRrls, 6¢

BIBLIOTHEQUE

DE LA

FACULTE'DES LETTRES DE L'UNIVERSITE DE PARIS

1. — De Y'authenticité des Epigrammes de Simonide, par AMcote HAuverrr,
professeur adjoint de langue et de littérature grecque ala Faculté. 1 vol.

in-8°. . . . e .. 5fr.
I. — Antinomies hng‘uxsuques, par VICTOR Hsmw, professeur de sanscm et de gram-
maire comparée des langues indo-europeennes & la Faculté. 1 vol. in-8°. 2 fr.

111. — Mélanges d’histoire du moyen 4ge, publiés sous la direction de M. le Pro-
fesseur LUCHAIRE, par MM. LUCHAIRE, DUPONT-FERRIER €t POUPARDIN. 1 vol.

in-8°. . . . 3fr. 50

— FEtudes hngmsuques sur la Basse-Auvergne Phonéuque historique
du patois de Vinzelles, par A. Dauzar, licencié és lettres. Préface de A. THo-

Mas, chargé du cours de philologie romane a la Faculté. 1 vol. in-8°. . 6 fr.
V. — La Flexion dans Lucréce, par A. CARTAULT, professeur de poésie latine 2 la
Faculté, 1 vol. in-8°. . .. 4 fr.
Vi. — Le Treize Vendémiaire an IV par HsNRY vav etudnam a la Facul(é 1 vol.
in-8° . .. & fr.

Vil. — Essai de reconmtutlon des plus anclens mémonaux de la Chambre
des Comptes de Paris (Patcr, Noster!, Noster3, Quis es in calis, Croix. A'),
par MM. JosepH PETIT, archiviste aux Archives nationales, GAVRILOVITCH,"MAURY
et Teoboru, avec une préface de Ch.-V. Lancrois, chargé de cours & la
Faculté. 1 vol. in-8°, avec une planche hors texte.. . . . . . . 9 fr.

vill, — Ftudes sur quelques manuscrits de Rome et de Paris, par AcuiLLe
LucHaire, professeur d’histoire du moyen 4ge i la Faculté. 1 vol. in-8°. 6 fr,

1X. — Etude sur les Satires d'Horace, par A. CARTAULT, professeur de poésie latine

4 la Faculté. 1 vol. in-8°%.. . . I © B
X. — L'Imagination et les Mathémathues selon Descartes, par Pierre Bou-
TROUX, licencié és lettres. 1 vol. in-8° . .. 2fr

XI. — Etude sur le dialecte alaman de Colmar (Haute-Alsace), par VicToR
Henry, professeur de sanscrit et de grammaxre comparée des langues indo-euro-

péennes 4 la Faculté. 1 vol. in-8°. . . N i 8
XIll. — La main-d'euvre industrielle en Gréce, par P. Gunuuo, professeur-adjoint
A la Faculté. 1 vol. in-8°. . . . 6 fr
X1il. — Mélanges d’histoire du moyen age, pubhés sous la dlrectlon de M. le pro-
fesseur LUCHAIRE, par MM. LUCHAIRE, HALPHEN, HUCKEL. 1 vol. in-8°. 6 fr.

XIV. — Mélanges d'Etymologie iranqalse, par ANTOINE THOMAS, professeur de litté-
rature du moyen &ge et philologie romane a la Faculté. 1 vol. in-8°. . 7 fr,
XV. — La Riviére Vincent Pinzon. Etude sur la cartographie de la Guyane, par
P. VipaL DE LA BracHE, prof. de géographie a la Faculté. 1 vol. in-8°. 6 fr.

XVI. — Constantin V, empereur des Romains. Etude d’histoire byzantine (740-775).
par ALFRED LOMBARD, licencié és lettres, avec une preface de Ch. DienL, chargé
de cours a la Faculté. 1 vol. in-8° . . . . 6fr

XVIl, — Recherches sur le Discours aux Grecs de Tauen suivies d’une traduction
frangaise du Discours avec notes. 1 vol. in-8°, . . .. 6fr

XVIIl. — Troisiémes mélanges d’histoire du moyen AQe, pubhés sous la direction
de M. le professeur LUCHAIRE, par MM. Lucuuu, BBYSSIBR, HALPHEN et
J. CorDEY. 1 vol. in-80. . . . ... 81r. 50
XIX. — Les métamorphoses d’'Ovide et leurs modéles grecs, par G. LAFAYE, pro-
fesseur-adjoint d 'la Faculté. 1 vol. in-8°. C e e e e e 8 fr. 50

<1{r
{

CHARTRES. — IMPRIMERIE DURAND, RUE FULBERT.

3













www.libtool.com.cn




MAR 6 - 195¢




