www.libtool.com.cn

Digitized by GOOS[G



www.libtool.com.cn

Digitized by GOOS[G



www.libtool.com.cn

Digitized by GOOS[G






www.libtool.com.cn

Digitized by GOOgle



www.libtool.com.cn

Digitized by GOOS[Q




 ANARCHIE MORALE

ET

~ CRISE SOCIALE



DU MEME AUTKUR :

es et Problémes. Paris, Retaux, 1900.
In 8,u-526 pages. Prix : 7 francs.

ws-ANGES, — 12, prace pe cannovce, AUTUN.



“NARCHIE
MORALE

ET

CRISE SOCIALR

PAR

LUCIEN ROURE
/.

v

’@@}m‘ﬂ@"

20 édition

PARIS
LIBRAIRII. DELUOMME ET BRIGUKT *
Gabriel BEAUCHESNE & Civ

ERITEURS
83, rue de Rennes. 83

1903
Dépol a LYON, 3, avenue de 1 Archevéehe.

(Tous droits réservés.)



L e m——

Labadie




jas - T

PREFACE

Notre société est malade. ‘

A vrai dire, chaque dge de Uhistoire a eu sa
sou/}”ranbe, et jamais homme n’a connu le
repos dans Uapaisement de tous ses désirs. Mais
avjourd hui le mal est plus intime. Ce n’est pas
sous la pression des guerres, des famines, des
pestes ou de la servitude que gémit U humanité.
La cilivisation est brillante et peut-étre jamais
la somme de bien-6tre n’a été si grande. Ce sont
les dmes qui souffrent, et elles souffrent de leur
vide. Notion de leur origine et notion de leur
destinée, notion du bien et notion du devoir,
elles ont perdu tout cela, et cependant — la

“est la marque de notre grandeur — de rien
de cela elles ne peuvent se passer.

Ce vide des dmes a, par un effet naturel,
conune miné les fondements de l'état social. Et
Uébranlement de la société s'est traduit par des
mouvements de doctrines, de revendications,
d’appétits qui jamais ne sélaient produils
avec tant d’intensité el d’ampleur. C’est que
la vie de la sociélé est avant lout la vie des

T



dmes ; et P'anarchie morale éclate fatalement
en crise sociale.

Nous avons naguére, dans les Etudes, suivi
ce double mal en ses diverses phases et son
logique progrés. Chemin [aisant, nous nous
sommes demandé ou chercher Uallégement
et le reméde. Ce chemin parcouru, nous vou-
drions le refaire d’une traite, d'une marche
plus continue et plus méthodique.

Plaise a Dieu qu’il conduise ceur qui nous
suivront & découvrir efficacement o se lrouve
la santé pour euxr-mémes, ot se trouve la
santé pour la société!

Paris, 1* juin 1902.




ANARCHIE MORALE

ET

CRISE SOCIALE

CHAPITRE PREMIER

« LES DERACINES »

L'éducation d'Etat déracine la jeunesse dz son milieu
naturel, ‘— surtout de tout principe résistant ou s’attache-
rait son effort pour le devoir. — Les vrais « déracinés ».

11 y a cinq ans, M. Maurice Barres publiait
un livre dont le retentissement n'est pas
éteint. Les Déracinés paraissaient comme le
premier volume d’une trilogie aujourd hui
achevée, Le Roman de U'énergie nationale. Ce
livre avait I'heureuse fortune de marquer
d’un mot un mal dont nous souffrons, et
ce mot était destiné a vivre avec ce sens
dans notre langue.

Jusqu’ici M. Barrés, dans ses romans



2 « LES DERACINES »

philosophiques, aux titres un peu sonores,
s'était complu a I'étude du moi, a la culture
du moi, i lexaltation-du, moi. Tantot c'est le
moi aspirant & jouir : pour ce moi, le monde
n'existe et ne vaut que par les sensations
et les secousses qu'il nous donne; la mora-
lité, si moralité il y a, est tout entiére dans
la puissance, puissance de la passion qui
se satisfait, puissance de la vie physique ou
intellectuelle qui s’épanouit, énergie de la
force qui commande. Tantét c’est le moi
révolté, pour qui toute loi est une entrave
tyrannique, toute regle une convention
factice, I'ordre social un préjugé.

Mais voici qu'au roman individualiste a
succédé le roman social. Et cette évolution
de M. Barrés répond a l'évolution méme de
I'esprit public. Il ne s'agit plus de s’étudier
soi-méme en dilettante a la recherche d’émo-
tions nouvelles, de prendre plaisir a se dé-
monter et & se recomposer. Il s’agit d'étudier
la société, de sonder sa maladie, d'en cher-
cher le remede.

Et d’abord qu’elle est la situation de la
jeunesse en face de notre état social ?



« LES DERACINES » 3

Nous sommes en 1880. Toute la classe de
philosophie du lycée de Nancy subit l'in-
fluence dominatrice de son professcur, un
Jeune homme \au ' téint pale) an visage rendu
grave par la méditation et le travail de
I'esprit. Paul Bouteiller avait le culte de la
pensée pure. Dédaigneux du terre-ia-terre, il

. promenait ses éleves sur les plus hauts som-
mets des problemes philosophiques, il se
plaisait & leur montrer, dans I'histoire des
systémes, les idées se reliant par-dessus les
siccles, comme des fils jetés dans I'immen-
sité. Mais Kant leur fut montré comme le
révélatcur. Kant nous apprend comment
notre esprit percoit le monde sous les caté-
gories d'espace, -de temps, de causalité.
Notre esprit dit : « II y a de l'espace, du
temps, des causes ». Sculement, nous ne
pouvons vérifier si ces catégories répondent
a rien de réel.

Apreés 'espoir de la lumiére promise, ce
fut pour cette jeunesse une déception géné-.
rale, un désarroi complet. Mais le professeur
ne s'effrayait de rien; il allait toujours :
n'avait-il pas dans la Raison pratique le



4 « LES DERACINES »

remeéde au scepticisme? Il se surpassa en
dignité le jour ou il commenta la page
fameuse : « Deux choses comblent I'dme
d’'une admiration et”dun''réspect toujours
renaissants, le ciel étoilé au-dessus de nous,
la loi morale au-dedans. » Mais, sur toutes
choses, il s'efforca de pénétrer leurs ames .
du grand principe kantien, qu'il leur tra-
duisait ainsi : « Je dois toujours agir de
telle sorte que je puisse vouloir que mon
action serve de régle universelle. »

Voila le point fixe qu'il leur donnait!
Détachés de toutes les réalités tangibles et
intellectuelles, établis dans la sphére de la
raison impersonnelle et abstraite, ils ne
trouvaient pour prendre pied en morale
qu’'une forme vide.

Mais la doctrine de la raison imper-
sonnelle est un terrain tout prét pour le
fonctionnarisme. Bouteiller est un excellent
fonctionnaire. Pour lui, la catégorie de la
moralité se ramene de bien pres en pratique
4 la catégorie de la légalité. Fonctionnaire,




« LES DERACINES » 5

non seulement il remplit sa charge comme
une consigne qu’il a recue de I'Etat, mais il
enseigne & ses éléves qu'il n'y a pas de
droit contre I'Etat, mais il aide de ses
enquétes et soutient de sa parole I'homme
qui incarne, pour lors, & ses yeux, le pur
esprit démocratique, I'homme dont il voit
déja la pensée donner le branle & tous les
organes de I'Etat, Gambetta, le tribun’sonore. 46(1% i
L’Etat devait étre reconnaissant a gui ————
Vavait si bien compris. Le gouvernement de
la République offre au professeur de Nancy
une chaire dans un lycée de Paris. Perplexe,
Bouteiller se résout a remettre son sort au
vote de ses éleves : qu'ils en décident libre-
ment, mais qu'ils se souviennent qu'il faut
savoir sacrifier l'avantage particulier au
bien général. Ceux-ci ne veulent pas lui
céder en grandeur d'dme, et ils sacrifient
généreusement leur maitre. Leurs noms
méritent d’étre recueillis par l'histoire; ils
s'appellent Sturel, Racadot, Mouchefrin,
Suret-Lefort, Roemerspacher et Renaudin.
Seul Gallant de Saint-Phlin fait observer
quon pourrait bien envoyer & Paris le
professeur qu’on leur destine.




6 « LES DERACINES »

Avant de quitter sa classe, Bouteiller tire a
chacun son horoscope. Celui-ci doit entrer a
I'Ecole normale, celui-la est fait pour la
magistrature, cet autre pour le barreau, ou
I'agrégation de grammaire. Aux boursiers, il
souhaite force et constance, car « entre
les études universitaires et les emplois rému-
nérateurs, il y a une fosse qu'un pauvre est
4 peu prés impuissant & franchir ». Quant
4 Gallant, puisquil ne peut entrer a Saint-
Cyr, il gérera cos propriétés : c'est un pis-
aller. ' '

La-dessus, il part pour Paris. Ses éleves,
recus bacheliers, ne tardent pas a I'y suivre.

Jetés dans la grande ville avec cette cul-
ture de choix, Sturel se lie avec une Asia-
tique romanesque, Racadot et Mouchefrin,
ayant la bourse mal garnie, s'encanaillent
avec moins d’élégance. Les autres travaillent,
aux moments que leur laissent des plaisirs
d'un gout peu délicat. C'est encore Saint-
Phlin qui semble avoir le plus de tenue.

~ Un instant, ils se ressaisissent, et au tom-



« LES DERACINES » 7

beau de Napoléon, ils vont jurer d'étre des
hommes. Mais comment l'étre, comment
exercer leur activité? A des jeunes gens
ainsi formés une carriere s'ouvre tout natu-
rellement : le journalisme. Renaudin, déja
reporter bohéme, rachete un journal, La
Vraie République : ce sera un gagne-pain
pour quelques-uns, un organe pour exprimer
leurs idées a tous. Le succes en est lamen-
fable. A bout de ressources, Racadot, pour
lors directeur, assassine, dans l'espoir de
quelque argent, avec la complicité de Mou-
chefrin, 1'Asiatique de son ami. Racadot
laisse sa téte sous le couperet de la guillotine.

Résultat de ces quatre années d’expé-
rience : deux assassins, Renaudin réduit
au métier de reporter besogneux, Roemers-
pacher de plus en plus enfermé dans sa
métaphysique intransigeante, Suret-Lefort
enrdlé parmi les avocats sans conscience.
Saint-Phlin plus avisé retournera dans ses
terres. Mais Bouteiller — c’est-a-dire Bur-
deau — est nommé député.

En somme, ils n’ont appris qu'une chose :




8 « LES DERACINES »

« Chaque étre lutte pour se faire place au
banquet trop étroit de la nature, et le plus
fort tend a césariser. »

Aprés Octave Feuillet dans la Morte,
aprés Paul Bourget dans le Disciple, M. Mau-
rice Barrés vient répéter qu’il y a un lien
fatal entre l'instruction recue et la conduite
de la vie, que tot ou tard les notions dé-
posées dans l'esprit levent en actes. Il ajoute
que 'école doit- étre I'apprentissage de la
vie. Or, c'est I'y préparer mal que d'en-
seigner au jeune homme le mépris de la
tradition, que de I'isoler de sa famille, des
siens, de son entourage naturel. Est-ce qu'on
prétend par la servir I'intérét national ? Mais
la grandeur d'un peuple ne demande pas
I'effacement de tous les traits individuels
non plus que de toutes les particularités de
race ou de province. Ce n’est pas le nivelle-
ment de ces caractéres qui fera sa force,
c'est leur fusion, c’est leur combinaison
harmonieuse, ou les excés se corrigent, ou
les qualités fécondes se dégagent pour agir
en pleine puissance. '




« LES DERACINES » 9

Rousseau a révé d'un homme universel,
pure abstraction et irréalisable chimeére. Les
législateurs de la Révolution, dit M. Barres,
tout nourris de Rousseau, ont légiféré pour
cet homme universel, et le régime révolu-
tionnaire, continué par le régime napoléo-
nien, a produit le type du fonctionnaire,
I'homme en abstraction administrant des
hommes en abstraction pour l'intérét de cet
étre abstrait qui est 'Etat. Malheur aux éléves
dont le professeur appartient a ee type! il
verra en eux des étres tout intellectuels &
régulariser, & uniformiser; il ne sera con-
tent que lorsqu'il les aura déracinés de tout
ce qui les faisait eux-mémes et les attachait
au foyer, au coin natal, que lorsqu'il les aura
placés dans quelque carriére plus ou moins
administrative, quelque fonction qui releve
plus ou moins de I'Etat. Un de Saint-Phlin,
qui reste chez lui & faire valoir ses terres,
sera 4 leurs yeux un déchet.

Et ¢'il est une doctrine philosophique
propre a_favoriser le nivellement national
et en méme temps a développer l'esprit de
fonctionnarisme, c'est certes bien le kan-



10 . « LES DERACINES »

tisme, cette conception philosophique for-
maliste, tout en cadre, dont I'impératif
catégorique prétend régler I'homme -uni-
versel, I'homme abstrait, sans tenir compte
des différences individuelles ni des aspira-
tions les plus vivantes de notre nature, et
veut s'imposer & nous a la fagcon d'une
consigne -dont il est interdit de demander
raison (). En Bouteiller, c'est le kantien
qui crée le fonctionnaire et le niveleur, ou
du moins qui pousse l'un et l'autre a I'exces.

N

Formés & son école, ces jeunes gens ne

(1) Un professeur de philosophie dans un lycée
de France écrivait naguére en un ouvrage cou-
ronné par ’Académie des sciences morales et poli-
tiques : « La morale de Kant, plus ou moins modi-
fiée, est la base de presque tous les cours de
philosophie morale professés en France particu-
lierement. On la retrouve dans la plupart des
manuels destinés a I’éducation des enfants. Par 13,
elle prend comme un caractére officiel. » La Morale
de Kant, par A. Cresson. Paris, 1897.

Ce crédit de Kant est loin d’étre aussi souverain
dans l'enseignement supérieur. Au Congrés inter-
national de philosophie, tenu & Paris en 1900, il se
trouva des philosophes pour combattre Kant ou le
corriger, aucun pour le défendre intégralement.
Mais qu’enseigne-t-on en place ?




« LES DERACINES » 11

sont pas seulement des déracinés du sol
natal; ils sont comme déracinés de la nature
humaine : on leurja appris a méconnaitre
ce qu'ils sont.

D'autant que le kantisme est plus qu'un
systéme particulier : c’est une direction de
I'esprit. Quand on ouvre un livre écrit par
- un kantiste, on s'apercoit tout de suite
qu'on est dans un monde a part; ce monde
a ses lois; son pdle n'est pas le notre. Quoi
d’étonnant qu'une pareille orientation im-
primée a l'esprit influe sur toute la conduite
de la vie? Nos jeunes lorrains par instants
se moquent du kantisme : ils s’adressent a
M. Taine pour trouver la lumiére, d’ailleurs
sans grand succes. Quoi qu'ils fassent, leur
cerveau ne peut rejeter la doctrine dont il
a été une premiere fois imbibé.

Mais il leur manque encore d'autres ra-
cines, et la est la grande misere. Quelle
attache au sol moral leur fournit une
conception ol Bouteiller trouvait matiére a
de si beaux effets d'éloquence? M. Barres



12 « LES DERACINES »

nous dit que les éléves « ne mordirent pas &
la catégorie de la moralité ». Et qu'y auraient-
ils trouvé? Une régle vide, sans appui dans
notre nature, sans justification dans un
ordre de choses ou I'homme est dépendant
de Dieu, sans relation avec un supréme
législateur et un supréme justicier. Déja,
au lycée, ils étaient fortement encanaillés.
Que sera-ce quand ils seront livrés en proie
a la grande ville? Comment résisteront-ils
au tourbillon, eux déracinés de toute notion
de devoirs précis, de toute régle qui soit
faite pour eux? Ils ont subi au lycée 'ascen-
dant intellectuel du maitre; ils se sont grisés
de son éloquence; ils se sont un moment
affiné l'esprit au frottement de sa dialec-
tique : les instincts grossiers soni restés.
Dans tout enscignement qui n'atteint que
les esprits sans toucher les dmes, il y a un
déracinement; i1 y a séparation des facultés
qui pensent d'avec celles qui veulent et
devraient aspirer au bien. Un enseignement
trop spécial et trop exclusif risque d’aboutir
la. La philosophie offre le méme danger, si
elle est distribuée a tous a dose uniforme,




« LES DERACINES » .13

sans que le maitre ait souci de corriger pour
plusieurs les effets d’'un breuvage trop fort
ou auquel l'esprit n'est pas préparé. Or,
Bouteiller, qui pérore devant ces jeunes dmes
avides, « jamais ne se penche pour écouter
leurs murmures intérieurs. Nul doute qu’il
et été stupéfait d’y constater les prolonge-
ments de sa parole... Il fait avec ampleur
son geste de semeur, et ignore absolument
ce que devient la graine. » On sait ou se
trouvent de ces semeurs qui jettent le grain,
indifférents ou il tombe et comment il
germe.

Si au moins on leur avait parlé de reli-
gion! La religion les aurait liés a des
croyances arrétées, a des devoirs déter-
minés; la religion les aurait liés entre eux
par une foi commune et de communes aspi-
rations : n'est-elle pas le lien social par
excellence ? Mais « le bureau de 'Enseigne-
ment public qui les a dégotités de leur petite
patrie », ne les a pas fait entrer dans cette
grande patrie des dmes. Il « les a dressés



14 « LES DERACINES »

par l'émulation sans leur inculquer une
idée religieuse qui leur fournirait un lien
social ». Glest\M. Barrés qui) parle ainsi. 1l
est vrai qu'il ajoute : « Religion révélée ou
idéal scientiﬁque ». '

En tout cas, & ses yeux, la notion abstraite
de Dieu, que Bouteiller relégue dans un coin
de la métaphysique, ne suffit pas & consti-
tuer une religion. Cette notion, on I’a mon-
trée aux éleves du lycée de Nancy : elle a
glissé sur leurs dmes. Jamais ils n'y font
appel dans la lutte pour le devoir. Il n'y a
que Gallant de Saint-Phlin sur qui l'idée
religieuse ait quelque prise. Or sa religion,
dit M. Barres, c'est la « religion révélée »,
celle qu'il a apprise sur les genoux de sa
mere et qu’'il a gardée. « Il s'en tient a la
morale théologique », et il ne s’en trouve
pas plus mal. C'est le seul qui garde quelque
indépendance devant Bouteiller, et qu1 se
ressaisit & la fin.




CHAPITRE II
A LA/\RECHERCHE D'UNE MORALE
Un épisode.

Tatonnements de la pensée moderne de I'écleclisme au
solidarisme. — M. Brochard propose le retour a la mo-
rale grecque qui se tiendrait en dehors de l'idée d'obli-
gation : cette idée y existe, mais mal fondée. En tous
cas, le devoir nc saurait élre, comme le veut M. Cante-
cor, I'idée d’une autorilé qui s'impose par elle-méme :
il lui faut une basc métaphysique. — M. Lalande
naccepte pas le reproche du défaut d'entente moralc;
mais la morale se¢ volatilise entre ses mains. Anarchie
morale & la Sorbonne. — Un cnseignement moral distinct
pour chacun des deux sexes. — Le mécanisme cst im-
puissant & donner une morale : vaine tentative de
M. Bourdeau, réfutation de Spencer par M. Halleux. —
L'Ecole de morale : essais de retour 4 la solidarité. — La
Morale chrétienne est-elle anti-sociale? — M. Félix
Ravaisson voudrait retrouver la pensée constanle de
I'humanité. — Ce que saint Thomas a ajouté en morale &
Aristote.

... Et T'on est toujours a la recherche
d’une morale.

Le spectacle serait instructif et curicux s’il
n’était lamentable. '

Il y a quelque cinquante ans, on avait
découvert la morale éclectique. Cela alla bien



16 UN EPISODE

quelques années. La rhétorique de Cousin et
de son bataillon de professeurs, dressés a
paraphraser le maitre, tenait lieu de démons-
trations; 1és'bourgeois se . montraient satis-
faits, presque reconnaissants, des formules
conservatrices qu'on leur servait; surtout
ils recommandaient de les distribuer a forte
dose au peuple. Il y restait d’ailleurs quel-
ques parties solides. Mais, peu & peu, les
notions disparates qu'on y faisait entrer se
détruisirent I'une l'autre; 1’éloignement ou
I'on tenait la métaphysique acheva de vider
les formules. Et un jour arriva ou l'on se
trouva en présence de maximes creuses.

C'est alors qu’'on imagina d'ériger en sys-
téme le respect de la forme pour la forme.
Le devoir, la loi, pures catégories de la
raison, cadres transcendants qui ne renfer-
maient rien et pouvaient contenir tout,
méritaient le respect pour eux-mémes. Le
kantisme régna en maitre. La raison était,
au reste, trés flattée de n'obéir qu'a elle-
méme. Et puis, on venait de découvrir
I’Allemagne.

Cependant des esprits positifs trouvaient




UN EPISODE 17

ces abstractions un peu bien vides. N'y
aurait-il pas moyen de tirer la morale de la
seule biologie? Les besoins physiques de
lindividu, les besoins de l'espece, la lutte
pour la vie, le bien-étre, le progres suffi-
saient & instruire 'homme de ce qu'il peut,
de ce qu’il doit faire. Ce qu’il doit faire
signifia ce que ’homme fait sous la pression
de sa constitution organique, ou ce qu'il fait
fatalement : les physiologistes proclamérent
'homme un étre amoral.

Dépouillée de son vernis scientifique, la
doctrine parut bientot féroce. Ce qu’il y a
de bonté toujours vivante, en dépit de tous
les systémes, au cceur de I'homme, se révolta.
A la concurrence pourquoi ne pas substituer
la collaboration ? Tout est solidaire de tout
en ce monde: la science nous l'apprend.
D'autre part, on se rappelait ces paroles de
Kant: Agis toujours de telle sorte que tu
traites I’humanité comme une fin. La philo-
sophie et la science crurent un instant s’étre
réconciliées dans la morale de la solidarité.

Mais en face de cette doctrine voici que
commencent & surgir en foule les points



18 UN EPISODE

d’interrogation : Est-il vrai que le bien des
autres soit toujours mon bien ? Si ¢’est mon
bien flue je cherche dans le bien des autres,
pourquol ne pas chercher directement mon
bien propre? Suis-je vraiment tenu & me
sacrifier ? Dans quelle mesure dois-je me
sacrifier ? N'est-ce pas aussi bien aux autres
a serenoncer & mon avantage ? Et les philo-
sophes cherchent de nouvelles raisons pour
‘justifier les vieilles formules. Plus souvent,
ils s'épuisent & déblayer le terrain en vue de
nouvelles constructions. Et ces construc-
tions, mille fois projetées, apparaissent a
peine au-dessus du sol. '

1

Au début de 'année 1901, M. Victor Bro-
chard, par un article retentissant (), secouait
la tranquillité de ceux qui pouvaient encore
s’endormir dans le kantisme. Il allait plus
loin. Mettant en présence la Morale an-
cienne et la Morale moderne, il se demandait
si tout ce qu’avait tenté la philosophie depuis

(1) Revue philosophique, janvier 1901,




UN EPISODE 19

T'ére chrétienne pour élever une morale ne
devait pas étre considéré comme non avenu.

Si les anciens, dit-il, envisageaient Dieu
et la matiere d'unefacon toute différente de
celle des modernes, il existe entre leur
morale et la ndtre une opposition encore
plus marquée. Une idée qui nous semble
fondamentale en morale est l'idée d’obli-
gation, de devoir. Or, cette notion est tota-
lement absente de la morale ancienne. Il n'y
a point, dans la morale grecque, un « impé-
ratif », mais seulement un « optatif ». Cette
morale donne des conseils, non des ordres.

Il n'en pouvait étre autrement, ajoute
M. Brochard. Le but que l'on se propose
expressément dans toutes les écoles de
philosophie anciennes, c'est d’atteindre la
vie heureuse. Et par ce bonheur il faut
entendre le bonheur de la vie présente. Mais
ne serait-il pas absurde ou dérisoire d’aller
dire & I'homme qu'il est obligé de faire ce
qui lui est avantageux et de prendre un air
comminatoire pour lui prescrire son propre
bonheur? Par la ‘méme raison, puisque les
poursuites du sage ne vont pas au-dela du



20 UN EPISODE

-

bonheur présent, I'idée d'immortalité et de
vie future ne joue aucun rdle dans la morale
grecque. Si 'on trouve chez les Grecs la
croyance a I''mmortalité et au devoir, cette
croyance fait partie de leur religion ; elle
n’a pas une origine philosophique.

Kant a insuffisamment défini et justifié le
devoir. Si c'était 1a une idée essentielle de
la raison, une catégorie, un concept a priori,
on serait dans la nécessité d'expliquer
comment elle ne s’est jamais imposée a
I'esprit d’'un Platon, d’'un Aristote, d’un
Epictete. C'est seulement au point de vue
religieux et particulierement au point de vue
d’'une religion révélée que peut étre présenté
avec clarté le principe du devoir. Dieu, soit
par des intermédiaires, soit directement, fait
connaitre ses ordres. Il s'engage & récom-
penser ou & punir, selon que ses ordres
auront 6té observés ou transgressés. Spinoza,
parmi tous les penseurs, ale mieux distingué

la morale de I'obéissance de la morale philo-

sophique, et montré que la premiére ne nous
est accessible que par voie de révélation.
Nous inclinons aujourd’hui & considérer



UN EPISODE 21

la forme actuelle de la morale fondée sur
I'obligation comme la forme traditionnelle
et classique. De fait, elle ne date que des
premieres années du’dix-neuviéme siécle.

Il conviendrait done, conclut M. Brochard,
de concevoir la morale tout autrement qu’on
ne le fait d’ordinaire. « On devrait la séparer
complétement de la théologie, la faire des-
cendre une fois de plus du ciel sur la terre
et, en quelque sorte, la laiciser. » Ce n'est
pas que nous méconnaissions & aucun degré
la valeur des idées d'obligation et de devoir,
que nous contestions méme qu'elles sont
peut-étre pratiquement indispensables a la
conduite des hommes. Mais devenue pure-
ment philosophique, la morale reléverait de
la raison seule et de 1'’expérience. On laisse-
rait & la religion ce qui appartiendrait a la
religion. Il y aurait, si I'on veut, une seule

_ morale présentée sous deux formes diffé-
rentes, « d’une part, telle que la congoivent
la raison et la science, d’autre part, telle que
se la représentent plus facilement 'imagi-
nation et la croyance populaires ». A une
époque oii, de tous cotés et dans tous les



22 UN. EPISODE

pays, on cherche a constituer une morale
satisfaisante pour l'esprit et présentant un
caractere scientifique, ou chez nous en par-
ticulier, T/ thoralé’de“Kant n’est plus ensei-
_gnée dans son intégrité, il ya lieu de rap-
peler qu'’il a existé jadis une doctrine morale
étrangere aux idées directrices de notre mo-
rale d’aujourd’hui, et que cette doctrine a
suffi pendant de longs siecles a 1'élite de
I'’humanité. '

La question soulevée par M. Brochard était
trop vitale pour n'étre pas reprise en sens
divers. Sur un- point on fut facilement d’ac-
cord : la morale philosophique des Grecs,
qui a passé aux Romains, enseignail bien
plus le convenable, I'honnéte dans le sens
de beau, que l'obligatoire. Elle était une
sorte d’esthétique humaine.

Mais M. Brochard a-t-il pleinement ana-
lysé la pensée grecque ?

Le R. P. Sertillanges O. P. a dit dansla
meéme Revue philosophique () pourquoi il ne
le pensait pas. -

Sans doute, remarque-t-il, les Grecs

(1) Mars 1901.




UN EPISODE ' 23

n'avaient aucune tendance a séparer le vrai
bonheur du bien. C'eiit été accuser la nature,
et les Grecs possédaient l'instinct profond du
bon droit de la nature. Mais ils ne confon-
daient nullement le souverain bien, notion
ontologique et objective, avec le bonheur
pris comme un état de jouissance. Les meil-
leurs parmi les philosophes grecs, pour ne
pas dire presque tous, conseillent le dévoue-
ment au bien jusqu'a la mort, ce qui suppose
évidemment la distinction entre le bien et
le bonheur, le bien en soi et le bien pour soi,
ce quon peut appeler le bonheur-état et le
bonheur-sentiment, la perfection et 'agré-
ment. Rechercher la perfection, c’est le veeu
de la nature, car c’est achever ce qu'il ya de
plus élevé dans ’homme. On peut dire que
« la loi de 'homme est d’étre un homme »,
et c’est la aussi son bonheur.

Mais si les anciens n’ont pas fait une obli-
gation de réaliser ce type de 'homme par-
fait, est-ce parce qu'ils sont restés purement
philosophes, tandis que les modernes con-
fondent indtment le point de vue philoso-
phique et le point de vue religieux ? Nulle-



24 UN EPISODE

ment, répond le P. Sertillanges. Dés que la
dépendance de notre étre par rapport a la
volonté\de/Dieu (st établie, surgit la notion
de devoir. « Car si Dieu a trouvé bon de
nous faire, si, d’autre part, il ne nous a faits
qu’a demi, s’en remettant & nous-mémes —
la nature nous le crie — du soin de para-
chever notre éfre, nous sommes fondés a
conclure que la volonté créatrice s’étend jus-
qu'a cet achevement de 'homme que notre
activité réalise... Si cette dictée se fait sous
forme de révélation, nous en aurons une
certitude plus palpable, plus & la portée de
tout le monde; mais, pour le philosophe,
cette certitude ne sera pas plus grande. »
En d’autres termes, dirons-nous, le respect
de l'ordre naturel des choses, en face du-
quel nous nous trouvons placés, expression
de la sagesse de Dieu, ne peut pas ne pas étre
voulu efficacement par lui. Et cette volonté
nécessaire de Dieu constitue pour nous le
devoir (). Si les Grecs n'ont pas abouti a

(1) Voir Vertu kantienne et vertu chrétienne dans
notre livre Doclrines et Problémes (Paris, 1900), spé-
<ialement p. 215-218. Consulter plus loin le cha-
pitre V, La morale de l'ordre. .




UN EPISODE 25>

établir la morale du devoir, c'est qu'ils
avaient sur la nature de Dieu des notions
trop flottantes, c’est qu'ils. méconnaissaient
la dépendance essentielle de tous les étresa
I'égard de.Dieu.

Au reste, les Grecs possédaient l'instinct
moral aussi bien que nous, et cet instinct
s’est traduit par les idées de devoir, de res-
ponsabilité morale, de conscience, de péché,
qui remplissent toute leur littératurc et ani-
ment toutes leurs institutions. Seulement,
ils n’ont pas su trouver a ces notions une
base rationnelle suffisante.

Il est donc superflu de demander la lai-
cisalion de la morale. Le domaine de la phi-
losophie est autre que le domaine de la reli-
gion révélée ; et, en ce sens, le devoir n’est
pas de nature théologique. Mais, d'autre
part, il ne se concoit pas sans l'existence et
la volonté essentielle de Dicu. Et c'est pour
I'avoir méconnu que la tentative de Kant a
échoué. / v

La solution du probléme nous semble par-



26 UN EPISODE

faitement donnée par le P. Sertillanges.
Mais il est évident que les kantistes ne pou-
vaient s'en déclarer satisfaits. M. G. Cante-
.cor reprenait bientot la” question. ()

Que les notions de loi et de devoir aient
6té inconnues des philosophes anciens, —
nous venons de dire en quel sens on peut
les dire inconnues, — cela ne prouverait
pas, pense M. Cantecor, qu’'elles sont factices,
qu’elles ne constituent pas des données
a priori dela raison. N'y a-t-il eu aucun pro-
gres des anciens aux modernes dans ’'ordre
desspéculationsmorales, ou bienlaraison est-
elle tenue 4 formuler explicitement toutes ses
exigences dés ses premieres démarches ?Bien
avant Kant, les hommes agissaient et ju-
geaient d'aprés l'idée du devoir ; mais c'est
lui qui a dégagé des jugements de la cons-
cience la formule précise de la loi morale.

Qu'est-ce donc que la loi morale? se
demande M. Cantecor. Ce n'est pas autre
<chose qu’ « une nécessité pratique se sou-

(1) Revue de métaphysique et de morale, sep-
tembre 1901.




UN EPISODE 27

mettant la volonté sans la contraindre...
Croire qu’il y a une loi morale, c’est croire
qu'il y a pour,l'homme — en lui ou au-
dessus de lui — une autorité distincte de ses
désirs, une régle qui n’a pas son principe
dans ses besoins. » C'est de I'idée de loi, de-
devoir, que la notion de bien tire son sens
moral. Que peut-on, en effet, entendre par
le Bien, sinon ce qu'il faut vouloir, par oppo-
sition & ce que I'on peut vouloir.

L’attitude des anciens & 1'égard du devoir
s'explique par une double considération :
une science se met rarement en possession
dés les premiers jours de ses véritables prin-
cipes; les moralistes grecs se sont avant
tout préoccupés de substituer la loi ration-
nelle a la loi traditionnelle, le droit de la.
conscience a la loi éerite.

Kant, en formulant U'impératif catégorique,.
a simplement voulu dire que la raison, anté-
rieurement a toute expérience, nous impose
un idéal de pratique, et cet idéal c'est de se-
conformer a la raison. L'homme se donne
nécessairement des regles de conduite ou
une morale, parce qu’il est raisonnable et



23 UN EPISODE

pour étre raisonnable. L'obligation ne con-
tient pas autre chose Que « I'idée d’une auto-
rité dont'leVdroitme peut/étre mis en ques-
tion ». Cette idée est indépendante de toute
métaphysique : « une morale qui commence
par la métaphysique n'est que parti pris et
confusion. » Au reste, cette autorité n’a rien
de transcendant ; cest la raison elle-méme.

Sans doute, dirons-nous, voila la morale
bien laicisée, bien vidée de tout ce qui pour-
rait la rendre théologique. Seulement, cette
obligation, coupée de toute communication
avec I’Auteur de I'ordre nécessaire des cho-
ses, comme une fleur séparée de sa tige, se
desseche et se flétrit. Ce n'est plus qu'un
mot sans séve et sans force. S’il lui reste
quelque vie, elle lui vient des notions méta-
- physiques que 'on conserve plus ou moins &
son insu. Ce peut étre un concept aveugle ;
ce n'est pas une notion scientifique, base
solide d'une morale rationnelle.

Encore la notion d'obligation, telle que
I'entend M. Cantecor, est-elle, ainsi qu'il le




UN EPISODE 29

dit, étrangére a toute métaphysique? Elle
nous est présentée comme impliquée par la
nature de 1'homme/:(Fhommeca des devoirs
« parce qu’il est raisonnable et pour étre
raisonnable ». Mais quelles sont les condi-
tions de la vie vraiment raisonnable? Que
faut-il entendre par « étre raisonnable » ?
La réponse est du ressort de la métaphy-
- sique. '

M. Cantecor a quelque conscience que la
morale qu’il expose n’est pas tout a fait con-
forme au kantisme. A notre avis, clle s'en
sépare totalement. L'aventure n'est pas nou-
velle : que de kantistes on a vu retoucher
la doctrine du maitre, dont l'insuffisance
leur apparait criante, et la détruire tout en
prétendant lui demeurer fideéles!

11

M. Lalande n’admet pas (1) le reproche
qu’on adresse aux philosophes de profession
de n’avoir aucune doctrine commune en mo-

(1) Les principes universels de I'éducation morale :
Revue de métaphysique et de morale, mars 1901.



30 UN EPISODE

rale. 1l existe, dit-il, une série de « principes
portant sur la distinction du bien et du
mal, qui forment eet ensemble d'axiomes
moyens sur lesquels tous les philosophes
sont d'accord, et qui suffisent pour définir
et reconnaitre un honnéte homme, chez les
contemporains d’Aristote comme chez nos
concitoyens ».

Voila qui est bien; les philosophes vont
étre enfin vengés des railleries auxquelles
leurs contradictions les mettent en butte.
« Tintamarre de cervelles! » '

Seulement, admirez la facon dont s'y -
prend M. Lalande. Dans le texte que nous
venons de citer, aprés avoir parlé de « la
distinction du bien et du mal »,il ajoute un
petit bout de phrase que nousavons réservé:
«la distinction du bien et du mal, dit-il, plus
exactement peut-étre du mieux et du pire ».
Eh quoi ! M. Lalande n’est pas certain qu'il
existe une distinction entre le bien et le mal,
qu’il y ait en morale du bien et du mal.
Mais alors sur quoi veut-il que les philoso-
phes soient d’accord en morale? Subsiste-
t-il méme unemorale ? Une fois écartée cette




UN EPISODE 31

distinction que jusqu'ici les moralistes esti-
maient fondamentale, sur quoi peut-on s’en-
tendre que sur des formules?

Mais venons aux principes annoncés.
Peut-étre M. Lalande a-t-il été trahi par
son désir d’élargir le terrain de conciliation,
et va-t-il eorriger son laxisme inquiétant.

Le premier principe, le principe fondamen-
tal, est ainsi exprimé : « Personnalité morale.
Développer la personnalité morale, c'est-
a-dire cette disposition d’esprit et de carac-
tére qui consiste a se décider non par I’habi-
tude, la tradition, la mode, 'exemple et
I'opinion, mais en se rendant compte de ce
que I'on fait, en sachant en vue de quel but
on le fait, et en pouvant expliquer son acte
ou son jugement, devant tout homme i lmpar-
tial et intelligent. »

Signeront cette formule ceux qui pré-
tendent que la morale est tout entiére
affaire de préjugé et ceux qui veulent que
I'homme agisse en tout sous l'inspiration
du devoir. Voila une paix bien boiteuse.



32 UN EPISODE

Les autres articles de I'accord sont intitu-
lés = sociabilité, courage, sincérité ou esprit
scientifique, droiture, (olérance, justice, admi-
ration et dévouenent) progrés, vie morale. Ils
sont condensés en eette formule que I'auteur,

-au reste, propose avec quelque hésitation —
ne serait-ce pas « une superstructure person-
nelle » 2 — « Etre libre intérieurement ; se
déprendre de son point de vue ct de ses
intéréts individuels ; prendre pour but essen-
tiel la réalisation de l'unité morale, c'est-
d-dire I'assimilation de tous les hommes par
le développement de la conscience ct de la

" raison. »

Et c’est tout. De loi morale, de devoir, de
responsabilité, de sanction, de vie future, il
n'est pas question : non plus que de savoir
a quel terme doit viser le progres, ou qu'est-
ce que perfectionner la nature humaine, ou
encore qu'est-ce que développer la cons-
cience et la raison. Il est vrai que si l'on
avait entrepris de définir tout cela, les oppo-
sitions et les protestations auraient com-
mencé. Mais alors il serait plus simple et
plus franc de dire que les philosophes ne




UN EPISODE 3

s'entendent que sur un vocabulaire. Dés
qu'on met un sens sous les mots, la dispute
renait.
Les principes précédents qui sont « ceux
de la morale humaine en général », les
éducateurs, ajoute M. Lalande, les préci-
seront par des préceptes adaptés au temps
et a la civilisation. Ces préceptes se rangent
sous septrubriques : sentiment du droit, léga-
lisme, esprit politique, esprit d’égalité, résis-
" tance av mal, propriété, devoirs corporalifs.
Un mot seulement du second précepte.
Le légalisme consiste & « se conformer scru-
puleusement a toutes les lois ou les régle-
ments légitimes et lég&lement établis, lors
méme qu'on les désapprouve et qu'on tra-
vaille & en obtenir la modification ». Passe
pour les réglements de police sur les ordures
ménageres ou la vitesse des automobiles,
mais pour les lois qui blessent la cons-.
cience (1) ? Pareil précepte n’est pas d’une
bien grande fierté et ne sauvegarde gueére
(1) Puisqu’il s’agit de lois qu'on désapprouve, le

mot légitimes, ne peut avoir que le sens de léga-
lement élablis. Pléonasme vicieux ou contradiction.



A UN EPISODE

la pefsonnalité humaine que l'on prétend

mettre au-dessus de tout. Oh !si cela avait
été formulé par des jésuites, comme on se
voilerait la\fa¢e| Dend'répétant le Perinde ac
cadaver ! M. Lalande est bien venu ensuite
de prétendre"dire leur fait aux Evangiles
parce qu'ils recommanderaient de ne pas
résister au mal. C'est dans les Evangiles
qu'on trouve la maxime : « Ne craignez pas
ccux qui tuent les corps, mais ccux qui
perdent les dmes » en les faisant préva-
riquer.

Au moment ou M. Lalande proclamait
I'unité fonciere de la doctrine morale parmi
les philosophes, il arrivait, par une coinci-
dence curieuse, que tous les cours publics
de philosophie & la Sorbonne - s’occupaient
de morale. Or la Revue de philosophie (1)
portait & cet égard ce jugement qui ne sera
pas, je crois, contredit par les auditeurs :
« Les vues émises par les différents pro-
fesseurs sont loin de coincider. Tous seraient

(1) 1er avril 1901, p. 389-390.




UN EPISODE ' 35

d’accord pour reconnaitre la faiblesse et
I'insuffisance de I'enseignement moral actuel,
par suite la nécessité de le réformer. Mais
le reméde qu'ils//propdsent'n’ést pas uni-
forme et simple. A vrai dire, ils n'ont pas
de systéme, mais seulement des préférences ;
et chacun expose librement ce qui lui parait
le plus vraisemblable, espérant que la vérité
finira par se dégager spontanément du
conflit des opinions individuelles. » Qu'on
entende M. Brochard parlant de la Morale
des philosophes grecs, M. Boutroux étudiant
la Morale de Kant, M. Séailles traitant de
I'Invention morale, on a toujours une impres-
sion de titonnement et d’'hésitation & I'égard
de la nature comme de 'objet de la morale.
Le dogmatisme apparait dans le Cours de
morale de M. Egger, mais c'est pour aboutir
a une sorte d’alliance entre le kantisme et
le naturalisme plus ingénieuse que précise.

Disons, en passant, qu'a la facon dont sa
doctrine a été exposée, saint Ignace de
Loyola se serait fort volontiers passé de
I'honneur d’étre compté par M. Séailles
parmi les inventeurs de morale. Mélés &



36 UN EPISODE

quelques jugements équitables, les vieux
« clichés » sur le formalisme vide de la
morale jésuitique, l'annihilation de 1la
volonté, 1a complaisance envers les désor-
dres des puissants systématisée dans le
probabilisme et la casuistique, la soif de
dominer qui va jusqu'au régicide quand
I'obstacle ne peut étre écarté autrement,
tout cela fut servi & un auditoire composé,
il faut le dire, en grande partie, d' « étu-
diantes ». A certains moments, on aurait
cru entendre du Trouillot, mais moins franec.
Il y aurait eu peut-étre plus d’indépendance
de caractere et de générosité a ne pas se
faire, avec tant de partialité, accusateur
public contre ceux qui étaient déja des con-
damnés.

Nagueére, () M. A. Leclere accusait encore
ces hésitations de l'enseignement moral.
Il se posait cette question, assez étrange au
premier abord : Le méme enseignement moral
convient-il auxr deuxr sexes? Et la réponse

(1) Revue de métaphysique et de morale, mars 1900.




UN EPISODE 37

qu’il donnait n’était pas non plus d’abord
pour diminuer l'étonnement: chacun des
deux sexes exige «umnenseignement moral
trés spécial ». Il serait « insuffisant d’intro-
duire dans 'enseignement de la science qui
nous occupe des différences purement acces-
soires ».

L'esprit masculin a une affinité marquée
pour la morale autonome et désintéressée du
criticisme ; I'esprit féminin pour la morale
classique qui fonde le devoir sur une théorie
intellectualiste du bien et fait sa part & I'in-
térét. La morale qui a le plus de chance
d’étre enseignée avec fruit au jeune homme,
¢’est une morale qui fait, au moins en appa-
rence, appel au~sentiment de I'’honneur,
frere de l'orgueil et aussi du respect de la
personne humaine considérée dans -sa
dignité abstraite; et la morale qui doit le
mieux réussir pres de la jeune fille est une
morale fondée sur des motifs rationnels,
une morale méme raisonneuse. Chez le
premier, en effet, si la raison est d'ordi-
naire plus forte, la tendance a l'action le
dispose mieux aux impulsions émotives ; la



38 UN EPISODE

seconde s'accommode plus volontiers des
théories un peu compliquées.

Les jeunes gens, poursuit M. Leclére, qui
se détachent de l'enseignement religieux
traditionnel, se réfugient facilement dans
une foi tout humaine a la morale, qui
devient en eux une seconde religion et satis-
fait leur besoin de croire. Les jeunes filles,
qui conservent plus ordinairement leur piété,
tiennent pour suspecte une foi humaine qui
leur parait comme une rivale de leur foi
religieuse. Elles résistent au professeur laique
qui- voudrait comme juxtaposer un caté-
chisme a un autre. Si celui-ci fait appel a
la raison, alors elles sont convaincues
qu’elles ne cedent qu’a elles-mémes.

L’homme, supérieur en fait de spécula-
tions, est plus capable de se hausser jusqu’'a
I'idéal kantien : il faut un effort intellectuel
pour concevoir la valeur absolue d'un acte
accompli seulement par respect envers la
loi morale, pour distinguer la raison pure
pratique d’une raison pure spéculative, pour
expliquer le devoir en dehors du concept
du-bonheur. La femme n'y peut facilement




UN EPISODE 39

atteindre ; par ailleurs, elle a la passion de
tout comprendre, ou la prétention de tout
comprendre, de/ latcsomogodt pour une
morale raisonnée. Et comme elle est plus
affamée de bonheur et qu'elle est portée par
instinet & le chercher surtout dans ce qui
fait la joie des autres, la femme n’est pas
scandalisée de voir unies, identifiées méme,
les idées de bien et de félicité. Elle ne veut
que d'une morale o1 I'idée du bonheur joue
un roéle important.

En fait, on enseigne aux jeunes gens et
aux jeunes filles un savant mélange des deux
morales, qui ne satisfait ni ne moralise par-
faitement niles uns, ni les autres. Mieux
vaudrait avoir un double enseignement
moral distinct. '

Mais ce double enseignement peut-il étre
sincere? A un point de vue supérieur,
répond M. Leclére, ces deux morales n'en
sont qu'une. Le devoir et le rationnel font,
a titre égal, partiede I’étre. Si I'on remonte
par dela la morale autonome et par dela la
morale intellectuelle classique, on arrive a
une morale absolue, dont celles-ci « appa-



40 UN EPISODE

raissent comme deux expressions assez
accommodées a la nature de notre esprit
qui sc placev difficilementau point de vue
central et total de la véritable morale ».
« Rien ne force donc a opposer les deux
morales; rien n’interdit d’amener douce-
ment les esprits d'un point de vue a l'autre
qui le complete. »

Nous avouons que cette solution ne nous
satisfait pas. Si un enseignement doit étre
sincere, c’est celui de la morale, et la solu-
tion proposée ne nous parait pas mettre
cette sincérité en dehors de toute atteinte.
En outre, la morale autonome, telle qu'on
nous l'explique, n’est plus la morale auto-
nome, la morale de Kant.

M. Leclére admet, un peu plus loin, quela
morale intellectualiste est plus prés de la
morale absolue et de la vérité absolue. Pour
nous, elle est la seule vraie, la seule a ensei-
gner a tous. A supposer cette différence
des esprits, tout ce qu’on peut accorder,
e’est qu'on insiste davantage devant les uns




UN EPISODE 41

sur le respect di au devoir, devant les
autres sur les raisons qui fondent ce devoir.
‘Mais aux uns/et|duxcautresil faudra dire
et le caractére obligatoire de la loi et les
raisons de la loi.

111

C’est dans une morale scientifique que se
réfugie M. Louis Bourdeau. Celui qui avait
jadis, a la lumiere de la science positive,
étudié le Probléme de la mort et conclu que
la croyance a une existence future n'était
pas méme étayée par une présomption
de possibilité, aborde aujourd’hui, a la
méme lumiere, le Probléme de la vie et tente
un Essai de sociologie générale. (1)

Par sa négation du surnaturel, dit-il en
cette ceuvre posthume, par sa critique des
principes a priori, la science a déterminé la
crise ou se débat la morale. Et cependant
« comme il faut une boussole au navire,
il faut & I'homme une morale quile guide ot
il veut aller ». C'est & la science a réparer
le mal qu'on lui impute.

(1) Paris, Alcan, 1901.



42 UN EPISODE

« Il est assez visible que ni la mathéma-
tique, ni l'astronomie, ni la physique, ni
la chimie,, ni méme, les, sciences naturelles
ne peuvent utilement suffire & instituer une
morale, 1'objet de leurs recherches ayant
des rapports trop éloignés avec une direc-
tion rationnelle de la vie. » Lorsque certains
esprits, ajoute M.. Bourdeau, triomphent de
cette impuissance a fournir des régles de
devoir, ils font preuve de quelque puérilité.
Mais la morale se déduira de la biologie,
de I'anthropologie, de la psychologie et de
la sociologie, « qui toutes ont pour objet
I'étude des manifestations de la vie ».

Mais la puérilité, demanderons-nous, ne
serait-elle pas chez ceux qui, d’une part,
prétendent tirer une morale des sciences
dites supérieures et, d’autre part, voient
dans ces sciences de simples annexes des
sciences physiques et naturelles? Par la,
ils nient le bien, le devoir, la conscience
morale qu'ils veulent maintenir.

Par exemple, qu’est-ce que l'obligation




UN EPISODE 43

morale pour M. L. Bourdeau ? C’est le devoir
de vivre qui prend I'étre vivant tout entier,
qui « le sollicite par .toutes ses appétitions
instinctives ou raisonnées, l'engage par
tous ses intéréts, ne lui commande que ce
qui lui est utile et ne lui interdit que de se
nuire ». Mais ‘comme l'étre humain, dans
le systeme positiviste de M. L. Bourdeau,
n'est qu'un mécanisme bien monté, celui
qui, & la suite d'un refroidissement involon-
taire, fait une mauvaise digestion, manque
a son devoir de vivre tout ainsi que I'ivrogne
qui sait ol le conduisent ses exces, et il
faut porter le méme jugement sur le cou-
vreur qui tombe par accident du haut d'un
toit et sur le désespéré qui .se jette du
sommet de-la Tour Eiffel. D’autant que les
seules sanctions & invoquer sont celles qui
se déduisent des conséquences normales de
nos actions, selon le rigoureux enchai-
nement que montre la science des lois de la
vie.

Que le bien ou la matiére de 'obligation
soit de développer harmonieusement nos
facultés, de suivre notre nature idéale, de.



44 UN EPISODE

nous conformer aux relations qui nous
unissent & I’ensemble des étres : nous 'accor-
dons, et clest, ce que dit, de l'aveu de M. L.
Bourdeau, I'éthique traditionnelle. Le détail
ou le matériel de nos devoirs varie, en
somme, assez peu dans les divers systémes
de morale, ces devoirs étant I’expression de
la nature humaine, qui ne peut étre tota-
lement méconnue. Mais 'dme, la forme,
le mobile intérieur de notre conduite differe
du tout au tout dans la doctrine du spiri-
tualisme traditionnel et dans la doctrine
du psychisme universel admis par M. L.
Bourdeau, lequel est un mécanisme uni-
versel. Et cette différence va & ce qu’une
doctrine édifie une morale solide et que
I'autre détruit toute morale.

Que le mécanisme est la négation de
toute morale, c'est ce que vient d’établir
une fois de plus M. Jean Halleux (!)avec une
saisissante clarté.

(1) L’Evolutionnisme en morale. Etude sur la philo-

sophie de Herbert Spencer, par Jean Halleux, chargé
de cours a I'Université de Gand. Paris, Alcan, 1901.




UN EPISODE 45

Chezson défenseur le plusautorisé, Herbert
Spencer, qui a su accumuler en faveur du
mécanisme universelile plusd’ebservations
et de rapprochements ingénieux, 1I'Evolu-
tionnisme en morale reste une hypothése
ruineuse et un amas de contradictions.

Hypothése ruineuse : car elle déborde infi-
niment les faits qu’on lui donne pour base,
faits auxquels d'autres, a signification con-
traire, enlévent toute consistance.

Amas de contradictions: sans parler de
ce qu’il y a d’étrange & voir un homme qui
fait profession d’ignorer les substances et
les causes, batir une. conception essentiel-
lement métaphysique de l'univers, la mo-
rale évolutionniste veut conserver la notion
de bien et elle rameéne le bien & I'utile: la
« conduite », en effet, pour Spencer, est
Pensemble desactes qui tendent & la conser-
vation et au développement de la vie. Plus
la conduite est élevée, dit encore Spencer,
plus aussi les mobiles d’action deviennent
d’ordre idéal. D’autre part, le sujet obéit
toujours & l'action la plus énergique. Mais
I'action la plus énergique, au dire méme de



46 UN EPISODE

Spencer, est celle des motifs d'ordre sen-
sible. Alors, comment les mobiles idéaux
peuvent-ils'"emporter? En' outre, & mesure
que 'homme atteint un développement intel-
lectuel moral plus complet, il régle ses actes,
dit Herbert Spencer, d’aprés des consé-
quences plus éloignées. Mais alors, com-
ment prétendre que le progrés moral
amene fatalement l'affaiblissement du sen-
timent religieux ? L’homme religieux adapte
précisément son intention nonaux courts
horizons d’ici-bas, mais aux étendues sans
fin de I'éternité.

Iv

Au commencement de l'année 1899, du
mois de janvier au mois de mars, un cer-
tain nombre d’hommes, « d’origines philoso-
phiques trés diverses », avaient été appelés
a s’expliquer en toute liberté, au Collége
libre des sciences sociales, sur les principes
de la science morale. Quatorze conférences
furent données (1) C’est une sorte d’examen

(1) Elles ont été réunies en un volume intitulé:
Morale sociale; lecons professées au Collége libre des



" UN EPISODE 47

de conscience sur ce que les doctrines ou
les grands courants philosoph®s modernes
peuvent offrir, a notre génération en fait
d’enseignement moral. Si elles présentent
quelques idées communes, les divergences
sont beaucoup plus nombreuses. Quelle
direction suivre ?

L’hiver suivant, une section du College
libre se constituait en Ecole de morale. Celle-
¢i ouvrait ses cours le 27 novembre 1899.

sciences sociales. Préface par Emile Boutroux. Paris,
Alcan, 1899. — On aentendu tour a tour M. E. Delbet
parler de la Morale positive ; — M. A. Darlu de la
classification des idées morales du temps présent ; —
M. M. Bernés de lunité morale; — M. le Pasteur
Wagner, de lorientation morale du temps présent;
— le R. P. Maumus, de la justice et du droit; —
M. G Bélot, de la charité et de la sélection ; —
M. G. Sorel, de I'Ethique du socialisme ; — M. Kova-
levsky, de la morale de Tolstoi; — M. Ch. Gide,
de la justice et de la charité ;— M. L. Brunschvicg, de
Lordre des joies ; — M. F. Buisson, du devoir présent
de la jeunesse ; — M. E. de Roberty, de la morale
et de la politique ; — M. P. Malapert, de la morale
individuelle et de la morale sociale ; — M. L. Dauriac
de la morale des Grecs et de la crise morale contem-
poraine.

La conférence, donnée par M. Fonsegrive sur
I'Entente morale, manque. — Est-ce symbolique ?

&,‘n/



48 UN EPISODE

De la lecture de ces travaux, (1) la méme
impression d’incohérence se dégage. Cepen-
dant, on note, chez un certain nombre de
philosophes une orientation vers la morale
de la solidarité.

La vraie moralité pratique « réside, dit
M. Bélot, dans une activité réelle et efficace,
consciemment dirigée par une vivante
notion des fins collectives ».

L'Ere sans violence, que nous annonce
M. Moch, découlera du sentiment de la soli-

darité humaine accepté partous. « Armons-

nous de science, dit de son c6té M. Fourniére,
car c'est la science qui nous révéle la loi

(1) Questions de morale, lecons professées au
Collége libre des sciences sociales. Paris, Alcan, 1900.
Enumérons les sujets des conférences : la Science
et la morale, par G. Sorel; 'Ere sans violence, par
G. Moch ; la Morale chrétienne et la conscience con-
temporaine, par A. Darlu ; les Facteurs moraux de
lévolution, par G. Sorel; le Kantisme et la science
de la Morale, par V. Delbos ; Vue d’ensemble sur la
morale grecque, par A Croiset; les Conditions de
Uaction, par M. Bernés; la Raison et Ulinstinct en
morale, par D. Parodi; le Luxe, par G. Bélot; la
Morale d’aprés Guyau, par E. Fourniére ; laJustice
sociale, par P. Malapert; I'Education morale et I'édu-
cation religieuse, par F. Buisson.

L



UN EPISODE 49

de solidarité des étres... Guyau demande
quelque part la socialisation de la morale.
Elle ne sera possible.que quand nos anta-
gonismes individuels et collectifs se seront
résolus en solidarité. » Mais que parler
de morale? « Elle disparaitra, se perdra
dans l'océan de nos sentiments et de
nos actes, présente en chacun d’eux, orga-
nique comme eux et passant finalement a
I'état d’acte réflexe par un glorieux retour
a l'instinct. Saluons avec confiance cette
forme supérieure de 1'idéal moral : la dispa-
rition de la morale par la suppression de
I'immoralité. »

Que voila bien ce que M. G. Sorel appelle,
dans la méme série de conférences, les
fictions poétiques substituées aux réalités,
les cosmologies, avec les sociologies qu'on
en déduit, mises a la place des observations
scientifiques ! Quant a la solidarité, elle doit
jouer son role, role capital, dans un sys-
teme complet de morale. Mais en faire le
pivot unique de la conduite humaine, c’est
arriver fatalement a la suppression de I'indi-

vidu, de toute tendance individuelle, et -

cette suppression est contre nature.



50 UN EPISODE

Une autre conclusion qui ressort de ces
conférences, c’est la préoccupation obsé-
dante chez  plusieurs de laiciser la morale,
c'est-a-dire de marquer la divergence entre
la morale rationnelle et la morale chré-
tienne.

Non pas que beaucoup s’attardent avec
M. Buisson & opposer la raison a la religion :
en toute méthode religieuse, dit-il, « la
science se récuse ou elle est récusée ». Mais
on dénie au Christianisme toute vertu sociale.
M. Darlu parle avec attendrissement de
I'élan moral, tout fait de charité, de renon-
cement et de foi, que I'Evangile a su impri-
mer aux ames. « Mais par cela méme qu’elle
est purement spirituelle, la morale évangé-
lique ignore le monde et se détourne du
« siécle ». Par une conséquence méme de
son exaltation sublime, elle méconnait,
ignore , si l'on veut, presque toute 'activi-
té sociale, la famille, la société, 1'industrie,
la science, 'art. » Les grands mouvements
du siecle, mouvement démocratique, mou-
vement économique, mouvement ouvrier,
mouvement féministe, se sont accomplis &



UN EPISODE 51

Pencontre de la morale évangélique. « Le
Christianisme a enseigné la vertu du sacri-
fice et la loi de/la, charité; le sidcle présent
épelle péniblement la loi de la justice
sociale. » La foi des temps nouveaux est la
loi de justice.

M. Parodi aggrave l'accusation : « La
morale chrétienne n’est qu'une longue pro-
testation contre les conditions de la vie ;
nous ne survivons que parce que la plupart
des hommes I'oublient ou lui résistent... » (1)

De pareilles accusations indiquent des
esprits & vues, pour tout le moins, singulie-
rement courtes. C'est avant tout par la
réforme des mceurs particuliéres que nais-
sent, se maintiennent et se développent les
civilisations. Si les meeurs privées sont mau-
vaises, la civilisation n'est qu’un vétement
brillant qui cache des plaies et des miseéres

(1) M. Bernés dit avec plus de justice, quoique
non sans quelque timidité, en parlant de la morale
religieuse : « Ni la notion de la dignité humaine, ni
Iidée de la justice sociale ne lui sont étrangéres. »
- Ouvrage cité, p. 164.



52 UN EPISODE

de toutes sortes. Or personne n’oserait nier
que la morale chrétienne n’ait été jusqu'ici
un instrumentsans égal-pour agir sur les
dmes. Et puis, comment expliquer que ce
soit précisément chez les nations chré-
tiennes que les institutions sociales sont le
plus florissantes ? .

Le Paganisme antique — la remarque a
été faite —, en expliquant chaque phénomeéne
par I'intervention d'une divinité capricieuse
mise a la place des forces de la nature,
paralysait la curiosité scientifique. Le Chris-
tianisme, en réduisant I'intervention directe
de la divinité & des cas exceptionnels et en
restituant aux causes secondes leur role
naturel, a servi éminemment la science.
Cependant le Christ n’a enseigné ni la phy-
sique ni l'astronomie. De méme le Christ
n'a pas été un économiste ; et toutefois
c’est de lui que date la véritable économie
sociale, celle qui tient compte de la person-
nalité humaine. Et cette justice sociale qu'on
oppose a la charité, sur quoi repose-t-elle,
sinon sur le respect des droits de chacun ?
Or quelle doctrine a proclamé plus haut et




UN EPISODE 53

établi plus fortement ces droits, elle qui
enseigne 1'égalité fonciére de tous les
hommes devant''Died,"”source’derniére de
nos devoirs comme de nos droits ?

Nous regrettons de retrouver sous la plume
de M. Paul Dupuy un grief analogue a celui
formulé par MM. Darlu et Parodi.

Il y a beaucoup d’excellentes choses dans
son livre intitulé : les Fondements de la
morale ; ses limites, ses auxiliaires 1) L'an-
cien professeur de médecine a la Faculté de
Bordeaux combat le naturisme, le positi-
visme, la biologie sociale, et par des raisons
souvent triomphantes. Il ne tombe pas dans
Ierreur, trop commune, d’opposer la morale
rationnelle & la morale théologique. Il sait
en quels termes formels saint Paul, avant
le catéchisme du concile de Trente et le con-
cile du Vatican, enseigne l'existence au
fond de tous les cceurs d’une loi naturelle ;

(1) Paris, Alcan, 1900. I1 y a trois ans, le méme
auteur publiait la Question morale d la fin du
XIX® siécle.




54 UN EPISODE

conséquemment, le christianisme ne fait pas
reposer la morale sur la volonté arbitraire
de Dieu. [}, fait;honneur au judaisme et au
christianisme d'avoir « affirmé, a la face du
monde, l'existence d'un droit sur lequel
l'autorité civile n'a aucun empire, et, par
conséquent, sous ce rapport, la préémi-
nence de l'individu sur la collectivité, la
cité, I'Etat. Il y a 1a un principe essentiel
et nouveau, absolument étranger & la cité
antique ».

Mais, pourquoi s’en prendre au méme
christianisme d’avoir méconnu la morale
sociale ? Celui qui a dit de rendre & César
ce qui est & César, n’a pasisolé I'individu de
la société. M. Dupuy objecte encore : Il y a
telle partie de la morale chrétienne qui ne
saurait étre rendue générale sans anéantir
la société, ou la transformer en une im-
mense moinerie inhabitable. — Mais cette
partie n’est pas de précepte, etc'est un carac-
tére & la fois original et profond de la mo-
rale chrétienne de distinguer si nettement ce
qui est obligatoire de ce qui est mieux. D’autre
part, I'auteur des Conseils évangéliques con-




UN EPISODE 55

naissait assez la nature humaine pour savoir
que leur mise en pratique ne serait jamais
un danger pour, l'ordre,social, légitime.

« Réaliser la loi concue par la raison, tel
est, conclut justement M. Dupuy, le prin-
cipe premier, la donnée essentielle et fonda-
mentale de I’Ethique, avec son caractére
subjectif, dont l’expérience du dehors ne
peut et ne doit étre qu’une vérification, une
confirmation. » En somme, le livre dit
assez exactement ce qu’est le bien. Quelle
est la base du devoir ? C'est ce qu'il montre
moins. :

v

Un esprit éminemment synthétique et
déductif, Félix Ravaisson, tenta jadis (1) de
ressaisir sous les diverses formes philo-
sophiques la chaine continue de la pensée
humaine, I’dme humaine toujours vivante et
toujours semblable & elle-méme. Cette ten-
tative, il I'avait reprise aux derniéres heures
de sa vie. L'ceuvre inachevée, faite d’ébau-
ches incompletes et de fragments épars mar-

qués a la puissante manieére du maitre, a
{1) La Philosophie en France au XIXe siécle.
Paris, 1867.



56 UN EPISODE

été justement nommée son Testament phi-
losophique. (1) '

Au commencement-était. le meilleur, dit
Félix Ravaisson. Le meilleur n’est pas resté
seul. La pluralité est née d’une condescen-
dance, d’un abaissement spontané du prin-
cipe, avec tendance a reconstituer l'unité
dans le terme. Le monde s’explique comme
une révélation progressive de la divinité
créatrice. Il aboutit & I'humanité, mesure
esthétique comme mesure scientifique de
toutes choses, et '’humanité elle-méme tend

- a reproduire la divinité. Image de la bien-
faisance divine, la magnanimité et la bien-
veillance ont toujours été l'apanage de
I'élite de 'humanité: le fond de notre nature
est I'amour. La morale des héros sauveurs,
avant le Sauveur, est don et gréice, libéra-
lité et bonté. La morale, qui a pour objet
la beauté de 1'dme, la rendra belle en la
‘faisant bonne. Et c’est la, en somme, tout
I'enseignement du christianisme. « Le chris-

(1) Ces fragments ont été réunis et publiés par
M. Xavier Léon dans la Revue de métaphysique et de
morale, janvier 1901, p. 1-31.




UN EPISODE 57

tianisme ne se résume-t-il pas, avait déja
dit Félix Ravaisson (1), dans ce dogme ou se
retrouve, avec le meilleur de toute la sagesse
antique, la pensée constante de nos ancé-
tres, que l'amour seul est et l'auteur et le
maitre de tout ? »

Entreprise sage et féconde, surtout dans
les choses morales, que celle de rechercher
la pensée constante et commune de 'huma-
nité. C’est en suivant cet exemple que peut-
étre la philosophie des mceurs retrouverait
de nos jours fermeté et entente. Encore que
Félix Ravaisson n’ait pas donné a la doc-
trine morale toute la précision que deman-
dent les exigences de la vie, et en ait fait
une esthétique plus qu’une régle.

M. Brochard, de son c6té, concluait 1'arti-
cle, que nous citions au début de ce chapitre,
par ces mots : « Si les Grecs n’ont peut-étre
achevé aucune science, ils ont posé du moins
les fondements de toutes. Et cela parait sur-
tout vrai de la morale. Peut-étre, apres tout,

(1) Ouvrage cité, p. 282,



58 - ' UN EPISODE

ce que les Eléments d’Euclide sont a la géo-
métrie de tous les temps, ce que 1'Organon
d’Aristote est a la logique immuable, I'Ethi-
que a Nicomaque 1'est-elle a la morale éter-
nelle. »

"Cette yensée a été bien celle de saint
Thomas. S'il admet le développement de la
morale comme des autres sciences, c’'est dans
Aristote qu’il va en chercher les principes. Un
livre récent de M. J. Gardair, Les Vertus natu-
relles(), nous montre, en partie, ce qui a passé
des doctrines aristotéliciennes dans la mo-
rale scolastique, et, par celle-ci, dans la
morale traditionnelle et la morale chrétienne.
Cette part est considérable ; distinction du
volontaire et de l'involontaire, volonté du
mal compatible avec la connaissance, réle
prépondérant de l'intention pour spécifier
I'acte humain, aptitude de la passion a étre
bonne ou mauvaise, selon qu’elle obéit ou se
soustrait & I'empire de la raison, théorie du
mérite et du démérite ; nature, propriétés,
évolution des vertus, comment la vertu pose
un milieu entre un exces et un défaut.

(1) Paris, Lethielleux,1901.




UN EPISODE 59

Quant au classement des vertus morales,
Aristote en énumere treize. Il nomme la jus-
tice, la force, la tempérance, et enseigne que
la prudence est nécessaire a toutes les vertus.
« Mais il ne parait avoir nulle part formelle-
ment séparé ces quatre vertus de toutes les
.autres, pour les signaler comme la qua-
druple source de 'honnéte. » C’est Platon
quiafixé posftivement les quatre points cardi-
naux du monde moral. Les docteurs chré-
tiens se sont approprié cette division. Elle
est arrivée a Saint Thomas par Cicéron et
saint Augustin.

Voici déja une lumiére. Si 'on est en
quéte d’une morale, pourquoi ne pas la
demander & ce grand courant, qui est, en
somme, le courant traditionnel ?

S —



www.libtool.com.cn

paizeaty GOOGle
C




CHAPITRE III

LEs MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

Deux conditions nécessaires de toute théorie morale : ne
pas aboutir & une négalion de la morale, montrer le lien
des vérités morales avec les divers ordres de vérités. —
A. Comte tire la morale de la biologie et de la socio-
logie. Mais le principe positiviste raméne le fait moral &
une forme de la quantité ou du mouvement, le devoir &
une pécessité physique, rend inexplicables la subordi-
nation des instincts et I'altruisme. — La qualification de
morale indépendante va contre I'esprit du positivisme,
qui prétend montrer la corrélation des sciences. — Littré
fait appel tout ensemble & labiologie et au concept d'iden-
tité. — Taine sépare les vérités spéculatives des vérités
pratiques, confond le bien sensible universalisé avec le
bien moral. — M. Berthelot s'en’ tient 4 des formules
creuses ou aux lois physiques. Naturisme révolté de
Guyau. — L’évolutionisme, avec Darwin et Spencer, ne
dépasse pas le positivisme, ni le point de vue biologique,
réve la transformation de I'égoisme en altruisme.

Apres avoir délaissé la morale tradition-
nelle, nos contemporains expérimentent
que c’est une bien grosse affaire d’en cons-
truire une nouvelle. Des plans, et combien
nombreux ! ont été tracés. Ils ont été rejetés
tour a tour. Cependant, ils ne donnaient
guére que les indications essentielles: tracé



62 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

des fondations, grandes lignes de l'édifice.
Bien peu ont 0sé en venir aux détails.

Et il semble que chacun ait conscience,
sans en//éxceptler péutiétre les architectes
-eux-mémes, que ces multiples essais n’of-
frent guere de résistance: constructions
hitives aux menaces de ruine prochaine,
abris d'un jour ol 'on ne repose pas en sécu-
rité. Aussi plusieurs préferent-ils camper en
plein air. Mais pour ceux qui ne sont pas
purement ironistes ou dilettantes — et per-
sonne ne soutient toujours ce personnage —
c’est 1a qu’est la souffrance : comment vivre
sans le logis assuré d'une doctrine morale ?

De ces tentatives répétées en vue d’édifier
une morale, une chose au moins sort intacte
et comme consolidée, l'affirmation de la
morale : et le fait n’est pas de mince consé-
quence.

Affirmer la morale, c’est affirmer la réa-
lité des notions de bien, de droit, de devoir,
de loi, de mérite, sauf ensuite a interpréter
ces notions de facons diverses. Mais l'inter-
prétation, pour étre recevable, ne doit pas
se résoudre en une négation. Tout systeme



LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 63

de morale qui, sous prétexte d’établir la
critique de ces données fondamentales, les
escamote, se condamne lui-méme. Si chacun
a conscience que c'est faire violence a la
nature que de nier en face les notions mora-
les, la négation n’en devient pas plus légi-
time pour étre détournée au lieu d’étre
franche, savante au lieu d’étre brutale.

La premiére qualité qu'on est donc en
droit d’exiger d’une doctrine morale, c’est
qu’elle laisse subsister la morale.

Il est une autre condition qu’elle devra
présenter pour se faire accepter des esprits
scientifiques, surtout parmi nos contempo-
rains : c’est de ne pas s’offrir a I'état de sys-
teme isolé. Un des principes directeurs de
toutes les sciences, en particulier des scien-
ces modernes, c’est, selon la remarque de
M. E. Naville, I'idée de 1’harmonie, ou du
rapport des choses entre elles dans un ordre
hiérarchique. « Rien n’est isolé; tout agit
sur tout, et tout subit l'influence de tout.
Les diverses classes d’étres et les différentes.
lois qui les régissent sont dans des rapports
constants qui, sans permetire de les con-



64 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES '

fondre, ne permettent pas de les séparer.
Découvrir ces rapports que I'on n’apercevait
pas est une des manifestations les plus essen-
tielles du génie scientifique (1. »

La recherche de 1'unité ne caractérise pas
seulement nos savants modernes, elle se
retrouve chez nos philosophes. A vrai dire,
elle constitue la philosophie elle-méme.
Celle-ci ne commence que du moment ol
la pensée humaine aborde les notions géné-
rales, partant les notions communes.

Quoi qu'il en soit, nos penseurs ont de
plus en plus affectionné les vues synthéti-
ques, au risque d’aboutir au monisme. Dela,
si I'on veut s'imposer aux esprits cultivés de
notre temps, la nécessité plus pressante
que jamais de présenter les vérités morales
dans leurs relations avec les autres ordres
de vérités. Le principe que les multiples
aspects de l'étre forment un tout harmo-
nieux, principe trés vrai en lui-méme,
encore que quelques-uns le compromettent
par des exces, est trop fortement établi dans

(1) La physique moderne. Paris, 1883, pp. 141-142.




LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 65

les esprits pour quon puisse le négliger
impunément. On ne saurait accepter long-
temps des vérités'sans lien dvec 1'ensemble
des choses, si étrangeéres ou si supérieures
a tout le reste qu'elles forment une caté-
gorie close, une sorte de caste fermée.

« Maintenir distincts et unis les éléments
d'un tout naturel, a dit Ollé-Laprune, c’est
la connaissance vraie. » Distinction des no-
tions morales, sans laquelle la morale ne
serait pas, — toute science étant constituée
par quelque chose de propre —, relation de
ces mémes notions avec les autres ordres de
vérités, sans laquelle la loi de continuité
entre les étres serait rompue: telles sont les
deux conditions qu'on est en droit de récla-
mer de toute doctrine qui prétend régler la
conduite humaine.

Parcourons les diverses théories morales
proposées de nos jours, en cherchant jusqu’'a
quel point elles satisfont a cette double exi-
gence.



66 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES .

} I

Tout d’abord se présente-a nous la morale
positive ou positiviste.

On peut étudier ses diverses formules

tour & tour chez I'école positiviste orthodoxe
‘ et chez I'école positiviste indépendante.
F Auguste Comte a été6, un des premiers,
frappé de ce qu'il appelle lui-méme « la
grande crise politique et morale des sociétés
actuelles », crise qui « tient en derniére ana-
lyse, dit-il, & l'anarchie intellectuelle ».
« Notre mal le plus grave consiste dans cette
profonde divergence qui existe maintenant
entre tous les esprits relativement a toutes
les maximes fondamentales, dont la fixité
est la premiére condition d'un véritable
ordre social (1). »

A ce mal sa philosophie se propose d’ap-
porter remede. Le remede sera surtout
fourni par cette partie de la philosophie qui
regarde la conduite, a savoir la morale.
Comme le reste de la philosophie, d’ailleurs,

- I —— .

(1) Cours de Philosophie positive. Paris, 1869, t. I,
p. 41.

'Y




LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 67

la morale sera positive, c'est-d-dire, ainsi
que l'explique Comte, expérimentale ou
bornée aux réalités « appréciables & notre
organisme »)\précise0d .1'égalides sciences
exactes, systématisée, relative ou renon-
cant a tout principe absolu (1)

‘La biologie, complétée par la physique
sociale ou sociologie', fournira a la conduite
morale ses fondements. D'une part, suivant
I'expérience commune, mise elle-méme en
lumiére par la théorie cérébrale de Gall, il
y a, de fait, énergique prépondérance des
facultés affectives sur les facultés intellec-
tuelles : la tension de l'esprit n'est, chez la
plupart des hommes, entretenue que par la
stimulation des penchants affectifs. D’autre
part, les instincts égoistes 'emportent en
force et en durée sur les instinets sympathi-
ques, mais ceux-ci trouvent dans ceux-la
une reégle et une fin précise. La morale des
peuples avancés nous prescrit d’aimer nos
semblables comme nous-mémes. « Dans ce
sublime précepte » l'instinct personnel sert

(1) Systéme de politique positive. Paris. 1851, t. L.
p. 57. — Cours, t. I, pp. 5 et 9.



68 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

de guide et de mesure a l'instinct social.
« En quoi et comment celui qui ne s’aime-
rait point pourrait-il aimer autrui ? »

Le premier. but declamorale individuelle,
conclut A. Comte, sera de réagir contre
I'exces des tendances affectives et égoistes,
d’augmenter linfluence modératrice de
I’'activité intellectuelle et de I'instinet social,
dont l'extension graduelle va au bien de
I'individu autant qu'au progrés de 'huma-
nité. (1

La morale domestigue a une importance
particuliere : la véritable unité sociale réside
dans la famille. Or, I'étude cérébrale de la
femme atteste son infériorité intellectuelle
par comparaison avec I’homme et sa supé-
riorité en sympathie et en sociabilité. De la
sa subordination nécessaire & 'homme,
avec la fonction d'élément modérateur &
I'égard de I'égoisme masculin (2)

Dans les rapports de parents & enfants,
« la subordination naturelle des dges » fait

(1) Cours de Philosophie positive, t. IV, pp. 387-
389, 394.

(2) Ibid., pp. 387-409.




s ——

LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 69

loi. Et cette heureuse subordination crée
chez l'inférieur « la plus respectueuse obéis-
sance spontanément imposée, sans le moin-
dre avilissement, d’abord par la nécessité
et ensuite par la reconnaissance, et chez le
supérieur, l'autorité la plus absolue unie au
plus entier dévouement, trop naturel et trop
doux pour mériter proprement le nom de
devoir (). »

L’organisme social tendra a se rapprocher
toujours davantage de I'organisme domesti-
que par I'imitation de cette double subordi-
nation. Sa loi principale sera de placer les
diverses opérations particuliéres « sous la
direction continue de celles d’'un degré de
généralité immédiatement supérieur ». Ainsi
le principe fondamental de la hiérarchie
scientifique, « passant a l’état politique »,
fournit « le premier germe rationnel d’une
saine classification des fonctions sociales,
nécessairement conforme au systéme réel
des relations humaines (2) ». Ainsi encore se

(1) Cours de philosophie posilive. t. IV, p. 409-410.
(2) Ibid., p. 434.

k.



70 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

développera harmonieusement 1'altruisme ou
la solidarité et la sympathie hAumaine.

Cette construction morale d’Auguste
Comte ne manque pas d’'un certain caractéere
scientifique ; les lignes en paraissent nettes
et les diverses parties convenablement éta-
gées. Et cependant, a y regarder de prés, on
se demande si I'on n’est pas en face d'un de
ces édifices de nos Expositions éphémeres,
qui imitent & ravir quelque palais véritable
et qui se trouvent étre bétis en simili-pierre.

Alavérité, il semble d’abord que Comte ait
pleinement satisfait a 'exigence, dont nous
parlions plus haut, de montrer les relations
de la morale avec les autres ordres de vérités.
Mais outre que, dans sa Politique positive,
il détache la morale de la sociologie et en
fait une septieme science, dans le Cours de
philosophie positive la morale apparait tan-
tot comme une application de la seule bio-
logie, tantdt comme dérivant de la biologie
et de la sociologie tout ensemble, tantot
comme se confondant avec celle-ci sous le




LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 71

nom de statique sociale. Et cette hésitation
était inévitable. L'essence du positivisme
consiste a soumettre tous les problemes,
tous les faits & un méme procédé d’'investi-
gation, le procédé expérimental. Ce procédé
a été appliqué d’abord aux faits mathémati-
ques et mécaniques. Le transportant ensuite
aux phénomenes intellectuels et moraux, on
n'accepte de ceux-ci que ce que les métho-
des mathématiques et mécaniques en réve-
lent. Par une conséquence naturelle, on sera
amené a ne voir dans ces phénomeénes eux-
mémes qu’urie modification des lois de la
quantité et du mouvement.

On aura beau dire que chacune des scien-
ces, disposées en hiérarchie, présente quel-
que chose de particulier, par ou elle se dis-
tingue des sciences inférieures. Il reste a
savoir si ce quelque chose de particulier
n'est pas simplement un mode de combi-
naison, un degré de complication. Et nous
I'avons montré naguére (1), A Comte en est
logiquement réduit a faire cet aveu. Alors la

(1) Voir Doctrines et Problémes. Paris, 1900, pp. 37-
4.



72 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

morale n’est qu'une forme de la
natique et de la mécanique. Tous
s de I'ordre moral doivent s’interpré-
termes de quantité et de mouve-

i, toute la construction morale d’Au-
jomte devient une simple facade. Les
; de bien, de sympathie humaine,
ité, de respect, d’obéissance, qu'il con-
ont des pseudo-concepts. On a con-
3s étiquettes et on a vidé les choses de
alité. I1 est d’ailleurs & remarquer
uste Comte évite d’user des termes
t, de devoir, d’obligation, de mérite ;
nscience qu'ils feraient trop violence
nception positiviste de la morale.

rle de la subordination des enfants
arents. C'est une subordination de
i s'impose de nécessité physique. En
le quel principe avons-nous le devoir
ispecter ? C'est ce qu’Auguste Comte
pas, ce qu’il ne recherche pas, ce
e peut méme rechercher, puisque le
isme s’abstient d’étudier les causes et
ions des choses, qu’il est uniquement




LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 73

la science des phénomeénes, la coordination
empirique des faits.

Mais si I’on adopte; I'attitude positiviste, il
faut la conserver en toute sincérité. Comte
remarque qu’il y a prédominance, de fait,
des facultés affectives sur les facultés intel-
lectuelles, des tendances égoistes sur les
tendances sympathiques. Quelle notion I'au-
torise & nous demander d’assujettir les
premiéres aux secondes? Si cette prédomi-
nance est une loi de notre organisme,
pourquoi la combattre? Il est vraiment
étrange que la morale, fondée sur la bio-
logie, doive consister tout d’abord & semettre
en opposition avec les données de l'orga-
nisme. Les positivistes aiment & s'élever
contre 'ascétisme chrétien en général et le
célibat religieux en particulier, au nom des
nécessités physiologiques. Pourquoi alors et
de quel droit venir nous précher le renon-
cement aux instinets affectifs et égoistes,
qui ont leur raison dans la physiologie ?

Mais notre intérét exige, dira-t-on, que
nous luttions contre nos tendancesaffectives.
En ce cas, ’homme est singuliérement orga-



74 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

nisé. Seul des étres de I'univers, il doit com-
battre ce qui lui est naturel. Voit-on dans le
systéme, solaireiun| astre chercher a se sous-
traire a 'attraction d'une masse supérieure
pour suivre l'attraction d’'une masse infé-
rieure? Sans doute, il arrivera que l'orga-
nisme d’'une plante, d'un animal réagira
contre I'excés de chaleur ou de froid, d’hu-

‘midité ou de sécheresse. Mais il s’agit ici de

lutter contre des influences du dehors, et cet
organisme le fera précisément en suivant sa
nature, en obéissant & sa constitution, non
en contrariant les forces normales qu’il pos-
sede. Comment la nature d'un étre lui
demanderait-elle de combattre le développe-
ment spontané de son organisme si tout son
étre se réduit a cet organisme ?

Les spiritualistes peuvent parler de lutte &
soutenir par les facultés raisonnables contre
I'exces des tendances irrationnelles, parce
que précisément ils admettent et prouvent.
qu'il existe des facultés supérieures et des
facultés inférieures. Les positivistes, s’ils
restent fideles a leur principe de la seule
observation des faits, ne peuvent démontrer




LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 75

en quoi les tendances intellectuelles sont
supérieures en droit aux tendances affec-
tives, les instincts; de ,sympathie aux ins-
tincts égoistes. Ces tendances sont simple-
ment différentes, et I’harmonie entre elles
devrait s’établir par la seule impulsion, le seul
jeu des forces naturelles.

Pourra-t-on invoquer en faveur de cette
restriction lintérét général, l'intérét de
I'espéce ? Sur quelle observation, sur quelle
loi du monde physique les positivistes
appuient-ils cette nécessité qu’ils m’impo-
sent de me sacrifier a 'espece ?

Mais le bien de I'espéce, disent-ils, est fina-
lement le bien de l'individu.

S’agit-il du bien de l'individu qui se sacri-
fie? Alors le principe est faux au point de
vue positiviste : il est inexact de dire que
I'individu retire, d’ordinaire, un avantage
positif des sacrifices qu’il fait & la commu-
nauté. Le médecin qui prend un germe de
mort auchevet d'un pestiféré, peut se deman-
der quel profit positif il retire de son dévoue-



76 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

ment. Et puis, dans cette explication, on
n'est plus en droit d'invoquer la loi de la
subordinatiofyVde Taltruisme a I'égoisme : il
n'ya en jeu ici qu'un égoisme plus raffiné
qui se cherche lui-méme dans le bien des
autres. :

S'agit-il du bien des autres individus qui
vivent en méme temps que moi ou qui vien-
dront apres moi ? Alors la méme question
renait : quelle donnée positiviste m’oblige &
préférer leur bien au mien propre ? Le bien
de tous, le bien de I'espéce n’est-il pas pro-
curé par le plein développement de toutes
les forces vives de chacun ?

On sait que quelques-uns n’ont pas reculé
devant ces conclusions rigoureuses. Ana-
tole France et d’autres amuseurs ont raillé le
renoncement, I'abnégation, le don a autrui :
notions bien lourdes et bien usées. Ils ont
préché, comme naguére a « 1'Université

populaire », la morale de la jouissance.

Sophistes, si l'on veut, déliquescents, mais
esprits logiques, une fois admises les néga-
tions d’ou part le positivisme.



LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 77

En somme, Auguste Comte, au lieu de
montrer les relations des notions morales
avec les autres ordres de veérités, a confondu
ces notions avec certaines vérités qu’il con-
servait, & savoir les données d'ordre pure-
ment expérimental. Quant aux vérités supra-
sensibles et métaphysiques, il les a suppri-
mées. De plus, et par une conséquence
nécessaire, il a falsifié les notions morales.
Sa morale est une facade toute composée
de « motifs » empruntés a des constructions
existantes, mais ol quelques maigres pieux
servent de fondations et ou le platre rem-
place la pierre.

11

C'est la pure doctrine d’Auguste Comte
que M. le docteur Delbet prétendait, il y a
trois ans, exposer au College libre des
Sciences sociales. Des quatorze conférenciers
qui tour a tour résumerent leurs vues parti-
culieres sur la morale, M. Delbet prit le
premier la parole (1.

(1) Voir dans Morale sociale (Paris, Alcan, 1899) le
chapitre Morale positive, pp. 1-16.



78 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

« Seules, disait-il, les découvertes récentes
de la science peuvent servir de base 4 une
morale vraiment indépendante, constituée
elle-méme a l'état de science. » La science
morale est purement expérimentale; elle
rejette tout élément. métaphysique ou surna-
turel : entendez toute idée de Dieu. « N’y
ett-il que deux étres primitifs, un certain
degré de convergence s'établit entre eux et
une régle s'impose. Cette régle, et ’habitude
qui en découle, c’est 'embryon de la morale.
Née de la nécessité, accrue par d'incessantes
observations, la morale se constitue peu a
peu, grace surtout a la réaction de 'ensem-
ble des groupes humains sur les parties qui
les composent... A mesure que cette collec-
tivité grandit en importance, son action sur
chacun de ses membres grandit aussi...
Actions et réactions se succedent, les rela-
tions se compliquent; des obligations, des
devoirs apparaissent de plus en plus nom-
breux et précis; il y a discipline. La morale,
qui en est 'expression, se constitue empiri-
quement ; les acquisitions successives se
transmettent par tradition, grace a l'insti-

e



LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 79

tution des vieillards, objets de vénération,
" qui est elle-méme source de moralité. »

De M. Delbet il faut dire comme d’Auguste
Comte, son maitre, qu’il a été bien heureux
de trouver la morale toute faite : réduit a ses
seules données positivistes, il elit été étran-
gement embarrassé pour la construire.
. Comme lui, il se joue avec des notions ou
plutdt des mots vides, en réalité, de leur
sens, quoique gdrdant leur sens pour le
public ; et, par ce perpétuel malentendu,
il donne Il'illusion qu’il dit, qu’il édifie quel-
que chose.

A Yexemple de la plupart des positivistes,
le docteur Delbet, décore sa doctrine du nom
de morale indépendante. Nom aussi mal ima-
giné que possible, a le prendre en lui-méme.
Aucune science est-elle indépendante ? Y
a-t-il une physiologie indépendante de
la chimie? Une chimie indépendante des
mathématiques ? Les savants, et Auguste
Comte a leur téte, s’efforcent précisément
de montrer la corrélation des sciences. La



80 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

morale étant, de I'aveu de tous, une science
pratique visant a la conduite, est plus que
tout autre astreinte & la,dépendance, dépen-
~ dance vis-a-vis de principes théoriques. On
n'imagine pas plus une morale indépendante
au sens absolu qu'une médecine indépen-
dante, qu'une hygiéne indépendante.

Apparemment on veut dire, par cette
dénomination, morale soustraite a la méta-
physique et aussi a I'idée religieuse. Mais le
beau grain que voila! Puisque la morale doit
nécessairement dépendre de quelque chose,
mieux vaut la rattacher & des notions qui
gardent & 'homme sa dignité d’étre raison-
nable et libre, que d’en faire un corollaire
de données purement physiques qui nous
réduiraient logiquement a la fonction d’auto-
mates. D’autant que la premiere position est
seule légitime.

III

La doctrine morale d’Auguste Comte ne
satisfait pas Littré, son disciple, parfois
rebelle. Celui-ci va jusqu'a dire que la



LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 81

morale fait défaut dans la philosophie posi-
tive, telle que le maitre I'a congue (V). En
somme, ce qu'il reproche a Comte, c'est
surtout d’avoir rattaché trop étroitement la
morale a la sociologie ou de l'avoir séparée
de tout le reste. Pour lui, il fait appel a la
seule biologie. Toute la morale est une déri-
vation de deux impulsions, I'égoisme et
'altruisme, lesquelles ne sont que la transfor-
mation de deux tendances essentielles a
tout étre vivant. La substance vivante s’en-
tretient par la nutrition et se perpétue par la
génération. L'égoisme dérive de la nécessité
de la nutrition, par ou subsiste I'individu;
Paltruisme découle de la nécessité d’aimer
et d’engendrer, par ou subsiste I'espece. (2)

Aux inclinations toute sensibles de
I'égoisme et de I'altruisme, comment s’ajou-
tera le caractere impératif de devoir et de
justice ?

A interroger l'histoire de 'humanité, la
justice apparait comme un cas de dédom-

(1) Auguste Comte et la philosophie positive. 2¢ édit.
1864, p. 677.

(2) Revue de Philosophie positive, janvier 1870.



T

82 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

magement, d'indemnité, de composition ou
de compensation. « On évalue le moins mal
qu’on peut le dommage causé, et 1'offenseur

- fournit la composition. » L’élément psychi-

que qui a donné naissance a cette idée est
celui-l4 méme qui nous fait reconnaitre
« intuitivement la ressemblance ou la diffé-
rence de deux objets. A égale A, ou A differe
de B est le dernier terme auquel tous nos
raisonnements aboutissent. Cette intuition
est irréductible... La notion de justice est
donc une notion purement intellectuelle
portée dans le domaine de I'action et de la
morale. Ce transport n’a rien que de naturel
et de facile. On sait que, anatomiquement,
les facultés intellectuelles et les facultés
affectives ont le méme siege, et que, par
cette disposition, elles agissent les unes sur
les autres (1) ». A leur tour, les tendances al-
truistes et les tendances égoistes résident
dans le méme lieu que les deux premiers

-

groupes. Par suite de cette condition orga- -

(1) La science au point de vue philosophique. 3¢ édit.

. Paris, 1873, pp. 338-340.

A



~
‘LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 83

nique, le progres d'une tendance entraine le
développement des autres. Ainsi se forme un
cercle d’actions et de réactions conti-
nuelles. (1)

Littré a-t-il sujet de se montrer si sévére
pour la morale d’Auguste Comte ? Il prétend
tirer toute la morale de la biologie, et c’est
en dehors de la biologie qu'il est contraint
de chercher l'origine des notions impéra-
tives de devoir et de justice, notions qui,
en quelque maniére, font toute la morale.
Celles-ci sont ramenées au concept intel-
lectuel : A égale A. Sans doute, il y a lieu
de faire un rapprochement entre ces diverses
conceptions. Mais la question essentielle
reste tout entiere : Comment ce qui est
égalité ou vérité ici, devient-il 14 devoir et
Justice ? Comment se fait la transformation
du vrai au juste? On dit que c’est par la
seule entrée dans le « domaine de l'action
et dela morale ». Mais précisément comment
s'est constitué le domaine moral ? Est-ce par

(1) La science au point de vue philosophique.
3Je édit. Paris, 1873.



84 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

le seul fait de l'action? Le domaine de
I'action ne se confond pas de tous points
avec celui de la morale : toute errewr
d’action n’est pas nécessairement une faule
morale. Un dupé n’est point, par la-méme,
un criminel. Et d’ou vient s’ajouter & 'action
ce caractere de moralité ?

Si la biologie ne peut expliquer le carac- -

tere moral de 1'égoisme et de l'altruisme,
elle ne rend pas mieux cbmpte de T'origine
de ces deux tendances. Il est ridicule de
dire que 'amour de soi est une transfor-
mation du besoin de nutrition; le besoin de
nutrition dériverait bien plutét de 'amour
essentiel que tout étre a pour lui-méme.
Dans la tendance & se perpétuer et dans
I'inclination d'un sexe vers l'autre, on peut
voir une forme de la sympathie. Mais cette
tendance et cette inclination est si peu
le fondement de toute sympathie qu’elle
s'amoindrit ou méme s’efface quand la ten-
dance altruiste se développe et se fortifie.
Voyez les hommes du type de Saint-Vincent
de Paul.

Quant a rendre compte de l'influence



LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 85

mutuelle des facultés intellectuelles et affec-
tives, égoistes et altruistes, parla commu-
nauté de leur siege anatomique, c'est
une these qu'on peut négliger. Personne
aujourd’hui n'oserait enseigner pareille loca-
lisation cérébrale. Et un simple voisinage
des éléments anatomiques, ne pourrait
fournir qu’une explication tout afait puérile
de I'influence réciproque des facultés.

De nouveau, résoudre la morale en cer-
taines notions élémentaires physiologiques
ou mécaniques, au point d’enlever toute
distinction entre celles-ci et celle-la, pousser
le rapprochement jusqu’'a confondre ce qui
doit rester distinct, c'est supprimer la
morale qu’on prétend interpréter.

v

Comme Littré, Taine est « un positiviste
pur, un positiviste sans mysticisme, suivant
I'expression de M. Faguet; (1) ce qui, ajoute-
t-il, est excessivement rare en France. Notre
race est idéaliste, foncierement, et beaucoup

(1) Revue bleue, 11 mars, 1893.



86 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

plus qu’elle ne le croit... Quand elle devient
positiviste, elle croit & la science comme a
une déesse proteetrice;ou elle croit al’huma-
nité comme & une personne sacrée et divine;
et elle écrit Science, Humanité et Progres
avec des majuscules. Notre dix-neuvieme
siecle est plein de ces majusculeset de cette
théologie. Voila ce qu’on peut appeler le
mysticisme positiviste. Taine était positiviste
tout simplement. Il ne croyait qu'aux faits,
et & quelques petites lois trés humbles,
auxquelles une patiente, méthodique, minu-
tieuse, héréditaire et séculaire observation
des faits pouvait conduire... Taine ne voyait
rien et se refusait de rien voir au dela. »

Et voila pourquoi Taine n’a jamaisabordé
en face le probléme moral. Il a disséqué
I'Intelligence ou ce qu'’il a pris pour tel, a
savoir nos facultés sensibles et ieurs opé-
rations, il a cherché dans l'action du
« milieu » le secret de la formation des
grands génies, il a promené sa curiosité
perspicace a travers l'art et la littérature,
il a scruté les « Origines » de notre société
contemporaine : ce n'est guére qu'a propos

ke



LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 87

des Philosophes francais au xix° siécle, qu'il
s’est occupé spécialement de morale. Encore
est-ce avec quelque dédain.

A lentendre, on n'est philosophe qu'a la
condition de se dégager de toute préoccu-
pation morale et pratique. « Je fais deux
parts de moi-méme : I'homme ordinaire,
qui boit, qui mange, qui fait ses affaires,
qui évite d'étre nuisible, et qui tache d’étre
utile. Je laisse cet homme a la porte. Qu’il
ait des opinions, une conduite, des chapeaux
et des gants comme le public. Cela regarde
le public. L’autre homme, & qui je permets
Paccés de la philosophie, ne sait pas que ce
public existe. Q'on puisse tirer de la vérité
des effets utiles, il ne I'a jamais soupconné.
A vrai dire, ce n’est pas un homme; c’est
un instrument doué de la faculté de voir,
d’analyser et de raisonner. (1) »

Sans doute, ce n'est pas agiren philosophe
que d’adopter tout d’abord, a I'aveugle, un

(1) Les Philosophes frangais au xixe siécle, 2° édit.
Paris, 1860, p. 35.



88 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

systtme moral et de le prendre ensuite
pour guide dans ses recherches spéculatives,
de viser uniguement & le justifier cotite que
colte, et de rejeter tout ce qui ne cadre pas
avec cette conception. Et peut-étre que
M. Royer-Collard, que Taine a ici en vue,
a-t-il parfois eu pour but moins « le vrai »
que « la régle », moins le regne de la
justice que celui de la correction, de méme
que 'éclectisme a peut-étre trop subordonné
la science & lamorale. (1) Taine aurait encore
raison si toute morale était affaire de con-
vention, un catalogue de principes ou de
formules destinées a maintenir dans la société
la propreté et le bon ton extérieurs. Mais
puisque I'homme n’est pas seulement intel-
ligence, qu'il est encore volonté et action,
il ne saurait lui étre indifférent de savoir
comment il doit conduire sa volonté et son
action. Si, d’ailleurs, certains principes d’ac-
tion lui paraissent suffisamment établis
— ct cette croyance n’est pas nécessai-
rement une illusion —, pourquoi lui inter-
dire de se servir de ces principes pour

(1) Les Philosophes frangais au XIXe siécle, 2¢ édit.
Paris, 1860, pp. 34 et 286.



st TUTLN AT

LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 89

expérimenter la solidité de données spécu-
latives non manifestes ? Cette contre-épreuve
est absolument\seientifique)n mlest-il pas
établi que dans notre monde tout se tient?
Cette loi de continuité, Taine la méconnait
ici. I1 veut philosopher artificiellement avec
une moitié de lui-méme; il veut isoler les
vérités intellectuelles des vérités morales.

C’est & propos de Jouffroy que Taine nous
donne, sous la formule la plus compléte, son
interprétation de la morale. « Les faits domi-
nants qui composent la vie d'un étre sont sa
destinée. » Cette destinée n’est pas, & pro-
prement parler, une fin : c’est ce que, de
fait, 1'étre réalise. Les faits que l'étre
produit constituent « son bien ». « Regardezun
bien en général, et, par exemple, prononcez
ce jugement universel que la mort est un
mal. Si cette maxime vous jette a 'eau pour
sauver un homme, vous étes vertueux... Le
jugement universel surpasse en grandeur le
jugement particulier : donc le sentiment et
le motif produits par le jugement universel

A



90 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

surpasseront en grandeur le sentiment et le
motif produits par le jugement particulier.
Donc le sentiment et le motif vertueux sur-
passeront en grandeur le sentiment et le
motif intéressés ou affectueux.

« Cest ce que l'expérience confirme,
puisque nous jugeons le motif vertueux
supérieur en dignité et en beauté, impératif,
sacré. A ce titre, nous appelons ces impul-
sions des prescriptions ou devoirs.

« Le bien d'un étre est le groupe de faits
essentiels qui le constituent. L'action qui a
pour motif cette maxime universelle ou une
de ses suites universelles est vertueuse. Ces
deux phrases sont toute la morale. (1) »

Cette morale est bien simplifiée. Ne le
serait-elle pas a l'excés? Tous ces « faits
essentiels qui constituent un étre » sont-ils
de méme ordre, de méme valeur? Le bien
d’un étre se réduit-il & un total de ces faits
pris quantitativement? S'’il en est ainsi, le

(1) Les Philosophes francais au xix¢ siécle. 2¢ édit.
Paris, 1860, pp. 270, 277-278.



LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 91

bien d’un étre s’'accroit dans la mesure de
son activité organique, et voila la morale
ramenée a la biologie, comme chez Littré.

Qu’est-ce qui distingue 'activité morale de
l'activité physiologique? La est toute la
question.

Une action est-elle morale parce qu’elle a
pour motif une maxime universelle?
L'usurier qui dépouille sa victime par cette
maxime que, 'argent étant chose fort utile,
on ne saurait trop en amasser, I'ivrogne qui
s'abstient actuellement de boire pour s’as-
surer la jouissance plus constante, plus
universelle d’'une bonne santé et, par suite,
une plus longue durée des plaisirs de la
boisson, font donc une action morale. Nous
revenons alutilitarisme de Bentham, pour
qui la vertu est ce qui maximise les plaisirs
et minimise les peines. Tout au plus, nous
atteignons al'utilitarismede Stuart Mill, qui
place la vertu dans la plus grande somme
de jouissances estimées suivant leur qualité.
Mais confondre l'utile avec 'honnéte, ce
n'est pas expliquer la morale, c'est de
nouveau la supprimer.



92 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

Cette maxime universelle que I'homme
vertueux a en vue, regarde-t-elle, dans la
pensée de Taine, le bien général d’autrui,
comme il semblerait par 1'exemple de
I'homme qui se jette a I'eau et 'opposition
indiquée entre le motif vertueux et le motif
intéressé? C'est, d'ailleurs, la theése que
I'auteur parait admettre dans tous ses livres
qui ne sont pas de pure philosophie : il y
exalte le dévouement a la chose publique. La
théorie contient une grande part de vérité
si I'on veut dire ‘qu’une action pour étre
vertueuse doit tenir compte d’'un plus grand
nombre de relations; mais il faut expliquer
pourquoi il en est ainsi. Et Taine est inca-
pable de le faire. Pour étre fidele a I'attitude
positiviste qu'il a prise, il est contraint de
ne voir qu'une différence quantitative entre
I'acte vertueux et I'acte intéressé. Mais c’est
encore ramener la moralité & une question
de quantité, c'est-a-dire la nier. Taine dit
avec un accent de triomphe : « Dans ses
grands mots obscurs, fin, bien, destinée,
devoir, obligation, morale, il n’y a ni subli-
mité ni mystere. » Oui, si pour éclaircir un
mystére, il suffit de le nier.




LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 93

Ainsi, d’'une part, dans les recherches
philosophiques, parmi lesquelles se trouvent
les recherches morales, Taine interdit au
penseur de tenir compte de toutes les
relations qui l'unissent au monde de la
morale et de l’action; d’autre part, il efface
toute distinction de nature entre le bien
moral et le bien sensible : double impuis-
sance de son systéme.

V -

A l'encontre de Taine, M. Berthelot pro-
fesse ce mysticisme positiviste, dont parlait
tout & I'heure M. Faguet. Il érige la Science
en déesse, I'Humanité en personne sacrée.
Sa théologie scientifique est intéressante a
étudier, non seulement parce qu'elle a été
acclamée naguére au fameux banquet de
Saint-Mandé, mais parce qu’'elle représente
lapensée d’une foule de publicistes,d’orateurs
deréunions publiques, de professeurs laiques,
depuis nos universités d'Etat jusqu'aux
écoles de villages.



94 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

Ouvrons donc lelivre : Science et Morale(®).
Que ne peut-on pas attendre de la science ?
dit M. Berthelot, « La- science posséde
désormais la seule force morale, sur laquelle
on puisse fonder la dignité de la person-
nalité humaine et constituer les sociétés
futures. Cest la science qui aménera les
temps bénis de 1'égalité et de la fraternité
de tous devant la sainte loi du travail... La
science imprime dans toutes les consciences
la conviction morale de la solidarité univer-
selle fondée sur le sentiment de nos véri-
tables intéréts et sur le devoir impératif de
la justice... La morale n'a point d’autres
bases que celles fournies parla science... Le
triomphe universel de la science arrivera a
assureraux hommesle maximum de bonheur
et de moralité. »

Entendons-nous ici un professeur qui
enseigne ou un orateur qui déclame ? Qu’est-
ce que « la dignité de la personnalité hu-
maine », dont on parle, « le devoir impé-
ratif de la justice », « la moralité » ?

(1) Paris, 1897. Voir, en particulier, la Préface, et
les chapitres I et II.




LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 95

L'objet de la morale est-il le bonheur ou la
solidarité? De grands mots qui résonnent,
des affirmations qui se heurtent. Et il en est
ainsi le long des/quarantecpages ou il est
question de la morale : des formules sonores,
pas un commencement de discussion.

En deux déclarations seulement, M. Ber-
thelot fait effort pour préciser sa pensée :
«Au point de vue de I'observation externe,
toute morale consiste dans une humble
soumission aux lois nécessaires du monde;
les religions ne disent pas autre chose,.
lorsqu’elles abiment 1'esprit humain devant
la volonté divine. » — Cette soumission est
juste, mais l'observation externe ne nous
apprend pas pourqoi elle doit étre « humble »
et par 1a morale. Et c’'est & cette raison que
touchent précisément les religions.

« Les savants, dit encore M. Berthelot, se
bornent a tracer des régles actuelles & la
conduite pratique de la vie, en morale et en
politique, aussi bien qu'en hygiéne et en
industrie : régles toujours provisoires, modi-



96 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

fiables de jour en jour par I'évolution des
siecles futurs, comme elles 'ont été inces-
samment dans le cours des siécles passés. »
Et, en celd\'M Berthelot'éstime les savants
« plus modestes » que « les théologiens dupes
de leurs illusions et de leur orgueil », éri-
geant « leurs systémes sur les origineset les
fins des choses en principes absolus et inva-
riables ».

Si 'on manque quelque part de modestie,
ne serait-ce pas plutot chez les savants posi-
tivistes qui imposent des régles de morale,
sans pouvoir rendre compte de leur portée
morale ? Qu'elles soient provisoires, cela ne
dispense pas de les justifier. Les théologiens
au moins apportaient de bonnes raisons.
M. Berthelot, par modestie sans doute, n’en
produit aucune.

Plus nettement il s’affirme, plus le positi-
visme se révele impuissant a4 constituer une
morale.

Est-ce une déclaration désespérée de cette
impuissance, est-ce un défi qu’il faut voir




o —

LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 97

dansI'Esquissed'une morale sans obligation ni
sanction, tracée par Jean-Marie Guyau ? Pour
Guyau, I'idéal'moral;'c’est 1a plénitude de la
vie intensive et extensive. Nulle obligation
absolue et transcendante. () La force d’ex-
pansion de notre activité, devenue consciente
de son pouvoir, se donne & elle-méme le nom
de devoir : doctrine spinosiste. La morale
N'arien a voir dans les primes décernées a la
vertu, les peines portées contre le crime.
Récemment (2), M. Fouillée protestait
contre ceux qui représentent Guyau comme
un pur naturiste. Ne préche-t-il pas I'élar-
gissement de nos puissances, de nos idées,
de nos sentiments, de nos volitions au dela
de notre moi, l'union la plus étendue
possible avec autrui ? Sans doute ; mais &
entendre Guyau lui-méme, cette expansion
au dehors « tient a la_loi fondamentale que
la biologie nous fournit : la vie n'est pas
seulement nutrition, elle est production et

(1) Tout en contestant théoriquement la réalité de
Iobligation, Guyau I’éprouvait pour lui-méme,

- comme ilen faisait 1’aveu 4 Secrétan. — Revue

philosophique, juillet 1891. p. 87.
(2) Revue bleue, 1 juillet 1899.



98 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

fécondité. Vivre, c’'est dépenser aussi bien
qu’acqueérir. »

‘Guyau portait'en’son"-dme 'des aspirations
qu'il ne pouvait faire taire. Ces aspirations
se révoltaient contre les vues étroites et
égoistes de l'utilitarisme. Mais ennemi,
jusqu'a la colére, de toute métaphysique, il
restait enserré par le cercle du positivisme
qui I'étouffait.

Lui aussi supprime la morale au lieu de
I'expliquer.

VI

Nécessairement, la conception évolutio-
niste a eu son influence sur la construction
de la morale. Cependant, quoi qu’il appa-
raisse au premier aspect, définir la part
propre qui revient aux doctrines évolutio-
nistes dans la conception moderne de la
morale, ne va pas sans difficulté. A vrai
dire, Auguste Comte et les positivistes ortho-
doxes, adversaires déclarés de 1'évolutio-
nisme, congoivent la morale & peu prés
comme la concevront les évolutionistes eux-
mémes. La raison en est que le positivisme




-

LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 99

strict est un évolutionisme appliqué au
mode de connaitre et a la classification du
savoir. Tout/procédécde (connaissance n’est
qu'un développement du procédé le plus
élémentaire, celui qui agit sur des quantités,
par addition ou par soustraction ; toute
science supérieure est un développement des
sciences inférieures. Darwin et Spencer ne
feront que transporter logiquement aux
choses ce que Auguste Comte disait dusavoir.
Par suite, des évolutionistes se contenteront
d’accuser en morale les traits déja marqués
par les positivistes.

La science expérimentale, étant sans cesse
en train de se faire, ne peut formuler en
morale que des regles provisoires. A plus
forte raison, si toute réalité est en voie de
transformation, les principes sur lesquels
nous établissons notre vie, les regles
de notre conduite deviennent-elles mobiles
et flottantes.

Les positivistes regardaient la morale

. comme une annexe ou un dérivé de la bio-
logie. Les évolutionistes étudient les lois de
la société humaine dans les formes élémen-



L]

100 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

taires des sociétés animales. Pour Darwin,
I'instinet social des animaux, fait d’amour
et de sympathie)‘dévient'instinct au sens
moral en prenant conscience de lui-méme.
La conscience morale nait de la réflexion
qui se porte sur l'instinct social (1). Herbert
Spencer ramene la- moralité a un équilibre
ou a une balance des fonctions, et pour lui
toute fonction est organique. « L'homme
moral est un homme dont les fonctions,
nombreuses et variées dans leur genre,
sont foutes accomplies & des degrés conve-
nablement proportionnés aux conditions
d’existence. » Peu a peu, cette adaptation
deviendra si parfaite que la conduite mo-
rale deviendra la conduite naturelle. Le
sentiment de la coercition ou du devoir
disparaitra, ’homme arrivant a accomplir
spontanément et sans contrainte les actions
convenables (). D’ailleurs, la morale hu-
maine n'est qu'un développement de la
morale animale et de la morale sous-hu-
maine ().
(1) The descent of man, chap. 1v.

(2) Les bases de la morale évolutioniste, chap. V1.
(8) Justice. chap. 1 A 1v.




LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 101

Les positivistes faisaient de la morale un
jeu savant entre I'égoisme et I'aliruisme. Sa
perfection devait amenerclerégne de la soli-
darité bien entendue. Les évolutionistes
transportent aussi en morale la théorie de
Y'influence du milieu sur I'individu, de I'indi-
vidu sur le milieu. Spencer enseigne la
nécessité d’'un compromis entre I'égoisme et
T'altruisme. Il se flatte qu’arriveraun état ou
le souci du bien d’autrui deviendra un besoin
quotidien, un besoin tel que les satisfactions
-égoistes inférieures seront continuellement
subordonnées a cette satisfaction égoiste
supérieure: satisfaction égoiste, puisque nous
aurons fait notre bien individuel du bien
social, satisfaction supérieure puisque nous
perdrons notre intérét particulier dans
Y'intérét universel ().

Il n’y a qu'un point o Spencer déclare se
séparer des positivistes utilitaires, en parti-

-(1) Les bases de la morale évolulioniste, chap. xi1r.
et Réle moral de la bienfaisance, 1. 1, chap.1 A v,
pp- 47-70.



102 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

culier de Stuart Mill : c’est sur la facon d’en-
visager l'objet de la conduite. La conduite
doit viser non la recherche de l'utile, maisla
recherche du bien, du bien qui est une consé-
quence nécessaire de la nature des choses ().
Mais cette divergencé de point de vue laisse
I’'objet de la morale dans I'ordre positif et
naturaliste. Ce que Spencer recherche
comme bien, c'est cela méme que Stuart
Mill recherche comme wufile. Ainsi ce n’est
qu’en apparence que I'évolutionisme semble
élever la moralité plus haut que le positi-
visme pur. Par son nom, il dit marche en
avant, progrés, développement; mais ses
pas ne le portent jamais au dela du
cercle des réalités sensibles; le dévelop-
pement qu’il préte aux choses n’est qu'un
accroissement de précision, de cohésion,
en méme temps que de complexité. En théo-
rie, il n’y a donc pas lieu de faire une dis-
tinction entre le positivisme et 1’évolutio-
nisme. En fait, les partisans d'un systéme
parlent comme les partisans de I'autre.

(1) Voir, en particulier, Problémes de morale et de
sociologie. Paris, Guillaumin, 1894.




LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES 103

" Sans nous arréter donc & montrer com-
bien les perspectives riantes, ouvertes par
Herbert Spencer, d uné humanité ou chacun
ferait son bien du bien d’autrui, sont péu
vraisemblables, peu conformes & la marche
de T'histoire, qu'il nous suffise de constater
que limpuissance de 1'évolutionisme a
fonder une morale est I'impuissance méme
du positivisme. Comme lui, s’il garde les
noms employés par la morale traditionnelle,
ilfait dudevoir soit une contrainte physique,
soit une lutte d’instincts physiologiques, et,
en général, de toutes les tendances morales
des tendances organiques. Ce qui, encore
une fois, n'est pas expliquer la moralité, mais
la déformer et la dénaturer. Quant au rapport
des lois morales avec le reste des loisde I'uni-
vers, il le fait si étroit que celles-1a devien-
nent un aspect de celles-ci. Dans cette fusion,
c'est le supérieur qui est sacrifié a l'inférieur,
le supra-sensible au sensible. La distinction,
sans laquelle la moralité n’est pas, ou n’est
qu’un vain mot, est effacée.



104 LES MORALES POSITIVISTES OU NATURALISTES

Concluons : Toute doctrine monistique —
& quoi se réduit en derniére analyse I'évolu-
tionisme'et'le positivisme '— est nécessaire-
- ment une négation de la moralité.




CHAPITRE 1V
LESs, MORALES, IDEALES

Kant, avec sa doctrine de linpératif absolu et de la
volonté autonome, met ledevoir dla place du bien, le pose
injustifié et isolé. — Le criticisme de M. Renouvier réve
d’allier une liberté hypothétique avec un devoir absolu,
est impuissant 4 passer du désirable 4 l'obligatoire. — Si
Ch. Secrétan appuie la morale sur une liberté réelle, la
solidarité, qu'il luidonne comme matiére, manquede justi-
fication métaphysique, tout en confinant au monisme. —
« Variations » de Marion et de M. Léon Bourgeois sur la
solidarité. Les morales dites collectives ou sociales ne
peuvent étre qu'une extension de la morale individuelle. —
Les morales de la pitié et de la sympathie stériles parce
qu'elles négligent 1'union entre les intelligences, qu'elles
font & la vérité sa part, qu'elles manquent desénergiesdu
vouloir. Le retour a l'action, sans vérité objective, est
contre nature. —Le beau n'est pas moralisateur par lui-
méme.

‘Aux morales positivistes ou naturalistes
sopposent les morales dites idéales. Elles
ont toutes ceci decommun qu’elles cherchent
les fondements de la moralité au-dessus du
monde physique, qu’elles prétendent dépas-
ser les données de 1'expérience sensible.

Multiples sont les formes que cette con-
ception de la morale a revétues de nos jours.
Mais toutes se réclament plus ou moins de la
doctrine de Kant.



106 LES MORALES IDEALES
1

Pour Kant, une action n’a de signification
morale qu'en raison de la forme sous laquelle
elle est concue. Par cette forme, il faut enten-
dre l'esprit suivant lequel un acte est accom-
pli, 'idée, I'intention. Et cette intention doit
avoir un caractere absolu, catégorique. Il n'y
ade « bonne volonté » que celle qui se con-
forme a cet impératif : « Fais ton devoir parce
qu’il est ton devoir. » Ne chercher dans un
acte que ses conséquences naturelles, que
I'avantage qui en découle, c’est observer
seulement la [légalité ; sice n’est pas faire
le mal, ce n’est pas non plus faire le bien ;
l'action est moralement nulle. La légalité
reste attachée a la matiére de la conduite ;
la moralité s’éleve jusqu’a I'obéissance envers
la forme, jusqu'au respect a I'égard de 'im-
pératif catégorique, a I'égard du devoir.

Devoir ! Nom sublime et grand! s'écrie
Kant. Quelle origine est digne de toi, et ol
trouver la racine de ta noble tige ?Ce ne peut
étre, répond-il, que dans la personnalité, c’est-
a-dire dans la liberté et l'indépendance &




ol A IRt s 2

LES MORALES IDEALES 107

I'endroit du mécanisme de la nature
entiere (1). Et cette indépendance est, par
essence, absolue : 'Humanité est fin en soi ;
elle ne peut jamais étre employée comme
moyen. Or, elle ne serait pas fin en soi, si
ce devoir, auquel elle doit respect et soumis-
sion, était quelque chose d'objectif, d'exté-
rieur. C’est donc la volonté qui se dicte elle-
méme ce devoir envers elle-méme, ce respect
envers elle-méme. Bien plus, pour étre plei-
nement fin en soi, elle doit se dicter libre-
ment ce devoir et s’y soumettre librement.
La volonté est ainsi autonome, et 'autonomie
de la volonté constitue la raison derniere de
la moralité de nosactes.

Telle est cette doctrine de Kant, qui a ob-
tenu une si prodigieuse fortune en notre
si¢cle : on peut dire que, pour les rigoristes,
elle est devenue le bréviaire de la vie morale.
De cette fortune les causes sont diverses. Une
des principales est le vide laissé dans les

(1) Critique de la raison pratique. Trad. Picavet,
pp. 155-157.
: 4



108 LES MORALES IDEALES

imes par le sensualisme du dix-huitiéme
siécle, vide que n'a pas comblé le positi-
“visme du dix-neuvieme, forme du sensua-
lisme. '

Malgré sa hauteur et sa fiere allure, il con-
vient de se demander si le kantisme résout
suffisamment le probleme moral. En d'autres
termes, pour rester fidele au point de vue
adopté plus haut, garde-t-il aux vérités
morales leur sens légitime ? garde-t-il & ces
données leurs relations naturelles avec les
autres ordres de vérités ?

Dans la morale spiritualiste traditionnelle,
le devoir se présente comme une notion déri-
vée. Les concepts de bien, de fin, de loi,
aboutissent & former le concept du devoir.
Le kantisme intervertit I'ordre de construc-
tion. On peut dire que, comparée ala morale
traditionnelle, la morale kantienne se pré-
sentecomme une pyramide renversée, repo-
sant sur la pointe du devoir. Au lieu dedire :
Mon devoir est de faire le bien, de tendre a
ma fin, d'observer laloi imposée & mon étre,
on dit : Monbien est d’accomplir mon devoir,
ma fin est de tendre & mon devoir, la loi de




LES MORALES IDEALES 109

mon étre est d'observer mon devoir. Le
devoir supporte tout. C'est la notion premiere
qui explique le reste ; mais lui-méme n'est
expliqué par rien, justifié par rien : il se
soutient de lui-méme.

Et voila toute la morale interprétée a con-
tresens. La raison proteste contre cette
prétention & tout faire dériver du devoir et
a ne faire dériver le devoir de rien. Eh quoi !
pour moi, toute moralité est d'obéir ; tout ce
qui m'apparait bien est par sa nature obli-
gatoire, et en méme temps ne donne lieu a
une action honnéte et morale que s'il est
pratiqué comme obligatoire ! Suis-je a ce
point enserré par les liens de l'obligation ?

D’autre part, I'obligation a laquelle, de fait,
je me sens soumis, est-elle chose aussi creuse
que le veut Kant ? Le mot devoir indique
nécessairement dépendance a 1'égard d'un
étre supérieur. Faire du devoir une chose en
soi, c'est un non-sens. Si la volonté est,
comme on le dit, autonome, elle échappe au
devoir. Si ellene releve que d’elle-méme, elle
ne reléve de rien. Dire qu'elle s'impose a elle-
méme, librement, le respect qu'elle se doit,



110 LES MORALES IDEALES

c'est dire qu'elle n’est soumise & aucune lot
de respect. Autonomie et devoir sont des
notions,qui luttent entre. elles.

Ainsi Kant corrompt I'idée de bien, l'idée
de devoir.

De plus, volonté autonome, volonté isolée.
L'isolement et la séparation sont partout
dans la doctrine de Kant : séparation du
monde des phénomenes soumisaux lois infle-
xibles du déterminisme d’avec le monde des
noumeénes en possession de la pleine liberté ;
séparation de la raison pure sujette a la cri-
tique et au contrdle d'avec la raison pratique
soustraite a toute critique et a tout controle;
séparation de la recherche du bien d'avec la
recherche “des conséquences naturelles du
bien,de la tendance moraled'aveclatendance
premiere vers la perfection et le bonheur;
séparation de l'intention d'avec la considé-
ration del'objet auquel s’attache 'acte ; sépa-
ration de la morale d'avec 'expérience. Toute
morale formelle, toute morale qui faitabstrac-
tion de la matiére de l'action, est nécessai-
rement une morale séparée. Elle néglige les
relations naturelles des choses, la place des




LES MORALES IDEALES 111

étres dans la hiérarchie du monde : par suite,
morale ¢ priori ou divorce entre la moraleet
la science (V).

Enrésumé, formalisme, symbolisme, fana-
tisme. « Nous trouvons en nous, dit
M. Fouillée formulant I'état d’esprit kantiste,
une fenétre ouverte sur un gouffre inconnu:
nousavons beau regarder, nousne voyonsrien
dans cet abime ; mais nous entendons une
voix quinous commande «dictatorialement »
de nous jeter parcette fenétre, sans nous dire
pourquoi, ni si nous ne nous briserons pas
dans la chute ; et cette voix, en derniere
analyse, se trouve étre la notre, celle du moi
que nous ne connaissons pas: la moralité
consiste & sauter. C'est 1a ce que les kantiens
appellent 'absolu moral, un absolu qui a un
bandeau sur les yeux et ne fait que subir,
sous le nom de nécessité et de loi, une impul-

(1) Voir les Philosophies négatives, par Ernest
Naville. Paris, 1900. pp. 160-184.



112 LES MORALES IDEALES

sion irrésistible dont il ne voit pas la rai-
son (', »

Et telle sera, i des degrés divers, toute
morale quise rattache aux principes de Kant.
Ce n'est pas impunément que 1'on coupe les
points d'attache du devoir avec les autres
ordres de vérités et qu'on prétend l'imposer
pour lui-méme.

II

Tous ces défauts, la morale criticiste ou
néo-kantienne les présente agrandis encore,
sans compter ceux qu'elle-méme y ajoute.

« Lhomme est doué de raison et se croit
libre, dit M. Renouvier au débutde son livre
Science de la morale... Tel est le double fon-
dement nécessaire et suffisant de la mo. a-
lité dans 1'homme. » Raison, c'est-a-dire
jugement réfléchi; croyance a la liberté, et
non fait de la liberté : 1'existence de la mo-
ralité n’exige pas absolument la réalité de la
liberté. « Ce qui est indispensable & la mo-

(1) Critique des systémes de morale contemporains.
Paris, 1887, p.181. ’




LES MORALES IDBALES 113

rale, ¢’est le fait de la liberté apparente et
crue pratiquement... La moralité étant essen-
tiellement subjective ou du ressort intime de
la conscience dansvl'hommepil.me faut pas
s'étonner si la liberté qu'elle implique est
de méme nature. »

Comment de la tirer la morale ? Sous 1'em-
pire du jugement réfléchi et de la croyance
a la liberté, I'agent reconnait ce:taines fins
comme désirables, comme lui étant un bien.
Il«ne se détermine jamais, en fait, que pour
obtenir ce qu'il pense étre son bien. On doit
dire, par conséquent, qu'il est fenu d’agir en
vue du bien, généralement parlant. La mo-
ralité... consiste dans la puissance, soit,
pratiquement, dans l'acte de se déterminer
pour le meilleur, ¢’est-a-dire de reconnaitre,
parmi les différentes idées du faire, 1'idée
toute particuliere d’un devoir-faire, et de s’y
conformer (1. »

Sur quoi M. Fouillée observe avec beaucoup
de justesse qu'« une liberté hypothétique ne

(1) Science de la morale. Paris, 1899 t. I, pp. 2-9.



114 LES MORALES IDEALES

peut fonder qu'une morale hypothétique. Ne
sachant si je suis réellement libre, je ne sais
pas davantage si je suis réellement et cateé-
goriquement obligé. Des lors, parlez simple-
ment d’une apparence d’obligation, comme
vous parlez d'une apparence de liberté. »
On sait d'ailleurs qu'un des principes du
" cristicisme, par ou il se distingue essentielle-
ment du kantisme, c'est de rejeter I'absolu
au profit du relatif, la substance ou le nou-
mene au profit du phénomeéne. En ce cas,
comment invoquer un principe d’obligation -
qui a besoin d'étre absolu, des impératifs
catégoriques, des fins en soi ? Comment la
personne humaine peut-elle étre absolument
inviolable ? « L'alliance contradictoire de
de I'absolu moral et du phénoménisme méta-
physique fait l'essence et la définition » du
criticisme ; « elle est, en fait, sa raison d'étre
comme systeme distinct du kantisme, etelle
est en méme temps, au point de vue logique,
sa raison de ne pas étre (1). »
Ensuite, qui ne voit que le passage du dési-

(1) Critique des systémes de morale conlempoz ains,
pp- 117, 123 et 124.




LES MORALES IDEALES 115

rable a I'obligatoire n'est nullement justifié,
que du meillewr ne saurait sortir le devoir-
faire? Ce que M. Renouvier présente comme
le double fondement de la: morale criti-
ciste, dirons-nous encore avec M. Fouillée,
« s’appliquerait aussi bien non seulement a
toutes les morales, — méme a celledes épi-
curiens et des cyrénaiques (qui n'excluaient
pas la réflexion), — mais encore a tous les
arts, soit libéraux, soit manuels. Pour étre
peintre ou architecte, il faut que 'homme
soit doué d’intelligence et de jugement réflé-
chi, afin de concevoir des plans divers de
tableau ou d’édifice : il faut aussi qu'’il se croie
libre, en ce sens tout empirique qu'il s'attri-
buera le pouvoir de réaliser l'idée qui aura
prévalu dans son intelligence parla réflexion,
et de réfléchir toutes les fois que I'idée méme
de la réflexion et sa nécessité sera en lui domi-
nante. La aussi, il ya un meilleuwr entre plu-
sieurs possibles, conséquemment un parti
rationnel a prendre, un devoir-faire... Dira-
t-on que ces arts sont desapplications de la
moralité, du devoir, de l'impératif, de la
liberté morale (1) ? »

" (1)Critique dessystémes de morale contemporains,p.90.



116 LES MORALES IDEALES

La these du criticisme, selon l'enseigne-
mentexpréesdeM. Renouvier, est «la primauté
‘de la morale h.odlaocmorale doit par elle-
méme donner force aux vérités sur lesquelles
on la fondait jadis. « Le criticisme subor-
donne tous les inconnus aux phénomeénes,
tous les phénomeénes a la conscience, et, dans
la conscience méme, la raison théorique ala
raison pratique (1). » Mais c’est mettre a la
base non seulement de la conduite, mais de
toute la philosophie, la foi aveugle. C'est, de
nouveau, corrompre et isoler I'idée morale.
Cest adopter dans la question morale une
attitude contraire a toute science véritable.

111

La doctrine de la primauté de la morale a
été reprise par Charles Secrétan, qui a
essayé de compléter la doctrine criticiste.
Chose & noter : comme M. Renouvier’,"Charles
Secrétan était protestant. Le protestantisme
libéral, qui repousse le dogme, n'a qu'une

meédiocre confiance dans Ia v aleur de la meta-
14 Lt cpe ShO%L poss Rewmerer ;«,
(¢)) Sctence de lam alc t. I, p 14

?"-/L Im “{“, oo: 7




LES MORALES IDEALES 117

physique, et semble aboutir naturellement a
un moralisme plus ou moins aveugle.

Le célebreyprofesseur cde ) université de
Lausanne, mort dans cette ville en 1895,
établit, lui aussi, son point de départ dans
la morale. « Nous voulons aller, dit-il, de la
morale & la religion et méme a la métaphy-
sique ; mais nous ne fondons la morale, ni
sur la métaphysique, ni sur la religion. » La
raison constate le devoir ; elle n'en fait pas
la critique, elle I'accepte. « Le devoir, dans
I’ignorance de l'objet du devoir, tel est 1'état
initial, le tout de l'esprit au départ. Le devoir
vide et pur, c’'est le moi lui-méme, c'est-a-dire
Ia premiére conscience, la premiere pensée,
la premiére réflexion,. la forme sous laquelle
I'étre s’apparaita lui méme. » Loin qu'il faille
en chercher la base, enanalyser les éléments,
il sert de démonstration pour tout le reste.
« Le devoir prouve le moi ; le devoir prouve
le non-moi. Cest V'a priori, c'est aussi la
premiére expérience, fondement de toutes
les autres (). »

(1) Le Principe de la morale. Lausanne, 1884,
pp- 119, 126, 128.




T A —yy

e o g

118 LES MORALES IDEALES

Seulement, pratiquer le devoir pour le
devoir, comme le veulent Kant et M. Renou-
vier, c’est)6bsérve CharlesSecrétan, s'astrein-
dre & une regle purement formelle; et
I’homme ne peut se résoudre & tourner un
engrenage & vide. L'intention ne suffit pas a
la moralité. Il faut donner un corps, une
matieére & la régle morale. Ou la trouver?

Liberté, solidarité, notions suffisantes et
nécessaires pour fournir un objet au devoir.
« Etre libre, je dois me conduire en étre
libre. Mais... c’est dans le monde ou je suis
placé que je dois agir ; je ne subsiste que par
mes rapports avec ce monde... Pour observer
la loi de la nature, je dois me considérer
comme une partie libre d’'un seul tout, qui
est le monde, et, dans I’ordre moral,... I'hu-
manité 1), »

Dans d’autres parties de la philosophie,
c’estd la liberté que Charles Secrétan assi-
gne le role prépondérant. La liberté, pour
lui, forme, en quelque sorte, le fond de la
raison ; en se développant, elle constitue

(1) Le Principe de la morale, pp. 205, 131, 169-172.




LES MORALES IDEALES 119

Dieu. Nous revenons & la derniére manieére
de Schelling.
Ici, la liberté apparait ecomme fournissant
"a l'obligation plutdt une condition qu’une
matiere. C'est surtouta la solidarité que cette
matiere est demandée. La solidarité doit,
d’ailleurs, se prendre aussi strictement que
possible. « Les responsabilités, qui semblent
individuelles, sont toujours et nécessaire-
ment collectives, dit Secrétan, et 1'unité
substantielle du genre humain se déclare
dans sa vie morale aussi bien que dans sa
condition physiologique. » Objectera-t-on la
conscience individuelle ? « La conscience
n'est qu'une forme identique en chacun de
nous; la forme n’importe pas seule. » Il ya
la matiere. Or langage, opinions, sentiments,
nous ont été transmis. « Nos pensées ne sont
point & nous; nos inventions sont des rémi-
niscences. » « L'espéce est 1'étre, I'espece est
le sujet moral par excellence... Il n'y a pro-
prement qu'une fin véritable, le salut de
I’humanité dans son ensemble... Le poids
sous lequel nous fléchissons, la faiblesse, la
perversité de la volonté. que nous déplorons,

g
SR o«‘.d






ALES - 121

uler une morale,
1plique un idéal
tracla pensée, en
n... Un homme
gage n'essayera
‘expérience des-
ssance) un droit
qui les juge et

dans la méme
aisant de 1'obli-
‘rivée, mais un
,le devoir est un
ait Kant, un fait
yression de Se-
ifier une morale
tout, se rendre
ar la conscience.
n fait primitif
ent & la réflexion
\ucune notion de
>ugle ne suffit a
st vral que, pour

:, pp. 95-96, 104.



120 LES MORALES IDEALES

sont la faute méme des parents que nous
continuons, faute qui ne différe pas essen-
tiellement dans'ses'effets des péchés commis
par les générations suivantes... C2 qui sem-
bte un contre-coup fatal de I'un sur l'autre
n’est au fond qu'une méme action se conti-
nuant dans le méme sujet (). »

Secrétan est tres fort contre M. Renouvier
quand il lui reproche de restreindre la cons-
cience de la liberté a la croyance en une
liberté apparente. Dire que la liberté, dont
nous avons conscience en employant nos
facultés selon leurs lois, peut n'étre qu'une
illusion, c’est dire que peut-étre « I'existence
normale des étres moraux, et par consé-
quent la nétre, consiste en un effort vers
I'impossible et repose sur une erreur »; c’est,
par suite, nier « I'ordre et I'harmonie (2) ».

Secrétan a encore pleinement raison de
remarquer qu’ « un empirisme conséquent

(1) Le Principe de la morale. pp. 137-144 ; 269-272.
(2) Ibid., p. 85. ’




LES MORALES IDEALES -

ne se risquera jamais a formuler ur
car l'idée (de la morale) implique
qui s'impose'iiniverséllemeént alla |
d’autres termes une obligation... U
qui entend son propre langage 1
Jamais de tirer des faits (4 I'expéri
quels il réduit toute connaissance)
qui s’éleve contre les faits, qui le
qui prétend les régir (). »

Mais pourquoi tombe-t-il dans
faute que M. R2nouvier en faisant
gation non un point d'arrivée,
point de départ ? Sans doute, le dev
fait de la raison, comme disait Kai
moral primitif, selon l'expressio
.crétan; mais si 'on veut édifier ur
scientifique, il faut, avant tout,
compte de ce devoirattesté par lacc
D'autant qu'il n'est pas un fait
simple, et, par suite, il revient a I
d’en déméler les éléments. Aucune
pur instinct ou de foi aveugle 1
fonder une doctrine. Il est vrai

(1) Le Principe de la morale, pp. 9




122 LES MORALES IDEALES

Secrétan, « la philosophie ne se prouve pas,
elle s’expose ». Mais cet axiome, entendu a
la lettre, ivait/d  laonégationde la raison et
de ses exigences essentielles. Secrétan parle
a bon droit d'ordre et d’harmonie. Or le
principe de I'ordre universel, que nousavons
nous-méme pris pour guide dans cette étude
des morales contemporaines,demande préc:-
sément qu'on cherche les points d'attache des
vérités entre elles; et, pour les trouver, il
faut faire la critique des faits moraux
comme de tous les autres.

Quant a la solidarité, a laquelle on
demande une matiere pour la morale, c’est
une idée scientifique, féconde quand elle est
bien entendue. Ce n'est qu'un aspect de
I'harmonie des étres. Mais cette idée appa-
rait chez Secrétan a la fois comme trop
poussée et trop restreinte.

Trop poussée : l'individu est sacrifié a
I'espece qui devient la principale réalité,
la seule réalité ; la personnalité humaine est
mise en péril ; les devoirs individuels
s’absorbent dans les devoirs collectifs; le
sentiment de la responsabilité personnelle




LES MORALES IDEALES 123

est atteint. Ce sont les bases mémes de la
morale qui se trouvent menacées.

Trop restreinte : il convenait d'étendre
au principe de la morale I'idée de solidarité.
La vérité pleine n’est pas la vérité isolée,
mais la vérité considérée dans ses diverses
relations. La vérité morale est solidaire des
vérités métaphysiques ; ce qui signifie non
pas seulement qu’elle les réclame a titre de
postulats, mais encore qu'elle en est elle-
méme comme pénétrée et imbibée. La
philosophie forme wun fout naturel, et la
force de chaque partie réside dans sa cohé-
sion avec le tout. :

« La solidarité naturelle que Secrétan
invoque, remarque de son coté M. Fouillée,
et sur laquelle on insiste tant de nos jours
dans certaines écoles, n'est nullement la
solidarité wvolontaire, et elle aboutit aussi
bien a une doctrine d’intérét que de désin-
téressement. Puisque nous sommes soli-
daires, dit Secrétan, dévouons-nous pour
les autres ; puisque nous sommes solidaires,
lui répondront les égoistes, servons-nous
des autres. Deux forcats attachés a la méme



124 LES MORALES :DXALES

chaine ne sont pas pour cela deux amis. Ils
peuvent tirer chacun de leur coté, jusqu'a ce
que le plus fort I'emporte. Si le patron et
I'ouvrier sont solidaires, ce pur fait entraine
aussi bien la lutte entre eux que 'union (). »

C'est que d'un pur fait on ne tire rien
d'assuré, sinon a la lumiére de certains
principes. On a beau faire, on ne peut se
passer de métaphysique.

Iv

Ce que Charles Secrétan faisait & Lausanne,
Henri Marion I'entreprenait en France. Seu-
lement, il laissait de cé4té toute spéculation
métaphysique, négligeait la doctrine de la
liberté ou de la contingence et se bornait
aux considérations morales.

C'est en 1880 que M. Marion, alors simple
professeur de philosophie au lycée Henri 1V,
publiait son livre De la Solidarité morale. La,
apres avoir essayé d'établir que Kant n'a pas
refusé toute qualité morale aux actes pris en

(1) Notice sur M. Charles Secrétan, lue 3 ’Académie

des sciences morales et politiques (séance du
18 septembre 1897).




LES MORALES IDEALES 125

eux-mémes, il empruntait & M. Renouvier
I'idée de solidarité et bitissait dessus tout un
systeme de morale. Dailleurs, il étendait
aussi largement'que possible’la portée de ce .
concept, entendant par la toute connexion
des phénomenes soit dans 'espace, soit dans
le temps. « L'ensemble des conditions qui
concourent, avec ce que nous avons de
liberté, & nous faire moralement ce que nous
sommes », telle est la « solidarité morale ».
« En chacun de nous, tout se tient a chaque
instant et tout s’enchaine d'un temps a
l'autre : ce que nous sommes maintenant
résulte en bonne partie de ce que nous étions
hier, et décide plus ou moins de ce que nous
serons et ferons demain. » De méme, les
hommes groupés en sociétés sont solidaires
entre cux dans chaque génération, et les
générations qui se suivent sont solidaires les
unes des autres.

La moralité consiste a régler notre con-
duite suivant toutes ces conditions, a tenir
compte de ce qui peut influer favorablement
ou défavorablement, soit sur nos actes futurs,
soit sur les actes de nos contemporains ou de
nos descendants.



« Dés lors le devoir, dit H. Marion, loin
d’étre sans objet, est aussi net qu'impérieux.
I ne consiste, plus, il est vrai, & agir, par
une sorte de miracle, dans l’hbsolu, ou, pour
mieux dire, dans le vide, indépendamment
de notre nature empirique... Créer notre
caractere, amender notre nature en nous
servant de ce qu’elle est pour la rapprocher
de ce qu’elle doit étre, voila notre tiche, du
jour ou nous prenons conscience de notre
activité spontanée et d'un idéal auquel elle
doit se conformer. Il m’est impossible de
concevoir autrement la moralité et le de-
voir. (V). »

126 LES MORALES IDEALES

On a, chez H. Marion, un exemple typique
d'une morale dégagée ou mieux appauvrie
de toute métaphysique.

Il est question d’'un objet de la morale :
me conformer aux conditions qui peuvent
agir favorablement sur ma nature ou celle
des autres hommes, me soustraire aux condi-
tions qui influeraient défavorablement ; objet

(1) De la Solidarité morale, pp. 2-3, 45-46, 289-299.




LES MORALES IDEALES 127

de la morale qui semble aussi étre une
forme : je dois agir en esprit de solidarité.

Mais pourquoi y suis-je tenu ? Pourquoi et
comment ce qui est solidarité physiologique
doit-il devenir solidarité morale ? Pourquoi
ai-je le devoir d’amender ma nature et celle
de mes semblables? Quels sont les actes
qui rendent cette nature plus parfaite ? Quel
est cet idéal auquel mon activité doit se con-
former ? Qu’est-ce que le bien ? Qu’est-ce que
le mal ? L’honnéte M. Marion aurait été, je
crois, fort étonné qu’'on lui posit ces ques-
tions. Je doute qu’il se les ait jamais posées
a lui-méme. Il a paraphrasé toute sa vie
quelques considérations superficielles, sans
jamais aller en chercher les raisons. Jamais
il ne s’est mis en peine des racines des
choses. Il s’en tenait aux surfaces. Ainsi sa
doctrine n’est, en somme, que lieux com-
muns et banalités.

De fait, brillante a été la fortune de la
solidarité érigée en doctrine morale. Mais,
d’ordinaire, elle a été restreinte a la solidarité



128 LES MORALES IDEALES

humaine. On néglige la solidarité indivi-
duelle, celle qui régne entre les diverses
facultés d’'un individu, entre un individu et
ses ascendants. On s’en tient a la solidarité
entendue comme fait social, en vertu de
laquelle chacun vit de tous et pour tous.
Ainsi on revient a 1'idée de Pierre Leroux :
« J'ai le premier, écrivait-il, emprunté aux
légistes le nom de solidarité, pour l'intro-
duire dans la philosophie, c'est-a-dire, sui-
vant moi, dans la religion de I'avenir. J'ai
voulu remplacer la charité du christianisme
par la solidarité humaine (. »

Sur ce theme de la solidarité ainsi enten-
due, M. Léon Bourgeois a exécuté quelques
variations sonores. (2 11 voit dans cette
notion « la résultante de deux forces long-
temps étrangéres l'une a lautre, aujour-
d’hui rapprochées et combinées chez toutes
les nations parvenues a un degré d’évolution
supérieure : la méthode scientifique et I'idée

(1) La gréve de Samarez.
(2) Solidarité. Paris, Colin, 1896.




LES MORALES IDEALES 129

morale ». Il se flatte que la connaissance
des lois naturelles de la solidarité entre les
étres conduira a formuler « une régle précise
des droits et''des’-devoirsde ‘¢chacun dans
l'action solidaire de tous »,"« une théorie
d'ensemble des droits et des devoirs de
- 'homme dans la société ».

Toujours la méme confusion ou la méme
étroitesse de conception. La dépendance
réciproque qui régit tous les étres, et parti-
culierement les hommes vivant en société,
doit nécessairement réagir sur la détermi-
nation de plusieurs de leurs droits et leurs
devoirs. Et on n’avait pas attendu les doc-
teurs de la solidarité pour le dire. Mais cette
mutuelle dépendance ne nous apprend pas
s'il existe des droits et des devoirs.

A la doctrine de la solidarité se rattachent
toutes les morales qu'on peut appeler collec-
tives ou sociales. Le domaine propre de la mo-
ra'e, disent quelques-uns avec M. G. Belot (1),
est la vie sociale. La morale vise au bien de

(1) Morale sociale, pp. 106-108.



130 LES MORALES IDEALES

I’humanité. La tendance théologique en
introduisant Dieu dans la conscience, a
rendu le sens moral intérieur, subjectif, indi-
viduel, lequel méconnaissaitainsises origines
et manquait & sa destination. La tendance
scientifique remédiera a cette déviation. Elle
replonge I'homme dans la nature, elle le
subordonne au milieu, elle nous rend la vraie
notion de la moralité, qui est une regle des
relations humaines.

De la, cette conséquence plus ou moins
avoueée que les vrais devoirs moraux sont les
devoirs envers autrui. De méme que nos
semblables, par les exigences du libre déve-
loppement de leur activité, restreignent
notre propre liberté et créent en nous des
obligations, de méme ils sont I'unique objet
auquel tendent nos devoirs.

Il y a dans cette doctrine comme un
retour a la théorie antique, suivant laquelle
l'individu n’est rien et la société est tout, et
qui sacrifie celui-la a celle-ci (). Le devoir

(? Doctrine reprise et poussée a l'extréme par
M. J. Izoulet, dans son livre la Cité moderne.



LES MORALES IDEALES 131

social ne saurait étre qu'une extension du
devoir individuel, quoique une extension
nécessaire. La, morale qui.ne sappuie sur
aucune affirmation préalable d’'une obliga-
tion individuelle — c’est la juste remarque
de M. P. Malapert — se réduit nécessai-
rement & « une wlfilité sociale qui pourrait
paraitre désirable en fait, exigible par la
force, mais ne s'imposerait point comme
moralement obligatoire. Comment me sen-
tirais-je obligé envers autrui si je ne me
sentais obligé envers moi-méme ? Comment
pourrais-je considérer un de mes semblables
ou tel ou tel groupe d’individus, I’humanité
tout entiere comme fin de mon activité mo-
rale, comme objet de mon respect, si je ne
voyais en moi qu'un moyen sans autre
valeur qu’une utilité économique, sans
dignité par soi, si je ne m’apparaissais pas a
mes propres yeux comme objet de respect ?
Comment serais-je tenu & contribuer au per-
fectionnement des autres hommes, si je ne
me sentais tenu a travailler & mon perfec-
tionnement ? Pour qui ne pose pas dés le

début 'idée d’'un bien moral personnel, il
p



132 LES MORALES IDEALES

peut bien y voir solidarité économique,
accord pour la défense, collaboration en vue
de l'intérét, resserrement du troupeau hu-
main en face du danger, il n’y a pas solida-
rité morale, il n'y a pas de bien moral
collectif, il n’y a pas de société humaine, au
sens.le plus élevé du mot (). »

Surtout quand il s'agit de personnes
humaines, la perfection de 'ensemble jaillit
de la perfection de chacun ; le tout n’atteint
pleinement sa fin que si chaque individu
atteint la sienne, laquelle peut étre une par-
tie de la fin du tout, mais ne s’absorbe pas
en celle-ci.

\Y

Est-il besoin de dire que c'est. encore
I'esprit de solidarité qui inspire les morales
de la pitié et de la sympathie ? La seule chose
qui distingue ces morales des précédentes,
c’est que le sentiment ou la sentimentalité a
pris la place de ce qui restait d'un certain
appareil didactique. Les littératures du Nord,

(1) Morale sociale, pp. 286-287.




LES MORALES IDEALES 133

surtout les romans philosophiques de Tolstoi,
ont réveillé les traces laissées dans I'dme de
nos contemporaingparcl’école de Rousseau.
Les néo-chrétiens se sont trouvés pour se
faire les apotres de la religion de la pitié : On
aimera les foules par besoin d’aimer; on
déversera au dehors la bonté et la miséri-
corde universelle d'une nature qui demande
4 se communiquer.

" Ecoutons le grand prétre- de cette religion
nouvelle. Ce que je puis savoir de ma desti-
née, nous dit M. Paul Desjardins dans Le
Devoir présent, est peu de chose. « Je n'ai la-
dessus que des réves d'un profond mais.
incommunicable amour. » Cet amour me
dit de fortifier en moi « la volonté du bien ».
Il faut nous améliorer en nous employant
au bien de I'ensemble. « Les idées morales
sont, avant tout, des forces, ou plutot elles.
sont la seule force, la force organisa-
trice de l'dme. Qu'on appelle flamme,
souffle, ou (ce qui veut dire la méme chose)
ime, cette énergie qui nous incite & nous
faconner sur notre idéal » ; elle seule vaut.
quelque chose. Et elle nous fait une loi de



134 LES MORALES IDEALES

nous donner. Cela, chacun le peut, par la
bonne volonts ; nnus sommes les apotres de
la bonne wolontéicAl kobonne volonté nul
besoin de considérations d’ordre métaphy-
sique. La morale, ce sont « des choses &
faire, c’est le programme d’'une tiche ». Les
solutions proposées jusqu'ici « n’at'eignent
le ceeur et la volonté que par l'intermédiaire
de T'intelligence ou du réve. Or il ne s'agit
- pas de croire d'abord (entendez connaitre et
savoir), mais d'abord d’aimer. » H suffit de
celte foi commune, tres siire, & savoir « que
nous vivons pour quelque chose ». Les théo-
ries divisent et soulévent les questions sans
les résoudre : que l'action bonne passe
devant. ‘

Ce programme ou ce décalogue eut, a son
apparition, on s’en souvient, un grand reten-
tissement. On ne lui ménagea pas la sym-
pathic ; on se plut & y voir le germe d'une
grande rénovation morale. Ce qu’il avait
de noble et d'élevé était bien fait pour
séduire les dmes, lasses de l'égoisme de




LES MORALES IDEALES 135

Nietzche et du pessimisme de Schopenhauer.
Cependant des esprits éclairés, comme Léon
Ollé-Laprune; en |signalerent-raussitot les
lacunes : sans l'accord entre les intelli-
gences, I'unanimité morale est une chimere.
Une union fondée sur la seule bonne volonté,
sans souci de la vérité, se heurte & I'impos-
sible. Il faut une doctrine sur la vie. Sans
doute, « avec peu de vérité, on peut com-
mencer, pourvu quon ne décide pas a
I'avance que ce peu suffit et que plus nui-
rait ». I1 y a un abime entre « la vérité
incompleéte et la vérité diminuée » ; celle-ci
est par nature inféconde (). — Or précisé-
ment M. Paul Desjardins se fixait un mini-
mum de vérité qu'il prétendait ne pas
dépasser.
" Ces craintes ne devaient étre que trop
justifiées. Un lamentable avortement suivit
ces manifestations brillantes. L'Union pour
Paction morale, ot quelques-uns voulaient
voir un acheminement vers une doctrine
complete, glissa bientdt vers une sorte de
protestantisme libéral, un moralisme sans.
(1) Les sources de la paix intellectuelle. Paris, 1892.



136 LES MORALES IDEALES

dogme. La ou se remuait, semblait-il,
comme une fougue d'agir, comme un désir
impétueux déi marcherret/d'aboutir, il y eut
de belles parades de paroles : telles les con-
férences que Charles Secrétan, sur I'invi-
tation de MM. Desjardins et Monod, fit a
Paris, pendant I'hiver de 189%. Il y eut des
programmes savamment élaborés et fine-
ment écrits, ot I'on répétait que « le bonheur
est dans l'oubli du bonheur, dans l'action,
dans le travail, dans la vaillance, dans la
collaboratipn a I'ceuvre collective qui déja
nous immortalise ». L'action extérieure,
j'entends l'action moralisante et fortifiante,
parut moins.

Car nous ne saurions appeler moralisant et
fortifiant le role que I'Union pour Uaction mo-
rale prétendit jouer dans I'4 faire, du moins
4 en juger par les Maximes & garder dans la
criseprésente. On'y parle deréparation a pour-
suivre au sujet d’iniquités commises, on y
parle de cette idole qu'est le respect de la
chose jugée a secouer, de mots sacrés dont il
convient de se méfier. Il y a, & I'heure pré-
sente, un certain nombre de libertés



LES MORALES IDEALES 137

essentielles qui sont menacées en France.
Nous ne voyons pas que 1'Union pour l'action
morale s’en montre fort émue (). — Dans
les questions vitales, elle veut marcher et
cependant ne pas avancer.

La petite église du néo-christianisme
devait avorter par cela méme qui enleve
toute seve au néo-criticisme : le divorce
entre la science et la morale, entre la spécu-
lation et la pratique. Ici encore, le principe
que nous avons établi au début de toute cette .
étude manifeste sa vérité : morale isolée,
morale stérile, morale sans prise sur les
dmes.

Notons en passant qu’il manquait peut-
étre encore autre chose a cetie morale de la
sympathie humaine, au moins & ceux qui la
préchaient : la volonté. Oui, la volonté
semble sans ressort et sans fermeté chez ces
apétres de la bonne volonté. Rien en M. Paul

(1) Voir, par exemple, sur le Stage de scolarité, 1e
pour et le contre soutenus tour a tour par divers
collaborateurs dans les Bulletins des 15 janvier,
ler mars, 15 avril 1900.



133 LES MORALES IDEALES

Desjardins qui rappelle la rude énergie, le
fort vouloir d'un Tolstoi, énergie que donne
la claire yue |d'un,but précis a atteindre et
sans laquelle il n’est pas de fécond prosély-
tisme. Lui et d’autres écrivains de son
groupe se montrent trop sensibles a ce qu'il
appelle lui-méme « la délectation des nuan-
ces mourantes ». On trouve dans leur style
les recherches de délicats qui se complaisent
dans leurs phrases, les grices mievres des
raffinés. Quand on se croit la mission
de régénérer la société, on ne s'attarde pas
a balancer des effets de phrase. En combat-
tant Renan et d’autres ironistes, on ne se
surprend pas & les appeler « songeurs
exquis », « charmants incertains ». On fonce
hardiment sur eux comme sur les destruc-
teurs de toute morale.

Nous avons quelque peine aussi 4 nous
représenter M. G. Séailles éJucateur de mo-
rale populaire. Sans doute, dans le livre
qu’il a écrit sur Ernest Renan, il fait preuve
de moins de ménagements pour cet homme
dissolvant. Il a rappelé a son sujet qu’ « on
a sa part des fautes de tous ceux dont on




LES MORALES IDEALES 139

affaiblit la conscience et la volonté », que
la théoric du divertissement n'est pas une
solution du probleme moral. II n'a pas
craint de flétrir en lui « le polisson », que
laissa voir la derniére phase de sa vie. Sans
doute encore, il ne veut pas qu'on creuse un
fossé entre la vérité pratique et la vérité
spéculative. Mais enfin on ne peut s’empé-
cher de penser un peu a lui quand on lit au
début de sa conférence sur les A/ffirmations
de la conscience moderne : « Agir n'est pas
s'agiter ; on ne veut pas a vide, pour vou-
loir'; les prédicateurs laiques qui dépensent
leur éloquence a vanter les beautés de la
foi, de laction, en négligeant de dire ce
qu'il faut croire ou ce qu’il faut faire, res-
semblent a ces choristes d’opéra qui brandis-
sent des épées de fer-blane, s'‘époumonnent
i crier qu’ils courent au combat, a la gloire,
et, rentrés dans la coulisse, s'essuient le
front (1, »

Ces affirmations de la conscience moderne,
a savoir : caractére tout intéricur de la vie
morale, sincérité avec soi-méme, conquéte

(1) Revue bleue, fer mai, 8 mai 1897.



140 LES MORALES IDEALES

de la liberté morale, culte de l'égalité hu-
maine, sentiment de la solidarité et de la
fraternité, menent-elles bien loin ? Ne refu-
sons pas l'élévation morale & ces considéra-
tions. Disons qu’'elles manquent de prise sur
les dmes, faute d’une pensée sire d’elle-
meéme qui les anime. Morale ni totalement
formelle ni matérielle ; en somme, morale .
d’action : Agissez, nous répeéte-t-on, créez
en vous l'homme, créez 'homme chez les
autres. Il faudrait savoir mieux quel est cet
homme & créer. Le christianisme, qu'on
sent partout attaqué chez M. Séailles autant
que lamentablement ignoré, savait, quoi
qu'on prétende, inspirer des vertus inté-
rieures autrement solides.

On a dit qu’ « un des traits les plus carac-
teristiques de. la pensée morale contempo-
raine, c'est le retour vers l'action ». Et la.
pensée morale a raison si elle entend simple-
ment que le probléme moral estle probleme
pratique par excellence, le probleme qui a
pour objet la direction de 'action, la recher-




LES MORALES IDEALES 141

che d'une régle de vie, si elle veut protester
contre ces efforts constructifs qui séparent
de la vie les créations morales, qui les vident
de leur contenu propre, de leur rapport a
l'action (1). Mais il ne faut pas, pour cela,
renoncer aux théories et s’en tenir au senti-
ment. La vraie morale unit I'idée a I'action.
Soit, parlons de wvie simple; évitons en
morale I’abus de 'analyse et aussi de la com-
plication. Mais n'oublions pas que I'homme
est raison en méme temps que sentiment et
activité.

« Renoncer a la vérité objective » pour « s’en
tenir & la vérité morale », travailler a écar-
ter tous les appuis extsrieurs, dogmes reli-
gieux ou systémes philosophiques pour « dé-
velopper I'ame » elle-méme, I'habituer & « se
tenir debout toute secule », est une entre-
prise contre nature. C'est condamner sa vie
4 se trainer a travers les hésitations et les
incertitudes, les tristesses et les déceptions.
Nait, un jour, le besoin de donnera sa mar-
che un but par l'amour. Alors on réve

(1) Voir, dans Morale sociale, 1'Unité morale, par
M. Bernés, pp. 45-48.



142 LES MORALES IDEALES

« d’amener des 4dmes plus nombreuses a 'in-
telligence et au désir des objets d’amour les
plus proches ». Et précisément parce qu'on a
prétendu ‘écarter-toute conception philoso-
phique, on en est réduit avec M. Maurice
Pujo & présenter a leur amour des objets
du genre de ceux-ci : « Lois politiques et
sociales harmonisant mieux les faits, ren-
dant la vie moins artificielle, plus réelle ; —
ceuvres concretes d’art qui émouveraient ; —
actes de courage qui entraineraient ; —
quelque chose de plus simple encore, Qui
reprendrait. seulement sa vraie valeur,
comme la chanson du péatre dans la plaine,
celle du vent dans les feuillages, un rayon
de soleil sur un toit (... » — Maigre nourri-
ture pour I'ame humaine.

VI

C’est encore une nourriture trop creuse,
une regle trop peu stire, trop dénuée d’auto-
rité pour la sensibilité et l'activité que la

(1) La.Crise morale, par Maurice Pujo. 1898,
ppP- 252-261.




LES MORALES IDEALES 143

régle demandée par certains moralistes au
seul sentiment du beau. Car il y a une mo-
rale esthétique, fondée sur I'admiration. Les
Grecs avaient jadis professé le culte de la
beauté ; ils avaient cru & la vertu morali-
sante du beau, expression achevée de 1'or-
dre et de I’harmonie. De nos jours, la morale
esthétique aime assez I'allure mystique. Elle
procéde par une méthode d’intuition et de
synthése, qui fournit des vues d’ensemble,
~ des échappées sur la profondeur des choses,
plutdt qu'une analyse rigoureuse et précise.

A la suite de Biran et de Schelling, avec
M. Ravaisson, elle cherche l'origine de la
beauté dans un principe supérieur tout
ensemble & la raison et a la nature, consé-
quemment « surnaturel » suivant une expres-
sion familiére a celui-ci. Sile bon s’explique
par le beau, la beauté, du moins la beauté
supréme se ramene a ce qui est comme le
fond du divin, la bonté. L'amour admiratif
est la vraie vie morale. L'esthétique, qui
nous apprend a aimer le beau idéal et « sur-
naturel », fait « de grace et de tendresse »,



14 LES MORALES IDEALES

« s'identifie & la morale ; elle devient la phi-
losophie elle-méme ». (1)

C'est encore. un apotre de la beauté, apotre
enthousiaste, que Ruskin. Pour lui, comme
aussi pour Tolstoi, 'homme est né non pour
penser, mais pour aimer, pour aimer tout ce
qui est beau. Et le beau ne se trouve que
dans la nature. Ruskin déclare la guerre a
« la civilisation actuelle fondée sur I'indus-
trie et sur I'argent. Il nous crie que la vraie
vie est de jouir du ciel, de respirer l'air pur,
de boire I'eau limpide du ruisseau, de tra-
vailler de ses mains. Et il veut renverser la
cheminée d'usine dont la fumée nous
cache le ciel, et la fabrique qui souille notre
eau (2. »

Qu'ilyaitdansl'artet dansla nature unins-
trument puissant d'éducation morale, per-

(1) La Philosophie en France au xixe siécle, par
F. Ravaisson. 3¢ édit. Paris, 1899, pp. 246-253 ; —
Critique des systémes de morale coniemporains, par
A. Fouillée, pp. 319-321. ’

(2) Morale sociale. Classification des idées mora-
les du temps présent, par A Darlu, p. 34.




LES MORALES IDEALES 145

sonne ne le niera. Mais cetinstrument peut-il
se suffire 4 lui-méme ? Il existe un art qui
éleve et un art qui déprime; l'art a besoin
d'une régle, qu'il trouvera précisément dans
la morale. Pour étre interprétés, I'art et la
nature demandent une dme déja préparée, et
c'est lamorale qui la préparera. La nature agit
comme un milieu favorable a 'idée morale,
mais ne la suggere pas directement. Le plus
beau pays peut étre habité indifféremment
par des populations abruties et des popula-
tions & haute culture morale. « Purifiez la
vie par la puissance souveraine de I'art »,
disent les esthétes. L'art peut affiner I'esprit
et le sentiment, parachever dans I'ime 1'é-
lévation et la délicatesse naturelles ou acqui-
ses. Il ne lui apprendra pas la justice et le
devoir : I'Ttalie de la Renaissance brillait de
tous les raffinements de lart et était en
proie aux passions brutales.

Faisons appel a la nature et & l'art pour
moraliser le peuple, mais seulement comme
d une force accessoire. Ceux-la qui, a I'exem-
ple de M. Ravaisson, comptent le plus sur la
force du beau, le rameénent, nous l'avons



146 LES MORALES IDEALES

vu, au bien : thése inexacte qui confond
dans I'étre des éléments qui doivent rester
distinets; mais thése qui, & sa maniere, pro-
clame l'insuffisance moralisatrice du beau
laissé a lui seul.

L’dme humaine sera-t-elle réduite a
choisir entre les morales naturalistes et les
morales idéales, qui, les unes et les autres,
corrompent ou déforment plus ou moins
grievement l'objet méme de la morale, qui
le réduisent a des notions inféricures
dépourvues de moralité, ou en minent toute
la valeur en le vidant de ce qui lui donne
force et résistance ?

« Fils d'une génération sans Dieu, écrivait
naguére M. H. Fierens-Gevaert (1) j’ai été
élevé en libre penseur. Traversant, un apres-
midi, I'église de Saint-Germain 1'Auxerrois,
j'entendis un bruit de voix dans un des bas
cotés. Un prétre, avec des mots trés sim-
ples, donnait une lecon aux catéchumenes

(1) La Tristesse contemporaine. Paris, 1899,
pp- 149-150.




LES MORALES IDEALES 147

réunis dans la chapelle. Sa parole grave
vibrait doucement dans les arceaux. Les
enfants 1’écoutaient avec une picuse atten-
tion... Un grand mystére de bonté et d'éter-
nité planait sur les choses. Soudain, les
voix enfantines entonnérent un cantique qui
monta dans la haute volGte comme une
musique céleste. Je me sentis pris d'un
grand trouble, mon cceur se fondit dans une
sensation de bonheur puéril et des larmes
coulérent sur mes joues. Je compris ce jour-
la combien la morale de I'Eglise est supé-
rieure... et pourquoi elle seule peut semer
de la poésie et de la beauté dans notre vie. »

Morale, en effet, supérieure aux morales
naturalistes ou idéales, morale qui non seu-
lement séme notre vie de poésie et de beauté,
mais encore lui donne consistance et stabi-
lité, morale qui éveille en nos &mes plus
qu'un bonheur puéril, qui les pénétre du
sentiment de la paix dans la vérité trouvée.
Cette efficacité, la morale chrétienne la tient,
pour les croyants, surtout de ce qu’elle pos-
séde de révélé. Mais il y a dans cette mo-
rale une part considérable établie sur la rai-



148 LES MORALES IDEALES

son, par ol elle se confond avec ce qu'on
peut appeler la morale spiritualiste tradi-
tionnelle.

Cest cette morale qu’il nous reste a
exposer.




CHAPITRE V

MORALE DE L'ORDRE

Dans le spiritualisme traditionnel, I'acte humain est bon
qui tend a4 1'objet convenable, tendance d'intention et
d’exécution. La convenance a sa raison derniére dans la
conformité & l'ordre, & l'ensemble des relations qui
unissent les étres. Conformité consciente et libre qui
distingue 1'activité morale de la fonction organique ;
conformité 4 l'ordre général qui rattache la morale &
Tuniversalité des étres. — Cette conformité est obli-
gatoire parce que l'ordre est la propriété du supréme
ordonnateur. Bien de la faculté et bien de I'homme
Tout bien n’est pas obligatoire. Devoir est hétéronome et
transcendant. — Toute action conforme 3 lanature perfec-
tionne la nature : mérite. Le mérite croit avec I'exacti-
tude et I'ampleur de la conformité & l'ordre. Démérite,
péché mortel naturel. — Application & I'ordre surnaturel.

A étudier quelques-unes des solutions du
probléme moral proposées par nos contem-
porains, on a pu remurquer une double
attitude en sens opposé. Les uns ramenent
les idées morales & des notions physiolo-
giques ou mécaniques : le bien se confond
avec l'utile, le devoir avee l'intérét de I'indi-
vidu ou de I'espéce, la morale n'est qu’un
chapitre de l'histoire naturelle. Pour les
autres, le monde morul est ainsi constitué



150 MORALE DE L’ORDRE

dans sa réalité propre qu'il forme un monde
a part, sans communication avec le reste.
Selon ces derniers;cou chien, les concepts
moraux, vertu, devoir, mérite, sont des
objets transcendants, qui planent dans une
superbe indépendance ; la critique n'y
atteint pas; c'est le royaume de l'autorité
souveraine qui s'impose pour elle-méme &
la raison. Ou bien, ces concepts naissent au
sein de la conscience, produit et expres-
sion de la seule liberté ; trop impalpables
pour donner prise & la raison, ils ne se
laissent saisir que par le sentiment, qui les
affirme, sans les analyser, de peur de les
dénaturer ou de les faire évanouir.

Double attitude qui nous semble égale-
ment fausse. D'une part, la raison affirme
et prouve la distinction du monde moral
d'avec le monde organique. D’autre part,
elle se refuse a admettre l'isolement des
vérités morales. Quand tout se tient dans le
monde des étres, quand toute réalité est
enserrée dans le tissu de relations multiples,
quand tout ébranlement en une partie du
systeme se fait sentir en chaque point de




MORALE DE L’ORDRE 151

lensemble, comment accepter une réalité
détachée de toute autre réalité, un anneau
totalement séparé de la)ichainercommune ?

Ne peut-on concevoir la morale d’une
maniere & la fois distincte et unie a I'égard
du reste ?

Parmi les représentants du spiritualisme
traditionnel, allons droit & celui qui en a
présenté 1’exposé le plus synthétique. De-
mandons a saint Thomas la réponse faite par
ce spiritualisme aux trois questions qui
embrassent tout le domaine de la morale
fondamentale : Qu'est-ce que le bien ? Qu’est-
ce que le devoir ? Qu'est-ce que le mérite ?

I

C'est au cceur méme de la Somme théolo-
gique et de la Somme contre les Gentils (V)
que saint Thomas aborde ces questions. Il
voit dans la morale moins l'application
finale, la conclusion ultime, le couron-
hement d'un ensemble de principes théo-

(1) Somme théologique, 1-11 ; - Somme contre les
Gentils, liv. I1I.



152 MORALE DE L'ORDRE

riques, qu'un fragment, un systéme parti-
culier de cette ordonnance universelle,
suivant//laquelle)ctout rétre tend a sa fin
supréme et est régi par sa cause premiere.

Tout d’abord, la notion de bien est
rattachée a4 une notion plus large. « Il
convient, dit saint Thomas, de parler du
bien et du mal dans les actions humaines
suivant la facon dont on parle du bien et du
mal dans les choses matérielles. Ces choses
sont bonnes dans la mesure ou elles posse-
dent de la réalité : les notions de bien et
d’étre sont réciproques... Ainsi les actions
humaines dans la mesure ou elles parti-
cipent de l'étre, dans la méme mesure
participent de la bonté. Par contre, dansla
mesure ou elles s'écartent de la plénitude
d'étre convenable aux actes humains, dans
la méme mesure elles s'éloignent de la
bonté et sont dites mauvaises (). »

Et dans quels éléments une chose puise-
t-elle la plénitude d’étre qui lui est due ?

« L'élément premier de cette plénitude se

(1) Som. théol., q. XVIII, art. 1.



MORALE DE L’ORDRE 153

tire de tout ce qui établit un étre dans son
espece. Un objet quelconque est spécifié par
ses éléments formels » ; par, exemple, I'ceil
par ce qui lui donne la faculté de voir.
« Mais l'action tire sa spécification, sa quali-
fication de son objet, comme tout mouve-
ment I'emprunte de son terme » : la vision
est ainsi dénommée de la lumiére ou de la
couleur percue par I'eil. Par suite, « l'acte
humain emprunte sa bonté fondamentale a
la convenance de I'objet auquel il tend (1) » :
I'amour est bon ou mauvais selon que 1'objet
aimé convient ou non a la nature de celui
qui aime.

Quand on parcourt superficiellement ces
passages de saint Thomas — et la méme-
chose pourrait se dire de beaucoup d’autres
— on est tenté de n'y voir que des truismes.
Cela est évident, pense-t-on, et cela n’ap-
prend rien de nouveau. Observation ou
reproche qui s'adresse également a toute
doctrine de bon sens. Et cependant, & y

1) Som. théol., I-1I, art. 2.



154 MORALE DE L’ORDRE

regarder d'un peu plus pres, on remarquera
que, dans ces deux seules citations, saint
Thomas renferme)dieaucoup de choses par
ol il s’oppose aux doctrines que nous avons
précédemment exposées : la moralité n’est
pas une notion isolée ou transcendante,
sans analogie dans le reste des concepts;
ce n'est pas non plus une notion qui se
suffise & elle-méme ; il convient d’en faire
I'épreuve, la critique, d'en chercher les
éléments et les fondements ; elle ne fait pas
I'objet d’une foi aveugle, d'une adhésion de
sentiment.

Poursuivons la lecture de saint Thomas
avec l'intention de pénétrer sous la lettre.

Que faut-il entendre proprement par
objet d’un acte moral ? L'acte humain, par
cela méme qu'il est volontaire, renferme un
double élément : un élément interne, 1'in-
tention ; un élément externe, I'exécution.
Chacun de ces éléments ou de ces aspects
peut avoir son objet propre : telle l'action
du voleur qui dérobe pour se livrer a I'incon-




MORALE DE L’ORDRE 155

duite, du riche qui fait l'auméne pour
ootenir la réputation d’homme générecux.
On réserve le nom strict, d’objet au terme
auquel aboutit 1'élément extérieur : c'est a
lui que l'acte tend comme de son poids
naturel. De lui-méme, le vol enrichit le
voleur ; d’elle-méme, 'aumoéne soulage le
pauvre. On appellera plutot fin le terme de
I'élément interne, de l'intention, ce a quoi
l'action est rapportée par la volonté de
l'agent. En fait, ce terme remplit aussi le
role d'objet. Ainsi un acte humain, selon
que ces deux éléments coincident ou sont
distincts, est susceptible soit d'une scule,
soit d'une double convenance ou disconve-
nance, soit tout ensemble de convenance et
de disconvenance, de bonté et de malice,
selon I'aspect sous lequel on 'envisage (1).
Par cette doctrine, saint Thomas repousse
les morales purement matérielles auxquelles
aboutiraient logiquement les théories positi-
vistes : cela est moral qui est utile de fait
soit & I'individu soit a I'espéce. Il repousse

(1) Som. théol., I-11, q. XVIII, art. 6.



156 MORALE DE L’ORDRE

également toutes les morales formelles a la
facon kantienne : toute la moralité se tire de
I'intentionyéelui<la’ agit . bien qui agit sous
I'inspiration d'un bien & accomplir, d'un
devoir a remplir, la matiére ou l'objet de
I'acte importe. p2u. Pour saint Thomas, la
pleine et intégrale moralité de l'acte découle
a la fois de l'objet auquel il tend par sa
pente naturelle et de la fin a laquelle la
volonté de la personne le rapporte. I1 n'est
pleinement moral que s'il atteint & laconve-
nance sous ce double aspect.

Mais quelle est la raison derniere qui rend
cet objet et cette fin convenables? Nous
touchons ici au fondement ultime de la
moralité. 11 s’agit de trouver le point fixe sur
lequel s’appuie tout le reste. — La raison
derniére de la convenance morale, répond
saint Thomas, c’est la conformité a I'ordre
objectifdes choses, a I'ensemble des relations
qui unissent entre eux les étres. Cet ordre,
en tant qu'il nous est manifesté par la raison,
peut s'appeler l'ordre de la raison, « ordo




MORALE DE L’ORDRE 157

rationis (1) ». Ila en Dieu sa réalité supréme,
dans le domaine de I'intelligibilité. Dieu, qui
a créé et quiygouverne le monde, voit en
son essence comment doivent étre disposées
les choses pour réaliser la fin totale de I'uni-
vers. Cette connaissance, en tant qu'elle
est appliquée efficacement a procurer l'ordre,
est dite providence de Dieu, forme supérieure
de sa prudence ou de sa sagesse, inclinant la
volonté & agir; en tant qu’elle est propre a
servir de mesure a 'activité des étres créés,
elle constitue la loi éternelle (2.

Comment connaitre cette loi pour 'obser-
ver? L'ordre idéal, Dieu l'a réalisé dans
I'univers. Il a disposé les étres d'une facon
hiérarchique, il a établi entre eux une gra-
dation naturelle selon leur perfection, leur
valeur, en somme leur plus ou moins
grande participation a la réalité. Les étres
forment entre eux un systéme, un concert.
Se conformer a cette gradation naturelle
des choses créées, & cette hiérarchie des

(1) Som. théol., I-II, q. XVIII, art. 8 ; — q. XIX,
art. I, ad3».

(2) Ibid., q. XIX, art. 4; — q. XCI, art. 1; —

I, q. XXII, art. 1; — Questions disputées. De veritate,
q. V, art. 1, c., et ad 6mw.



158 MORALE DE L’'ORDRE

étres, c’est agir bien; I'enfreindre, c'est agir
mal (1.

Chaque'catégorie” d’étres''est soumise a
cette loi. Elle I'observe en suivant « la pente
qui l'incline aux actes et aux fins qui lui
sont propres », ou qui lui conviennent. La
méme tendance se rencontre dans les créa-
tures raisonnables, mais a I'état conscient.
Cette tendance naturelle consciente portele
nom de loi naturelle, imitation en raccourci,
écho, dérivation de la loi éternelle. C'est
donc en interrogeant sa conscience, en se
reportant aux tendances conscientes qui l'in-
clinent a mettre d'accord sa conduite avec
I'ordre des étres, que 'homme connait la loi
éternelle, la regle supréme de ses actes.
« L'ordre hiérarchique des préceptes de la
loi naturelle, dit saint Thomas, suit 1'ordre

(1) Pour M. Brunschvicg, la perfection morale
consiste a s’adapter a I'ordre idéal des joies (Morale
sociale,chap. x). Doctrine qu’il serait aisé de ramener
a celle que nous exposons, a condition de dire sur
quoi se régle cet ordre idéal, mais qui, chez son
auteur,demeure trop subjeclive et aussi trop étroite.




MORALE DE L'ORDRE 159

hiérarchique des inclinations naturelles (1). »

Voila ce qu'on peut appeler la morale de
Uordre ; morale profondément conforme a
Pesprit de la science : la regle qu'elle
propose est précisément le respect de cette
harmonie, de cette unité hiérarchique que
la science reconnait dans le monde. Elle
prend 'homme avec les diverses relations
qui l'unissent au reste des choses et lui
dit que le bien moral consiste a respecter
ces relations, a agir en s'inspirant de ces
relations. Cependant elle ne fait pas de
'homme un rouage aveugle du mécanisme
universel. C'est librement que celui-ci se
conforme & I'ordre. Laraison gréace a laquelle
I'homme se propose & lui-méme une fin,
la liberté grice a laquelle il y tend sponta-
nément et sans contrainte élevent son acti-
vité du rang de fonction organique au rang
d’opération morale. Le concept de la mora-

(1) Somme théologique, I.-1I, q. XIX, art. 10; —
q. LXXI, art. 6 ; — q. XCI, art. 2 ; — Somme contre les
Gentils, liv. III, cap. cxX1, CXXIX, CXXXIX : « Bonum
autem virtutis in quadam commensuratione

consistit. Quanto magis ab hac harmonia receditur,
tanto est major malitia. » :



160 MORALE DE L'ORDRE

lité est ainsi distinct sans étre isolé. D'autre
part, I'ordre proposé & 'homme est l'ordre
universel/VIlV.ne' (§’agit 'plis d'une morale
tronquée et incompléete comme sont les’
morales égoistes, les morales altruistes, les
morales collectives. -

Les relations auxquelles 'homme mesure
son action dépassent les bornes mémes de
I’humanité. Elles embrassent tous les étres,
depuis les créatures inférieures jusqu'a la
cause supréme et universelle. La vraie jus-
tice, la justice complete veut la dépendance
des unes, 'absolue indépendance de l'autre.
Elle s’y conforme, elle s'y complait. Elle
veut Dieu a Dieu : impossible pour une
volonté méme infinie de monter plus haut.

II

La conformité de la volonté humaine a
Iordre universel est convenable : est-elle
obligatoire ? Elle est un bien : est-elle un
devoir? La loi naturelle est-elle non seule-
ment indicative, mais impérative ?

La raison, qui nous manifeste 1'ordre



MORALE DE L’ORDRE 161

universel, nous fait en méme temps connaitre
‘que cet ordre ne nous appartient pas, qu’il
est la propriété/dulsupréme’.ordonnateur.
Celui qui I'a concu par sasagesse, en poursuit
efficacement, avons-nous dit, la réalisation
par sa providence. La constance des étres
irraisonnables a se conformer a leur nature,
par suite a cet ordre universel, nous révele
déja, d'une certaine manieére, la volonté du
suprémeauteur. Chezlesétres irraisonnables,
cetle constance est nécessité. L'obligation de
faire le bien n'est que la nécessité qui
incombe a tout étre d'agir suivant ses rela-
tions naturelles, ou de tendre a l'objet
convenable, nécessité transportée en un
sujet intelligent et libre. Par l'intelligence,
I'homme a conscience de cette loi; par la
liberté, il s’y soumet spontanément. Mais en
méme temps sa conscience lui dit qu'il est
lenu de s’y soumettre (1.

C'est 1a précisément le sens des incli-

(1) Saint Thomas, Somme théologique, I-II,
q. XCIII; q. XCIV, art. 2. — Voir M d’Hulst,
Conférences de Notre-Dame. Caréme de 1891. Les Fon-
demenls de la moralité. Paris, 1891, p. 150-155,
et 399-405.



162 MORALE DE L'ORDRE

nations que l'auteur de la nature a mises en
nous. Ces inclinations, qui répondent &
I'ordre’ objectif“des’ choses, manifestent &
I'homme ce qui est convenable, ce qui est
bien; et tout ensemble elles se révelent
comme l'expression d'un ordre que I'homme
n’a pas constitué, mais qu'il trouve établi et
voulu par Celui de qui tout dépend; par
suite, elles se présentent comme obliga-
toires. L’homme y lit non seulement son
bien, mais son devoir. Il voit que la loi na-
turelle est plus qu'un idéal de perfection,
que c'est une régle a laquelle il est tenu de
se conformer, que la loi éternelle, manifestée
par ces inclinations, mérite un souverain et
constant respect, qu'elle défend et qu'elle
ordonne (1.

Et qu'on ne dise pas que parmi les incli-

(1) Saint Augustin : « Illa lex quae summa ratio
nominatur, cui semper obtemperandum est... Ut
igitur breviter terne legis notionem, qua impressa
nobis est, quantum valeo verbis explicem, ea est
qua justum est ut omnia sint ordinatissima. » (De
libero arbitrio, 1, 6.) — « Lex vero =terna est ratio
divina vel voluntas Dei ordinem naturalem conser-

vari jubens, pertubari vetans. » (Contra Faustum,
XXII, 27.)



MORALE DE L'ORDRE 163

nations naturelles, il en -est certaines que
I'homme doit réprimer et combattre, et
qu'ainsi il ne saurait trouver 1a 'expression
de sa regle de conduite. Saint Thomas
répond a cette difficulté : « Quand plusieurs
éléments entrent en composition d'un tout,
il arrive qu'une chose convient & 'un d'eux,
selon sa nature particuliére, et qu'une autre
lui convient, selon la nature du fout. Suivant
cette considération, il est naturel & I'appétit
concupiscible de tendre a la délectation
sensible; mais si 'on prend ce méme appétit
comme appétit Aumain, il lui est naturel de
tendre & son objet sous la conduite de la
raison. Ainsi le mouvement sans frein qui le
porterait vers son objet, ne lui est pas
naturel en tant qu'il est faculté Awmaine. 11
faut dire plutdt qu'a ce point de vue il est
contre sa nature(). »

Que la sensibilité de I'homme aime les
beaux sons et les belles couleurs, .cela est
bon et convenable, puisque cela lui est
naturel. Mais la sensibilité, qui est faculté

(1) In lib. Sent., 11, dist. 30, q. I, art. 1 ad 4™.



164 MORALE DE L'ORDRE

maitresse chez I'animal, dans I'homme, étre
raisonnable, doit rester sous 'empire de la

raison. Par suite, tout mouvement de la sensi-

bilité que la Traison ‘ne  conduit pas, ne
domine pas, est vraiment contraire a la
nature humaine, est désordonné, déréglé,
moralement mauvais. Nous sommes tenus
de subordonner les facultés inférieures aux
facultés supérieures.

Nous avons donc le devoir de tendre a
I'objet qui nous convient en vertu de nos
relations naturelles. Est-ce a dire que la
sphére du devoir s'étend aux limites mémes
de la sphére du bien; en d’autres termes,
que tout bien est obligatoire ? Nullement.
Dans 1'énoncé de notre devoir, le spiritua-
lisme traditionnel a coutume d'unir ensem-
ble ces deux formules : « Il faut faire le bien,
il faut éviter le mal (). » Comme s'il disait :
Nous sommes tenus a faire le bien en tant
qu'il est opposé au mal. Nous ne sommes

(1) Voir en particulier saint Thomas, I-II,
q. xcrv, art. 2.

Admd )




MORALE DE L’ORDRE 165

S

pas obligés a faire tout bien, par suite le
mieur. Ce qui nous est imposé, c'est le bien
dont l'absence apporterait a notre nature
une disconvenance positive.

Et saint Thomas, cherchant a préciser 1'é-
tendue de nos obligations, enseigne qu’elles
s'étendent aux inclinations premiéres, fonda-
mentales, essentielles de la nature : « Ad
quée natura .. primo inclinat. » Il en donne
quelques exemples : tendance a ce qui est
nécessaire a la conservation de l'individu,
tendance a ce qui est nécessaire a la
conservation de l'espéce, tendance a ce
qui est nécessaire a l'exercice des facul-
tés proprement humaines ; par suite est
défendu ce qui va directement a la
destruction de l’individu, a' la destruc-
tion de l'espéce, & la corruption de nos facul-
tés ; tel le suicide, les vices de la chair, 'ou-
bli des enfants a élever, tout procédé con-
traire a la vie sociale, I'ignorance volontaire
a I'égard des vérités premieres. (1)

Ainsi subsiste la ligne de démarcation

(1) Somme théologique, I-1I, q. XCIV, art. 2 et 3.



166 MORALE DE L'ORDRE

traditionnelle entre les choses de précepte et
les choses de conseil. Et cette ligne de
démarcation, les philosophies qui s’inspirent
plus ou moins de Kant ont peine a la main-
tenir ou méme 'effacent simplement. Larai-
son en est facile & saisir. Toutes ces philoso-
phies, nous l'avons vu, partent du devoir
comme de la notion toute premiére en mo-
rale ; elles superposent le bien au devoir,
au lieu d'établir le devoir surle bien. Le
bien sera ce qu'il fuut faire. En conséquence,
tout bien sera obligatoire, et nous serons
tenuas a tout ce qui nous apparait bien, fit-
il le mieux. Confusion contre laquelle la rai-
son et la conscience protestent. Elles n'ap-
pesantissent pas & ce point le caractére impé-
ratif de la loi naturelle. Aller positivement
contre cette loi est toujours mal : ici la pro-
hibition est absolue. Agir conformément &
cette loi est toujours bien : mais la loi natu-
relle ne commande pas de fagcon impérative
tous les actes qui se trouvent étre conformes
a 'ordre. Ce serait obliger 'homme en tout
et partout au plus parfait, a l'impossible.
Cela seul, comme dit saint Thomas, est pro-




MORALE DE L'ORDRE 167

prement et nécessairement obligatoire, sans
quoi les tendances essentielles de la nature
ne sauraient subsister.

Mais la différence capitale qui sépare la
morale spiritualiste traditionnelle de toutes
les morales dérivées du kantisme, porte sur
la question de l'autonomie de la volonté et
de l'obligation. Dans ces morales, c'est la
volonté qui se dicte a elle-méme sa loi. La
dignité de la personne humaine, qui est fin
en soi, ne souffre pas, dit-on, qu'elle recoive
sa régle du dehors. Bien plus, toute regle
imposée du dehors serait incapable d’engen-
drer une véritable obligation; elle ne pour-
rait faire I'objet d’'une soumission spontanée
et libre, partant morale.

Le spiritualisme traditionnel entend les
choses de facon tout opposée. L’homme, en
sa qualité de créature, est un étre essentielle-
ment dépendant. 1l peut en cotiter a son or-
gueil de I'avouer, mais la vérité est 1a qui le
lui crie, et, en somme, I'homme n’est grand
qu'en se conformant & la vérité. Si 'homme

5




168 MORALE DE L'ORDRE

tient d'un autre son origine, son point de
départ, il tient aussi d'un autre sa fin, son
-point d’arrivée, par suite la regle a laquelle
il doit soumettrécsa conduite pour aller d'un
terme a l'autre. Il est contradictoire qu'un
étre contingent ne releve que de lui-méme
dans la disposition de ses actes, qu'un étre
dépendant par le fond de sa nature soit le
sujet d'une morale indépendante. L'’homme
se sent obligé, astreint & un devoir : toutes
les morales, non purement et simplement
naturalistes, le reconnaissent. Mais obliga-
tion et devoir disent précisément relation de
dépendance a I'égard d'un étre extérieur et
supérieur. '

Et voila la raison de ce qu'on appelle I'Aé-
téronomie et la franscendance de la morale
spiritualiste : oui, c’est envers 1'Etre supré-
me, envers Dieu, que 'homme est obligé, et
la raison derniére de l'obligation qui le lie
est que 'ordre universel, dont il fait partie a
titre de créature libre, est non pas son
euvre, mais I'ceuvre de cet Etre supréme qui
en veut la réalisation. Et il faut ne pas com-
prendre la liberté pour dire que la soumis-




MORALE DE L'ORDRE 169

sion & une reégle extérieure ne peut pas étre
volontaire, spontanée, morale. ‘

III

Une troisieme notion fondamentale en
“morale, apres celles de bien et de devoir, est
la notion de mérite.

Le mérite peut se prendre de deux fagons.
Ou bien il s’entend de la rétribution qu'un
acte demande a titre de retour de justice
pour l'avantage procuré a autrui. Cest de
cette maniére que jadis on semble I'avoir
envisagé principalement, par exemple saint
Thomas qui, en ce sens, fait du mérite un
droit a la récompense, au salaire, premium,
merces (1). Ou bien il signifie la conséquence
méme qui suit naturellement notre acte
moral. Si I'homme excerce sa faculté d’a-
gir conformément a l'ordre, il se perfec-
tionne, et cela d'une nécessité essentielle,
puisqu’il agit en conformité avec sa
nature. Chaque faculté se perfectionne,

(1) Somme théologique, 1-11, q, CXIV; q, XXI,
art. 3.



par l'exercice convenable. Plus particu-
lierement, la volonté acquiert par une acti-
vité conforme & Ta régle un accroissement
de perfection, de perfection morale. On peut
désigner cet accroissement de perfection par
le mot meérite. Par contre, I'homme veut-il
se soustraire a 1'ordre : il perd de sa perfec-
tion, il se dégrade, il démérite, et cela en-
core d'une nécessité inéluctable puisqu'il
exerce son activité contrairement a sa na-
ture propre.

Ce sens n'était pas inconnu aux anciens.
« Partout, écrit saint Thomas, ol existe un
ordre en vue d'une fin, il est nécessaire que
la réalisation de l'ordre conduise a la fin,
que la défaillance a 1'égard de l'ordre exclue
de la fin... Or Dieu a ordonné les actes
humains en vue d'une fin bonne a atteindre.
Il suit done de nécessité que, si cet ordre est
observé, ceux qui s’avancent par lui, attei- -
gnent la fin bonne, en quoi consiste la récom-
pense ; que ceux qui s’en éloignent par quel-
que faute, en soient exclus, en quoi consiste
la punition (). »

170 A MORALE DE L'ORDRE

(1) Somme contre les Gentils, liv. III, cap. CXL.




P

MORALE DE L’'ORDRE 171

Mais la fin de I'homme n’est pas quelque
chose d'ajouté artificiellement & sa nature.
C'est le plein développement, le complet épa-
nouissement de sa nature méme. Il y a
ainsi un lien de nature entre la conduite
réglée de 'homme et sa perfection, par suite
aussi entre la vertu et le bonheur ; c’est ce
qu’on peut appeler mérite naturel.

Notons que cette ascension ou cette dégra-
dation naturelle, considérée au point de vue
moral, atteint directement la faculté propre-
ment humaine et morale, celle qui a préci-
sément le pouvoir de se conformer ou de se
soustraire librement a I'ordre universel que
lui manifeste la raison, & savoir la volonté.
La volonté est le sujet propre du meérite et
du démérite. D’autant que cet ordre univer-
sel est immuable, imprescriptible, hors de
nos atteintes physiques ; nous ne pouvons le
transgresser que par l'intention, comme c'est
aussi par l'intention que nous nous plions a
lui : or l'intention est du ressort de la vo-
lonté.



172 MORALE DE L’ORDRE

Mais comment mesurer la valeur morale
d'un acte ?

Plus complétement un acte sera conforme
a l'ordre, plus croitra sa valeur morale. Je
mange parce que j'ai faim : acte d’honnéteté
naturelle ; je travaille pour gagner de
quoi vivre :-acte d’honnéteté naturelle.
Faisant cela, je me conforme & la rela-
tion naturelle qui existe entre la man-
ducation de la nourriture et 'apaisement de
la faim, & cette autre relation, fondée aussi
en nature, qui veut que le travail fournisse a
I’homme le moyen de sustenter sa vie. L’hon-
néteté de l'acte se proportionne a la valeur
de T'ordre partiel dont cet acte est I'expres-
sion. Et si je prends les procédés convena-
bles, c'est-a-dire encore ici les procédés con-
formes & l'ordre, j'obtiendrai ce que mon
acte mérite (si 'on peut, dans le cas présent,
user de ce mot) : j'apaiserai ma faim, je me
procurerai de quoi vivre. Je suppose d’ailleurs
que ma volonté laisse cet ordre partiel pren-
dre la place qui lui revient dans 1'ordre géné-
ral : chose que cet ordre partiel fera de lui-
méme si I'on n'y met pas obstacle.




Mais voici un homme qui mange pour le
plaisir de manger, qui travaille précisément
pour amasser de l'or, qui s'attache tellement
4 ce plaisir ou & ce gain qu'il y constitue
pour le moment sa fin supréme, c'est-a-dire
quil tend par sa volonlé a soustraire un
ordre partiel a la relation naturelle qui le
rattache a 1'ordre universel. L'acte devient,
du fait de la volonté, désordonné, déréglé,
par suite moralement mauvais. L'acte maté-
riel pourra obtenir ce & quoi ses éléments
naturels sont proportionnés : contenter le
sens du go(t, accumuler entre mes mains de
'or. La volonté, par son défaut de rectitude,
éprouvera une déchéance morale, subira une
diminution de valeur morale : ce sera le
démérite naturel.

Par un procédé contraire, I'acte de man-
ducation ou de travail, soit manuel, soit
intellectuel, peut monter en valeur morale.
Il est dans 1'ordre que le moins parfait soit
rapporté au plus parfait, I'inférieur au supé-
rieur. Je puis manger ou travailler non
seulement pour éviter la faim et la misére,
mais pour permettre & mes facultés intellec-

MORALE DE L’ORDRE 173



174 MORALE DE L'ORDRE

tuelles et morales de s’exercer suivant leur
destination naturelle, en vue du vrai et du
bien, pour les mettre & méme de remplir la
fonction qu'elles ont et que j'ai & remplir ici-
bas, que cette fonction regarde plus spécia-
lement mon bien et ma perfection propre,
qu'elle regarde le bien et la perfection du
prochain. Dans la proportion ou I'ordre
s'élargit et s’éleve, ol il englobe plus d’éche-
lons et de rapports, dans la méme mesure
grandit la valeur morale de I'acte. Et si I'in-
tention embrasse 'ordre naturel dans toute
son ampleur, l'acte sera naturcllement
parfait.

Que faut-il pour qu'il en soit ainsi? Il faut,
d'une part, que ce vrai et ce bien, que
I’homme prétend finalement connaitre et
aimer, soient non tel objet particulier et
dérivé, mais le vrai supréme et le bien
supréme, lesquels se confondent avec Dieu.
Il faut, d'autre part, que I'homme recon-
naisse, de facon plus ou moins explicite,
que l'ordre du monde, auquel il s'adapte, est
placé sous la dépendance de Dieu, qu'’il est
I'expression multiple au dehors de ce que




MORALE DE L'ORDRE 175

Dieu est dans une parfaite unité au dedans,
ordre général des choses que contemple la
sagesse divine et dontla volonté divine veut
nécessairement le maintien. Par suite, pour
adhérer a l'ordre des choses dans toute sa
plénitude, il faut y adhérer avec cette vue
quil vient de Dieu, qu'il est décrété et
voulu par la volonté nécessaire de Dieu.

La morale naturelle est donc loin d'étre
une morale indépendante, une morale auto-
nome, une morale laicisée. Bien plus,
Thomme qui enléverait délibérément et
sciemment & ses actes leur couronnement
naturel, qui, par une volonté formelle, pré-
tendrait en écarter leur point d'attache avec
Dieu, qui s'enfermerait ainsi en lui-méme et
dans un systéme dont Dieu est exclu, man-
querait aux conditions essentielles et primor-
diales de 1'ordre, qui sont sa dépendance a
I'égard de Dieu : son acte serait profondément
désordonné et immoral.

Supposons I'homme dans 1'état de pure
nature ; celte disposition volontaire a exclure
Dieu aurait pour conséquence natu-elle, pour
démérite naturel, d'établir la' volonté hu-




R L S

176 MORALE DE L'ORDRE

maine en dehors de toute relation avec
Dicu : ce serait le péché mortel naturel. Et si
I'homme mourait encette méme disposition,
ce serait 1'éloignement volontaire de Dieu &
jamais consommé : damnation naturelle. Au
contraire, I'homme, fidéle & 1'ordre des
choses pris dans toute son ampleur, vivrait
ici-bas dans I'état de justice naturelle; mou-
rant en cette fidélité, il mériterait d'y étre
maintenu indéfiniment : béatitude naturelle
par la possession de Dieu connu et aimé.

v

Toute la doctrine que nous venons d’expo-
ser s'applique, avec la transposition néces-
saire, & I'ordre surnaturel. Cet ordre enferme
et perfectionne l'ordre naturel, comme
l'ordre de I'intelligence s'ajoute a I’ordre de
la sensibilité pour 'achever et le compléter.

L'ordre surnaturel est constitué par len-
semble des moyens qui ont pour objet et
terme la possession directe de Dieu:. Aux
divers éléments qui forment I'ordre naturel ’
tout entier s'ajoutent les moyens que nous



-

—————

MORALE DE L’ORDRE 177

tenons de la foi et de la révélation. Dans
T'économie actuelle du monde, un acte n’a sa
perfection morale intégrale que s'il est rap-
porté d'une fagon ou d'une autre a cet ordre.
L’homme s’attache-t-il & un objet, & un bien
particulier parce qu'il y voit une partici-
pation du bien supréme, de Dieu, tel que
celui-ci nous est manifesté par la foi, ou
parce que ce bien nous est proposé par la
volonté souveraine de ce méme Dicu : son
acte revét la valeur de la justice parfaite ou
de la sainteté. Fait sous la grice de Dieu, il a
pour mérife de placer I'dame dans l'état de
Justice surnaturelle ou de 'y promouvoir ; et
si I'ime est trouvée par la mort dans cet état,
elle méritera d'étre établie en possession
réelle du bien auquel elle s'était attachée
définitivement, en possession méme de Dicu :
cest la béatitude achevée de tous points. Par
contre, tout acte de la volonté qui exclut
délibérément tout rapport a cette fin su-
préme, constitue 'homme en état d’'aversion
al'égard de safin : c’est ce que les théolo-
giens appellent péché mortel ; et la damnation
n'est que la fixation déplorable de l'dme cn
cet état.



TR TRATH
178 MORALE DE L'ORDRE !

L'expression sanctions de l'autre vie désigne
la possession de Dieu considérée comme féli-
cité et comme récompense, la privation de
Dieu considérée comme malheur éternel et
comme chatiment. Cette sanction, on vient
de le voir, n'a rien d'arbitraire ; c'est le pro-
longement méme de l'état ou 1'homme
s'établit volontairement. « L'arbre reste la
ol1il tomb> », dit I'Ecriture. L’homme, en
produisant les actes qui conviennent & sa
nature, atteint sa fin qui est en méme temps
sa perfection ; et il gotite le bonheur la ou
se trouve sa perfection. De méme, en se
détournant de sa fin, il se dégrade et se rend
par le fait méme malheureux (1).

(1) Saint Auguslin : « Inde necesse est ut fiat homo
beatus unde fit bonus. » (Epist. 130, cap. 11, n. 3.) —
Nous savons par la foi qu’a la privation de Dien
s’ajoutent, pour le pécheur, certaines peines posi-
tives désignées dans I’Ecriture par le nom de feu :
feuréel, sclon I'enseignement traditionnel de ’Eglise,
non simplement symbolique ou figuré. Nous con-

naissons assez par ailleurs I'ordre gardé en toutes

choses par Dieu, ordre conforme A I'essence des
étres, pour élre assuré que cette peine n’a pas élé
établie par un décret capricieux. Nous pouvons

Somd




o

MORALE DE L’'ORDRE 179

La morale naturelle de l'ordre se ren-
contre ébauchée dans Aristote qui, traitant,
de l'objet des actions humaines, ajoute au
principe de la poursuiterducbonbeur le prin-
cipe de la convenance, idée et mot qu'on
retrouve dans toutes les écoles spiritualistes
venues apres. Elle est enseignée plus expres-
sément par les doctrines morales fondées
sur le concept de Nature. « Chaque étre a
sa constitution naturelle ; et I'ensemble de
toutes ces natures forme un ordre, une hié-
rarchie qui est I'économie divine du monde.
Pour réaliser toute la vertu de notre étre et
pour arriver au bonheur, nous n’avons qu'a
agir selon la nature (1) : Sequere naturam. »

ainsi affirmer que ce feu, dont la nature intime nous
échappe, a un rapport rationnel avec I'état des
dmes dites pécheresses. Les peintures et les des-
criptions que I'on fait parfois de I'action du feu sur
les corps et sur les ames des damn¢s ne sauraient
avoir qu’une valeur de comparaison ‘ou d’analogie,
comparaison ou analogie fondée d’ailleurs sur ce
principe que l'ordre naturel est a I'image de I'ordre
Surnaturel.

(1) Darlu, la Morale chrétienne et la conscience
contemporaine, dans la Revue de Métaphysique et de

Mmorale, mai 1900, p. 260.
6




180 MORALE DE L’ORDRE

Si le christianisme combat la nature, ce
n'est pas pour la détruire, c’est pour la
redresser, la ramener a l'ordre. Quoi quon
ait dit (1), elle n’est 'donc pas une doctrine
contre nature; c'est une doctrine de perfec-
tionnement de notre nature. Pas plus que ne
sont contre nature les doctrines morales qui
préchent le renoncement, 'abnégation, ou
simplement I'effort, et toutes contiennent de
telles lecons (2. Seulement, par besoin de
clarté et de franchise, la morale spiritualiste
traditionnelle, qui a trouvé sa forme parfaite
dans la morale chrétienne, place son fonde-
ment et sa régle non dans la nature humaine
qu’il s'agit de régler, mais dans l'ordre des
essences. Et la nature humaine sera par-
faite qui sera pleinement conforme a cet
ordre.

(1) Voir, en particulier, Darlu, la Morale chré-
tienne et la conscience conlemporaine, dans la
Revue de Melaphys:que e! de morale, mai 1900, p. 261-
274.

(2) Voir Ascétisme et plulosoplue dans Doctrines et
problémes, par Lucien Roure. Paris, 1900, p. 242-
267.



CHAPITRE V1

LE XNIHILISME DE TOLSTOI

Place de l'ceuvre de Tolstoi. — Education et voyages. —

Premiéres atteintes du scepticisme. Perte de la foi.
— Athéisme et fatalisme. — Plus d’autorité. — Tout

T'homme est dans I'organisme. Le probléme de la desti-
née. Désespérance. Sympathie universelle et impas-
sibilité.

De I'anarchie morale conduisant a 'anar-
chie sociale, nous avons un vivant exemple
dans Tolstoi. A cet égard, I'étude de cette
curieuse et étrange figure trouve ici sa place
naturelle. C'est une sorte d’ «illustration »
de notre doctrine. D'autant que peu d’auvre
négative a eu de nos jours parecil retentis-
sement.’ '

Le comte Léon Tolstoi est un des écrivains
les plus féconds et des penseurs les plus
hardis de la Russie a I'heure présente. Apres
avoir donné au public une vingtaine de vo-
lumes, la plupart traduits en francais, il ne
se lasse pas d’envoyer aux revues russes
des articles ot se manifeste toute 'ardeur
de sa foi philosophique. A en croire les




182 LE NIHILISME DE TOLSTOI

échos qui nous arrivent de Saint-Pétersbourg
et de Moscou, toutes ces publications sont
la-bas recherchées ayec.avidité et font I'ob-
jet de discussions passionnées. L’influence
de Tolstoi a franchi les frontiéres de son
pays. Ses livres ont été traduits dans les
principales langues de I'Europe. Partout
les socialistes militants le saluent comme
un porte-drapeau. En France, parmi la
jeunesse des hautes écoles universitaires,
il compte plus d'un admirateur et d'un
disciple. En Italie, il s'est méme fondé a
Squilaccia, dans la Calabre, une petite co-
lonie organisée suivant les principes tols-
toistes.

Une doctrine peut-elle étre dégagée de
I'ceuvre du romancier-philosophe ? Et &
quelle pensée ou & quelle négation philo-
sophique convient-il de la rattacher ?’

Plusieurs courants traversent cette ceuvre,
et ce n'est que peu a peu qu'ils ont pris
une direction nettement déterminée. Encore
viennent-ils dans la suite méler parfois
leurs eaux, au risque d’en troubler eux-
mémes la pureté.



LE NIHILISME DE TOLSTOI 183

1l semble cependant qu'on peut ramener
ces courants divers a deux principaux :
les uns aboutissent''d¢e qu'on-momme le
nihilisme , les autres tendent a ce que dési-
gne, dans un sens large, 'appellation de
quiélisme. '

I

11 faut, tout d’abord, rendre & la sincé-
rité de Tolstoi ce témoignage qu’il a vécu
ses livres, qu'il a mis en pratique, jusqu’a
un certain point, ses doctrines. Ce n’est pas
un littérateur de métier qui écrit par amour
pour l'art, ou désir de se distraire, ou
besoin de vivre. Comme, d’ailleurs, il s’est
répandu dans un grand nombre de ses per-
sonnages, il n'est pas malaisé de recons-
truire sa pensée intime et sa physionomie
morale.

Léon Nicolaievitch Tolstoi naquit le
9 septembre 1828 (nouveau style), a Iasnaia-
Poliana, dans le gouvernement de Toula, de
la meilleure et de la plus riche noblesse
de Russie. Encore jeune, il perdit sa
meére. Il a écrit, de celle-ci, dans ses Sou-



184 LE NIHILISME DE TOLSTOI

venirs : « Quand elle souriait, la joie se ré-
pandait tout autour d’elle. Si je pouvais
seulement’entreveir ee'sourire dans les mo-
ments difficiles de la vie, je ne saurais ce
que c'est que le chagrin. » Elle le laissait
aux mains d'un pere, gentilhomme aimable
et de grand air, « connaisseur en tout ce
qui procure commodité et agrément »,
mais sceptique et viveur.

Il était né avec une figure assez disgra-
cieuse. « Je suis resté laid, écrivait-il étu-
diant, et je continue & m’en désoler. »
De la, une certaine gaucherie a se pré-
senter en société, de la sauvagerie dans le
caractere. Il est curieux de voir la place
que tiennent dans les romans de Tolstoi
les personnages aux acceés soudains de timi-
dité,aux rougeurs faciles. Se croyant rebuté,
il commence de bonne heure a prendre
I'humanité en grippe. Il se laisse aller aux
réverics solitaires et aussi a des mouve-
ments d'extiravagante bizarrerie.

Avec cela, une grande tendresse de cceur.
Il voudrait que tout le monde fut heureux
et content. « Oh! le doux temps de mon



enfance, ot je m'endormais enroulé dans
mes petites couvertures, le visage tout bai-
gné de larmes'd’attendrissement. La vie a-
t-elle piétiné si lourdement sur mon ceeur,
que je ne doive plus jamais connaitre ces
larmes et ces transports ? Ne m'en reste-
t-il que le souvenir ? » Parlant d'une liaison
avec un camarade d’école : « Je ne puis
penser sans tristesse, écrit-il, a ces senti-
ments frais et purs, a cette tendresseimmense
et désintéressée, qui mourut sans s'étre
épanchée et sans avoir éveillé d'écho. »

LE NIHILISME DE TOLSTOI 185

A quinze ans, son peére l'envoie étudier,
en compagnie de son frére ainé, a 1'Uni-
versité de Kazan. Il y achevait & peine sa
troisieme année, qu'il prend la résolution
d'abandonner 'Université et de se consa-
crer & la vie rustique. Il s'établit dans ses
terres patrimoniales d'lasnaia - Poliana,
visite ses moujiks, s'intéresse a leur exis-
tence et aleurs travaux, médite des réformes.
Mais bientot il s’apercoit qu'il ne les com-
prend pas et n'en est pas compris. Il en



186 LE NIHILISME DE TOLSTOI

tombe presque malade, et, pour remettre sa
santé autant que pour refaire son dme, il
part pour''le Caucase. Tt'avait vingt-trois
ans. LA, comme sous-officier d’artillerie, il
partage la vie de ses soldats, leurs chasses,
leurs fétes, leurs expéditions guerriéres, et
écrit sa premiére cuvre importante : Les
Cosaques.

Pendant la guerre d'Orient, il passe dans
I'armée active du Danube, puis est envoyé
sous les murs de Sébastopol. Il s’y distingue
par sa bravoure. Mais une chanson satirique
I'empéche d'étre nommé aide de camp et de
recevoir la décoration. Il rapportait du moins
de quoi écrire les Scénes du siége de Sébas-
topol.

Sibastopol pris, le comte Tolstoi va se
reposer 4 Saint-Pétersbourg. Le Caucase
lui avait révélé la nature, les champs de
bataille de Crimée lui avaient mis sous les
yeux les horreurs de la guerre et aussi 'hé-
roisme patriotique ; les salons de la capitale
lui dévoilerent I'hypocrisie - d'une société
qui ne subsiste que de faux semblants. Il
Y mena trois ans une vie de grandes rela-



————— ey

LE NIHILISME DE TOLSTOI 187

tions. Puis, en 1857, aprés un séjour de
courte durée dans ses domaines, il se met
a4 voyager. Ilvvisite fainsiclarSuisse, I'Alle-
magne et la France, I'ltalie et ’Angleterre.
En 1859, il était de retour a Iasnaia-Poliana
et y fondait une école modele gratuite.
Apres quelques succes, Tolstoi se dégoite
de son wuvre, abandonne tout et part pour
Moscou. Clest la qu’il se maria.

" 1l eut le bonheur de trouver en Sophie
Andréewna une compagne aimante, dé-
vouée, modeste. Dés lors, il se fixe a Iasnaia-
Poliana. Bientdt son foyer se peuplait ; et
tour a tour treize enfants venaient y pren-
dre place ; neuf survivent a I'heure présente.
C'est dans cette existence patriarcale qu’il
écrivit Guerre et Pair, Anna Karénine,
deux des chef-d’ceuvre de la littérature
russe, et ses autres nombreux ouvrages,
livres, articles de revues et de journaux.

11

Dés son adolescence, l'esprit inquiet de
Tolstoi s’attacha aux troublants preblémes
de la destinée humaine.



188 I.LE NIHILISME DE TOLSTOI

« Pendant toute une année, écrit-il de ce
temps dans ses Souvenirs, je vécus dans un
isolement moral absolu, enfoncé en moi-
méme. Les questions abstruses de la destinée
humaine, de la vie future et de I'immortalité
de I'dme se présentaient déja & moi, et ma
débile intelligence d'enfant travaillait avee
toute 'ardeur de I'inexpérience.a éclairecir
ces grands problemes que le génie humain,
dans ses plus labo-ieux efforts, arrive seule-
ment & poser sans parvenir a les résoudre.

« ...De tous les systemes philosophiques,
aucun ne me séduisait autant que le scepti-
cisme ; pendant un temps, il me conduisit
& un état voisin de la folie. Je me figurais
qu'en dehors de moi il n'existait rien ni
personne dans le monde, que les objets
n'étaient pas des objets, mais des appa-
rences évoquées par moi durant le moment
ou je leur prétais attention, évanouies des
que je cessais d'y penser. En un mot, je
croyais avec Schelling que les objets exis-
tent non par eux-mémes, mais par leur
relation avec le moi. Il y avait des minutes
ou, sous l'influence de cette idée obsédante,




- . o

LE NIHILISME DE TOLSTOI 189

s

Jarrivais a un tel degré d’égarement que je
regardais brusquement derriére moi, dans
lespoir d'apéréeveir@limproviste le néant
laou je n’étais pas.

« O esprit humain ! Pauvre, pitoyable res-
sort de I'activité morale ! »

Mais, ce ressort, I'homme le fortifie par
un exercice sagement conduit. 1l est natu-
rellement de bonne trempe, quoique fran-
gible : l’évidence méme nous le crie.
Comment la raison humaine aurait-elle
cette crainte de se perdre dans la folie, si
elle n'était parfois en possession d'un état
sain, sielle n'était par constitution capable
d'atteindre au vrai ? Dans Tolstoi, comme
dans tout sceptique, il y avait la raison ré-
fléchie assistant a l'invasion sur son propre
domaine de I'imagination et de la sensibilité.
Cest a la raison a se ressaisir tout entiére.
Tolstoi ne semble pas l'avoir essayé, du
moins avec méthode et calme. Cependant
c’est par 1a seulement qu'il aurait pu cor-
riger ce que lui-méme nomme sa « rage
de raisonner ».



190 LE NIHILISME DE TOLSTOI

La premiére chose qui glissa, entierement
et sans retour, de 1'dme de Tolstoi, ce furent
ses croyances religieuses, ses croyances ala
religion orthodoxe.

A vrai dire, il semble qu'il ait plutét ad-
miré que compris jamais la foi. A la maison
paternelle venait parfois une sorte d'inno-
cent, Gricha. Un jour, encore enfant, Tolstoi
- surprit I'innocent priant seul dans un réduit,
avec des soupirs, le front contre terre. «Il
s'est passé bien des chosesdepuis, a-t-il écrit ;
bien des souvenirs ont perdu pour moileur
valeur et sont devenus des visions confuses;
Gricha, le voyageur, a terminé depuis long-
temps son dernier vovage ; mais jamais
I'impression qu’il a produite sur moi ne
s'effacera, jamais je n'oublierailes sentiments
qu'il a éveillés dans mon dme.

« O Gricha ! 6 grand chrétien ! ta foi était
siardente que tusentais le voisinage de Dieu;
ton amour était si grand que les paroles
coulaient d'elles-mémes de tes lévres — {fu .
ne demandais pas & la raison de les contréler ...
Et avec quelle magnificence tu louais la
grandeur du Tout-Puissant lorsque, ne trou-



LE NIHILISME DE TOLSTOI 191

vant pas de mots, tute jetais 3 terre en pleu-
rant ! »

Evidemment) Wavecsarage'deraisonner »,
Tolstoi ne pouvait adopter comme sienne
cette foi qu’il enviait. Mais aussi pourquoi
se forger une foi que la raison n’a pas a
contrdler et s'imaginer que telle est la véri-
table, 'unique foi ? La foi chrétienne s’appuie
sur la raison, demande ses fondements a la
raison.

A la mort de sa mere, il pleure. Pendant
les funérailles, il fait les signes de croix litur-
giques ; mais la priére ne jaillit pas de son
ceeur. Ilgémit dene plus croire aux espérances
éternelles. Et cependant, « dans le coin le
plus reculé de la salle,se cachant derriére la
porte ouverte de l'office, une vieille femme
aux cheveux gris et au dos voté était age-
nouillée. Les mains jointes et lesyeux au ciel,
elle ne pleurait pas : elle priait. Son ame
s'élevait vers Dieu ; elle lui demandait de la
réunir bientét a celle qu’elleavait aimée plus
que tout au monde, et elle espérait ferme-
ment que Dieu I'exaucerait bientét. »

En quelques circonstances, comme un



192 LE NIHILISME DE TOLSTOI

souffle de foi vient rafraichir son Ame : par
exemple, le jour oll, jeune homme, il va
trouver, pour mettre sa conscience en regle,
son confesseur, un vénérable religieux. On
I'introduit dans une petite cellule du monas-
ére et on le prie d'attendre quelques ins-
tants.

« Les fenétres donnaient sur une muraille
blanche, distante seulement de quelques pas.
Entre les fenétres et la muraille était un petit
massif de lilas. Aucun son du dehors ne
pénétrait dans la cellule; tellement que au
milieu de ce silence, le tic-tac régulier du
balancier paraissait presque un bruit vio-
lent.

« ... Tout me parlait d’une vie nouvelle,
ignorée de moi jusqu'a ce jour, d'une vie de
solitude, de priere,de bonheur 'tranquille.

« Les mois passent, me disais-je, les années
passent, il est toujours seul, toujours pai-
sible : il sent toujours quesa conseience est
pure devant Dieu et que sa priére est enten-
- due ! »

Il lui arrive méme, par instants, de ressen-




LE NIHILISME DE TOLSTOI 193

tir tout ce qu'il y a d'émouvant et d’auguste
dans les cérémonies du culte :

« Un digneet'respectable vieillard officiait
avec la douce onction qui pénetre et repose
I'ime de ceux qui prient. Les portes saintes
du sanctuaire se refermerent, et, derriére le
rideau, lentement tiré, une voix mystérieuse
murmura quelques paroles. Les yeux de Nata-
chaseremplirentinvolontairementdelarmes,
et une douce et énervante émotion envahit
tout son étre.

« Enseigne-moice que j'ai a faire, enseigne-
moi & me résister, enseigne-moi surtout a
me corriger pour toujours », pensait-elle.

« Le diacre, sortant de l'iconostase, sc
placa devant les portes saintes, retira ses
longs cheveux de dessous la dalmatique, et,
faisant un grand signe de croix, dit avec
solennité : ‘

« Prionsen paixle Seigneur!... » Et Natacha
ajoutait mentalement : |

« Prions sans différence de conditions,
sans baine, unis tous ensemble dans un
amour fraternel ! — Prions; afin qu'll nous
accorde la paix du ciel etle salut de nos



194 LE NIHILISME DE TOLSTOI

Ames », disait le diacre, et Natacha lui répon-
dait du fond du cceur : « Prions pourobtenir
la paix dés'anges)laCpaixide tous les étres
spirituels qui vivent au-dessus de nous (1). »

Mais ce n'était 1a que des éclairs fugitifs ;
son habituelle disposition d’esprit était celle
qu'il nous a peinte dans Lévine, un des per-
sonnages ol il a mis le plus de lui-méme. «Il
trouvait dur de participer a des. cérémonies
religieuses sans y croire... Pendant la pre-
miere messe a laquelle il assista, Lévine fit
de son mieux pour se rappeler les impres-
sions religieuses de sa jeunesse qui, entre
seize et dix-sept ans, avaient été fort vives ;
il n'y réussit pas. Il entreprit alors de consi-
dérer les formesreligieuses comme un usage
ancien, vide de sens, apeu prés comme ’habi-
tude de faire des visites ; il n'y parvint pas
davantage. Car si, a I'exemple de la plupart
de ses contemporains, il était absolument
dans le vague, au point de vue religieux, et

(1) La Guerre et la Paix. Paris, t. I1, p. 282.



LE NIHILISME DE TOLSTOI 195

incapable de croire, il I'était également de
douter complétement. (V) »

I1I

IIn'ya pas lieu de beaucoup s'étonner de
ce vide religieux chez Tolstoi. Sa meére, qu’il
avait perdue en bas dge, semble ne lui avoir
donné l'’exemple que d'une religion ardente
et expansive, mais tout extérieure et forma-
liste. Son pere, nous l'avons dit, ne croyait
nia Dieu ni a la morale. Et, aulour de lui,
on ne rencontre personne a la religion forte
et éclairée. '

Avee la foi au christianisme, ¢’est lanotion
méme de Dieu qui fut bientdt atteinte en lui.
Ilavait & peine douze ans quand un de ses
camarades lui raconta que les éleves de son
lycée avaient fait une grande découverte :
« Dieu n’existait pas ». — Cette nouvelle lui
parut « tres amusante, dit-il, et tout a fait pos-
sible ». Plus tard, quand son freére ainé,
Dimitri, s’adonna tout & coup a la religion
avec une passion ardente, cela n’éveilla chez

(1) Anna Karénine. Paris, t. II, pp. 78-79.



196 LE NIHILISME DE TOLSTOI

Tolstoi que moqueries. Voltaire, qu'il lisait
tout jeune « I'amusait » aussi beaucoup.

A I'Université qu’il fréquenta, les profes-
seurs commencaient leurs cours par la priere.
Mais il semble bien qu'il en fut de lui comme
de cet étudiant dont il parle dans un de ses
livres : la question religieuse « tenait une
place bien moindre dans nos études que la
régle de I'emploide u¢ dans les phrases condi-
tionnelles. (1)» Dés saseconde année a I'Uni-
versité, il ne croyait plus rien. Il lui restait
bien une croyance : « Ma seule, ma véritable
croyance en ce temps-la, était ma foi dans
le perfectionnement. Mais en quoi consistait
le perfectionnement et quel était son but?
Je n’aurais pu le dire. (2) »

Les divers personnages sous les traits
desquels s’est dépeint Tolstoi viventen posi-
tivistes et en athées. Et cependant le fond de
leur ame garde I'image de la divinité : cette
ame est russe ; elle est aussi humaine et elle
ne peut « douter complétement ». Au choc

(1) Sonate a Kreutzer, p. 39.
(2) Ma confession, p. 12.



LE NIHILISME DE TOLSTOI 197

des grands événements, des grandes terreurs
et des grandes douleurs, I'image se réveille.

Kitty, la femme de Lévine, est prise d’'un
mal soudain. « Seigneur, ayez pitié de nous,
pardonnez-nous, aidez-nous, disait-il du fond
de son caeur ; et lui, I'incrédule, écrit Tolstoi,
ne connaissant plus ni scepticisme ni doute,
invoque Celui qui tenait en son pouvoir son
4dme et son amour. »

Cest que I'homme se retrouve - naturel-
lement religieux quand le sentiment de
son impuissance I'étreint. Et cette foi n’est
pasaveugle ni vaine. L'dme, qui lit dans la
conscience de son néant la nécessité d'un
étre supérieur, voit juste, et le cri de détresse
qu'elle jette vers lui est raisonnable. Cest
parce que I'homme ne se suffit pas a lui-
méme, c'est parce qu'il se sent impuissant
4 régler les événements dont il est la vie-
time, qu'il se reconnait contraint de s’incli-
ner devant un étre qu’il appelle Dieu.

Mais, alors qu'il écarte Dieu, il ne lui reste
plus a voir dans le jeu, souvent terrible, des



198 LE NIHILISME DE TOLSTOI

¢vénements que la foree inflexible de la fata-
lité. C'est ce qui arriva a Tolstoi. Fatalisme
tantdt doux, puisé dans ces dictons de bonnes
gens que, dans son enfance, il avait entendu
répéter autour de lui: « On n’évite pas sa
destinée », — « A force d’aller mal, tout
ira bien. » Et ces sentences, assure-t-il,
avaient exercé sur lui, aux heures difficiles,
une influence calmante. Oui, mais c'est le
calme dans l'apathie et I'indifférence. Fala-
lisme tantdt écrasant, comme il apparait
dansles grands drames de la guerre, ce mys-
tere qui a obsédé Tolstoi.

Dans les récits militaires, vivants et
saisissants, de Guerre et Pair, tout, remar-
que M. de Vogiié, converge « vers cette idée,
développée dans l'appendice philosophique
du roman : laction des chefs est vaine et
nulle, tout dépend de l'action fortuite des
petiles unités;le seul facteur décisif, c'est
I'élan imprévu qui souleve, a certaines
heures, cette collection d’dmes en équilibre
instable, une armée. Les dispositifs de
bataille ? Qui en tient compte sur le terrain,
devant les milliers de combinaisons pos-

[



LE NIHILISME DE TOLSTOI 199,

sibles ? Le coup d'ceil du génie ? Mais le
génic lui-méme ne voit que de la fumée, les
informations lui arrivent et ses ordres
partent toujours trop tard.  Le chef qui
entraine ses troupes ? Il entraine dix, cin-
quante, cent hommes sur cent mille, dans
un rayon de quelques meétres, et le reste le
lendemain, dans les bulletins ! Au-dessus
des trois cent mille combattants qui s’égor-
gent dans la plaine de Borodino, il ne faut
invoquer que le vent du hasard, soufflant
la victoire ou la défaite. (1) »

Napoléon déclare la guerre a la Russie.

- « Ces événenients se sont accomplis parce qi’ils

devaient s’accomplir, et il arriva ainsi que
des millions d’hommes, répudiant tout bon
sens et tout sentiment humain, se mirent
en marche de 1'Ouest vers I'Est pour aller
massacrer leurs semblables, comme, quel-
ques siécles auparavant, des hordes innom-
brables s'étaient précipitées de I'Est vers
I'Ouest, en tuant tout sur leur passage ! »

« Les prétendus grands hommes ne sont
que les étiquettes de I'histoire : ils donnent

(1) Le Roman russe. Paris, 1886, p. 300.



200 LE NIHILISME DE TOLSTOI

lecurs noms aux événements, sans méme
avoir, comme les étiquettes, le moindre
lien avec le fait lui-méme. Aucun des acles
de leur "sor“disant’ -arbitre n'est un acte
volontaire : il est 1ié @ priori a la marche
générale de I'histoire et de I'humanité, et
sa place y est fixée a l'avance- de toute
éternité (1). »

Les habitants de Moscou désertent en
masse leur ville. « Ils partent parce quiils
savaient que cela devait étre ainsi. » —
« L'activité inconsciente est seule efficace. »
L’homme ne produit quelque chose que s'il
consent & se laisser entrainer aveuglément
par I'engrenage des faits. S'il veut pénétrer
la part qu'il a dans @'histoire, il perd pied et
se voit frappé d'impuissance (2.

1AY

Apres avoir vidé le ciel, le nihilisme de
Tolstoi dépouille de son auréole toute auto-
rité sur terre. Ce que nous appelons autorité

(1) La Guerre et la Paix, t. 11, pp. 217, 219.
(2j Ibid., t. II, pp. 85, 197.



e
‘ ‘

est, & ses yeux, affaire de pure convention.
_Les plus forts ont pris puissance sur les plus
faibles, les ont fait servir a leur ambition
ou a leur cupidité, et, la coutume s'établis-
sant, ils se sont attribué le droit de com-
mander. D'ailleurs, le prestige de I'autorité
est fait tout entier de vaines apparences, de
clinquant, de panache, de galons dorés et de
pose. Lorsqu'on fait descendre le demi-dieu
de son piédestal, qu'on lui arrache son
masque et qu'on le dévisage, on ne trouve
plus qu'un homme comme le dernier d’entre
nous. Et Tolstoise plait 4 montrer les grands
souverains dans leurs menues actions, leurs
petites manies, leurs défauts d’hommes.
Passant la revue de ses troupes, « 'Empe-
reur Alexandre resta quelque temps indécis.
« Comment peut-il étre indécis ? » se dit
Rostow, mais cette indécision lui parut
aussi majestueuse et aussi pleine de charme
que tout ce que faisait I'Empereur (). »
Dans Résurrection, il s'attache a discré-
diter les institutions judiciaires, en carica-

LE NIHILISME DE TOLSTOI 201

(1) La Guerre et la Paix, t. 1, p. 275.



202 LE NIHILISME DE TOLSTOI

turant les juges. Le président de la cour
d’assises faitf des haltéres dans son cabinet
en attendant ses collegues. Un autre juge,
celui qui ‘arrivait’toujours' en retard, avait
commencé, ce matin-la méme, un nouveau
régime pour son catarrhe d'estomac. « Il
wvait 'habitude de deviner, par toutes sortes
de moyens de hasard, des réponses a des
questions qu’il se posait intérieurement. Il
s'était dit cette fois que, si le nombre des
pas qu'il aurait a faire pour aller de la porte
de son cabinet jusqu'a son siége, se trouvait
étre divisible par trois, c'est que son nou-
veau régime le guérirait. Or il n'y avait en
tout que vingt-six pas ; mais au dernier
moment le juge tricha un peu, fit un petit
pas de plus et arriva a son siége en comp-
tant le vingt-septiéme. »

Jamais Tolstoi ne se demande s’il ne fau-
drait pas distinguer la fonction de la per-
sonne. La personne peut conserver les peti-
tesses, les mesquineries, toutes les défail-
lances et les lacunes de l'humanité. Le
principe et la raison de l'autorité sont
ailleurs.




LE NIHILISME DE TOLSTOI 203

Le besoin de vivre, le droit de vivre qu’'a
la société impose & ceux qui en font partie le
devoir de suivre, en vue et dans les limites
du bien commun, la direction de celui qui
est & sa téte, et par suite confere a celui-ci
le droit de diriger, de commander. Qu'’il y
ait des usurpateurs, des tyrans, des chefs

incapables, insouciants et prévaricateurs, -

ou des maniaques, il reste toujours qu'une
autorité, ayant droit a I'obéissance, est de
I'essence de toute société véritable, comme
il reste que la société est la condition natu-
relle et meilleure de 'homme. C'est par elle
seulement qu’il peut développer pleinement
ses aptitudes comme aussi donner satis-
faction & son besoin de bienveillance et de
dévouement.

Pour Tolstoi, I'homme qui obéit & la loi
adore une « idole creuse ». Le citoyen sou-
mis, c’est toujours plus ou moins le soldat
qui suit aveuglément une consigne dont il
ne connait ni la portée ni l'origine.

« Derniérement, je passais sous la porte’



204 LE NIHILISME DE TOLSTOI

de Borovitsky, a Moscou. Sous la voiite était
assis un vieux mendiant estropié, la téte
entourée d'un_ bandeau. Je tirai ma bourse
pour lui donner quelque monnaie. Au méme
instant, je vis descendre du Kremlin et
courir vers nous un grenadier jeune, gaillard
et de bonne mine dans son uniforme. Ala
vue du soldat, le mendiant se leva, épou-
vanté, et s’enfuit en boitillant dans le jardin
Alexandre, au bas de la colline. Le grena-
dier le poursuivit un moment en lui criant
des injures, parce que cet homme avait
contrevenu a la défense de s’asseoir sous la
porte.

« Jattendis le soldat, et, quand il me
croisa, je lui demandai s'il savait lire. « Mais
oui; pourquoi ? — As-tu lu I’Evangile ? — Je
I'ai lu. — As-tu lu le passage : « Celui
qui donnera & manger & un affamé... » Et
je lui citai le texte. Il le connaissait et
m'écoutait avec attention. Je vis qu'il était
troublé. Deux passants s'arrétérent, nous
écoutant. Evidemment, le grenadier était
mal & l'aise, il ne pouvait accorder ces con-
tradictions: le sentiment d’avoir mal agi,




LE NIHILISME DE TOLSTOI 205

tout en accomplissant strictement son
devoir. Il était troublé et cherchait une
réponse.

« Soudain, une lueur passa dans’ses yeux
intelligents ; il se tourna vers moi et dit:
« Et toi, as-tu lu le réglement militaire ? »
J'avouai que je ne 'avais pas lu. « Alors, tais-
toi », reprit le grenadier. Et, secouant victo-
rieusement la téte, il s’éloigna d'un pas
délibéré (1. »

« C'est le seul homme que j'ai rencontré
dans toute ma vie, ajoute Tolstoi, qui ait
résolu avec une logique serrée 1'éternelle
question qui se dressait devant moiau milieu
de notre état social et se dresse devant tout
homme qui se dit chrétien. » En face et a
I'encontre des préceptes évangéliques, la
société civile repose sur une lettre sans
esprit, sur une lettre morte.

Mais Tolstoi ne s'en prend pas seulement
au caractérc supérieur de l'autorité, il en
veut & toute société qui fait appel a la force
pour se maintenir, c'est-a-dire en somme a
toute société humaine. Il condamne la répres-

(1) Ma Religion ; traduction par M. de Vogiié.



206 LE NIHILISME DE TOLSTOI

sion violente de tout délit. Le nihiliste
devient anarchist~.

Mais icivelest plutébla dendance quiétiste
qui se manifeste, nous en parlerons plus tard.

v

Ou le nihilisme de Tostoi se donne pleine
carriere, c'est au sujet de I'homme lui-
méme. Il a lu les psycho-physiologistes
modernes, les psychologues positivistes, et,
désarmé par l'effet de son éducation pre-
miere, il s'est livré & eux sans résistance.
I1 les suit avec une sorte de candeur enfan-
tine, avec la foi aveugle du primitif a des
explications figurées, qui parlent aux sens (.
Car Tolsloi, malgré sa culture, est resté un

(1) 11 est vrai que le méme Tolstoi écrira plus
tard : « Les sciences ignorent les questions de la
vie... Les réponses de toutes les sciences ne sont
que des mots sans portée... On trouve dans la phy-
siologie, la psychologie, la biologie, la sociologie,
une. pauvreté d’esprit stupéfiante, une prétention
non justifiée a résoudre des quesiions sur les-
quelles elles ne sont pas compétentes. Elles n’abou-
tissent qu'a mettre le penseur en contradiction per-
pétuelle avec les autres penseurs et souvent avec
lui-méme. » (Ma Confession.)




LE NIHILISME DE TOLSTOI 207

primitif. Le Slave a été fasciné par la pensée,
la i)rétendue science de 1'Occident.

Anna Karénine, roman-hautement mo-
ral par d'autres cdtés, est la mise en scenes
desdoctrines de I'école de Taine et de Ribot.
Nos sentiments sont commandés, aussi loin
que nous pouvons poursuivre leurs racines,
par les dispositions de notre organisme. La
passion se déroule fatale comme le jeu de
nos organes.

Parfois Tolstoi arréte le récit pour disser-
ter. 11 le fait avec la gaucherie de ’écolier
qui répete une lecon trop fidelement apprise.
Mais la lecon est toujours un systéeme posi-
tiviste, lu dans un livre francais. Et alors
I'observateur si sagace et si délié, au coup
d’ceil si stir comme a 'expression si nette et
si vivante, le romancier si vraiment psycho-
logue devient théoricien nuageux et lourd et
pédant. En méme temps, le simplisme de ses
explications fait sourire. On se croirait en
présence d'un homme qui, voyant sur un
tableau noir le tracé graphique des mouve-
ments réflexes, s’'imagine avoir compris le
mystere de la vie.



208 LE NIHILISME DE TOLSTOI

Mais!, ainsi 'qu'il @rrive) la simplicité des
solutions ne contente point son esprit, et,
comme il n’en congoit pas d'autres, il gémit
des téneébres ou il reste enseveli, et, tout
ensemlle il prend comme plaisir a les épais-
~ sir de ses mains. Il proclame 1'impuissance
de lintelligence & percer les raisons des
choses, toutes transformées en mysteres
insolubles. L’esprit humain doit se bornera
constater quelques faits, & les enchainer en
quelques courtes séries : tous les pourquoi,
tous les dessous des phénoménes, méme les
premiers, lui sont a jamais voilés. Ignora-
bimus : c'est la seule vérité qu’il nous soit
donné de formuler. Et « la vie ne serait-elle
pas quelque stupide et méchante plaisan-
terie qui nous est jouée par quelqu’un () »?

D’ailleurs, « personne n'a raison, personne
n'a tort ». Si profond est le mystere des
choses qu'elles se prétent également aux
affirmations opposées. « Tout ce que je pense,

(1) Ma Confession, p. 54.




LE NIHILISME DE TOLSTOI' 209

tout ce que je crois, est-ce autre chose qu'une
obscurité ? » se demandait le prince André.

Blessé grievement a Austerlitz, le prince
git défaillant sur le champ de bataille, les
yeux attachés au ciel.

«Ilne vit plus rien que bien haut au-dessus
de lui un ciel immense, profond, ol vo-
guaient mollement de légers nuages gri-
sitres.« Comment ne 'avais-je pasremarquée
plus tot cette profondeur sans limites ?... Oui,
tout est vide, tout est déception, excepté
cela!... Je serais si heureux, si calme, si je
pouvais dire : « Seigneur, ayez pitié de moi !
Mais & qui le dirais-je ? Ou une force incom-
mensurable, incompréhensible, & qui je re
puis m’adresser, que je ne puis méme expri-
mer par des mots, le grand Tout ou le grand
Rien, — ou bien ce Dieu qui est cousu la,
dans cette amulette que m’adonnée Marie ?...
Rien, il n'y a rien de certain, excepté le
néant de tout ce que concois el la majesté
de quelque chose d'auguste que je ne congois
pas (0. »

(1) La Guerre et la Paixr, t. 1, pp. 313, 325.



210 LE NIHILISME DE TOLSTOI

Tolstoi, c'est André Bolkonsky ; c'est aussi
le comte Pierre Bézouchof.

« Pierre/se/souvenaitiparfois d'avoir enten-
du raconter que les soldats exposés au feu de
I'ennemi dans les retranchements s'ingé-
niaienta se créer une occupation quelconque,
afin d'oublier le danger. Il se disait que cha-
cun faisait de méme, que chacun, ayant
peur de la vie , tichait, comme ces soldats,
de I'oublier, les uns avec I'ambition, la poli-
tique, le service de I'Etat, les autres avec la
galanterie, le jeu, le vin, les chevaux et la
chasse : « Done, concluait-il, rien n'est pué-
ril, et rien n'est important!... Tout revient
au méme. Tdchons seulement de nous sous-
traire & I'implacable réalité, et de ne jamais
nous rencontrer face a face avec elle (1). »

Mais on ne chasse pas ainsi le probleme
de la destinée, et 1'énigme se dressait tou-
jours devant Tolstoi, terrible et insoluble.
Le spectable ou la pensée de la mort rend la

(1) La guerre et la Paix, t. II, p. 141.




LE NIHILISME DE TOLSTOI 211

question plus angoissante, et Tolstoi s'cst
mis souvent en face de la mort. II I'a peinte
avec une émotion ectupe grandeur saisis-
santes, et aussi une désespérance affreuse,
que traversent seulement de vaines lueurs.

Dans Anna Karénine, l'agonie du misé-
rable Nicolas dans une chambre d’auberge
est, a dit M. de Vogiué, « une des auvres
dart les plus achevées dont une littérature
puisse s'enorgueillir... Chaque parole tombe
dulit del'agonisant avec je nesais quelreten-
tissement sourd dans l'inconnu:on nous
montre le phénoméne a la fois tres simple
et infiniment mystérieux. » Mais cest
comme un écroulement dans le néant.

Ivan Iliitch, le vieux juge au tribunal de
Saint-Pétershourg, attcint d'un mal incu-
rable, se sent mourir, s'écoute mourir. Il
pleure sur sa situation désespérée, sur son
affreuse solitude, sur la cruauté des hommes,
« sur la cruauté de Dieu, sur l'absence de
Dieu ». — « Pourquoi as-tu fait cecla ?
Pourquoi m’as-tu créé ? Pourquoi me {or-
_ tures-tu si atrocement ? » Il n’attendait pas
de réponse, et pleurait de n'en pas obtenir,
de n'en pouvoir obtenir.



212 LE NIHILISME DE TOLSTOI

Puis cette question lui vint: « Qu'arri-
vera-t-il si toute ma vie, ma vie consciente,
n'a pasvété/ cbiqu’elle) devait étre ? » Ses
tortures physiques augmentent. « Une vis
lui trouait, des coups de fusil lui broyaient
les entrailles. De ce jour, commenca un
cri qui ne cessa pas de trois jours, et si
effrayant, qu'entendu a travers deux portes,
il remplissait I'dme de terreur... Il se tor- .
dait dans le sac noir ou le poussait invincible-
ment une invisible puissance. » Soudain,
il lui sembla que li-bas, au fond de ce trou
noir, quelque chose s’illuminait.
~ Etait-ce la naissante lucur de 1'aurore éter-
nelle ? Ce malheureux qui se débat contrele
néant ot il sombre, va-t-il s'accrocher i
quelque réalité stable ? Hélas, ce n’est pas
la clarté de I'immortalité que Tolstoi fait
luire aux regards du moribond. Ivan Iliitch
se rappelle le dévouement tranquille de son
valet Guérassim ; il vient de-sentir sur sa
main le baiser de son jeune fils. Et «il vit
clairement, dit Tolstoi, que le probleme qui
I'obsédait s'éclairait sous toutes ses faces. »
« J'ai pitié d'cux. Je voudrais les voir souffrir



LE NIHILISME DE TOLSTOI 213

moins, les délivrer, et me délivrer moi-
méme de mes souffrances. Comme c’est bon,
et'comme c’est simple ! pensa-t-il... Et mon
mal, ot est-il ?2 Ou es-tu mon mal ?... Finie la
mort ! Elle n'existe plus. » Il fit un mouve-
ment d'aspiration, qu'il n'acheva pas, et se
raidit. Il était mort. '

C'est simple, oui, mais, vraiment, c'est
trop simple. Comment croire que, pour
avoir versé sur le monde cette petite goutte
~ de bonté, Ivan Iliitch a rempli sa destinée ?
Comment croire que toute notre raison
d'étre sur cette terre se borne a faire aux
autres le don de sa bienveillance ? Car, c’est
& ce seul point que Tolstoi en est arrivé peu
4 peu & réduire toute la vie et méme toute
vérité. En dehors de cette vague et univer-
selle sympathie, rien n’est vrai, rien ne vaut
la peine d’arréter un instant l'attention ou
le désir de 'homme. Cest la seule lucur qui
éclaire notre vie, la seule qui éclaire notre
derniére démarche. Au-dela qu'y a-t-il?
« Dans I'infinité du temps, de la maticre, de



214 LE NIHILISME DE TOLSTOI

I'espace, une cellule organique se forme, se
soutient un moment, et créve... Cette cellule,
c'est moi (V! »,Disparait-elle tout entiére ?

Tolstoi s’en prend amérement a l'ensei-
gnement de 1'Eglise qui présente cette vie
comme un temps d’épreuve et de mérite
dont la sanction est au-dela. Et cependant
comme cet enseignement, appuyé et con-
firmé par les invincibles aspirations de
I'dme humaine, est autrement fortifiant que
ce feu follet qu'il fait luire un instant devant
nos yeux ! Feu follet : car nulle part, Tolstoi
ne prend un instant la peine de justifier cette
bonté a laquelle il réduit toute notre fonction
d’étre humain. Pourquoi nous renoncer en
faveur des autres. Pourquoi tendre au bien
des autres ? Nulle raison n’en est donnée. Et
cependant quelque raison ne serait pas de
trop pour nous persuader de sacrifier notre
intérét pendant ce court trajet entre deux
néants.

Oui, cette solution est vraiment trop
simple. Et cependant Tolstoi va prendre a
tache de la simplifier encore. Cette bienveil-

(1) Lévine dans Anna Karénine, t. 11, p. 338.




Chlhy

LE NIHILISME DE TOLSTOI 215

lance est d'autant plus parfaite qu'elle est
plus ineonsciente. Nous l'avens entendu
dire plus haut y«wL'activits inconsciente est
seule efficace. » La mort par excellence,
cest la mort inccnsciente, par ou I'étre
vivant se retire silencieux d’'tn monde qui
ne s'émeut pas de sa disparition.

Telle est la thése miise en scéne maintes
fois par Tolstoi, en -particulier dans les
Trois morts. La barinia de Schirkinsky, qui
vademander en vain la santé a un ciel plus
clément, cause bien de I'’émoi autour d’elle
pour mourir. Au lieu d'invoquer Dieu avec
ardeur et larmes, que ne se livre-t-elle a la
fatalité ? Combien plus sage est le moujik
Fédor qui agonise sur son poéle, résigné,
gémissant a peine! Avant de mourir, il
légue ses bottes neuves a un jeune gas, a la
seule condition qu'on lui achéte une pierre
pour sa tombe. Un matin, le bras maigre et
velu qui pendait le long du poéle était glacé
et livide. On enterra le lendemain le pauvre
moujik dans le nouveau cimetiére, der-
riere le petit bois.

Celui-la meurt bien qui est satisfait, en
1



216 LE NIHILISME DE TOLSTOI

mourant, de débarrasser les autres de la
charge qu’il est pour eux. Mais il y a une
mort plus'belleéncore!

Serioga, qui a recu les bottes, veut, avant
d’acheter la pierre, planter une croix sur la
tombe du pauvre Fédor. A coups de héche,
il frappe un petit fréne. « L’arbre tressaillit
de tout son corps; il se pencha, puis se
redressa vivement, en chancelant avec
effroi sur ses-racines. Il se fit un silence.
Mais l'arbre s’inclina de nouveau ; un cra-
quement déchira son tronc; il s’écroula de
tout son haut sur la terre mouillée... Les
premiers rayons de soleil, transpercant les
nuages, éclaterent dans l'azur et coururent
sur la terre et dans le ciel. Les oiseaux
voltigeaient sous le couvert et chantaient
éperdument des hymnes d’allégresse. Tout
en haut, les feuilles pleines de su¢ murmu-
raient joyeusement, et les branches des
arbres vivants remuaient lentement, majes-
tueusement, au-dessus de l'arbre abattu et
mort. »

L’impassibilité du mourant répondant &
I'impassibilité de la nature, I'indifférence



LE NIHILISME DE TOLSTOI 217

de I'étre s’abandonnant a I'invincible force
qui le confond avec le grand tout : telle est
la mort enviable par excellence.

Et c’est précisément & cette impassibilité
de la nature que I'homme ne peut se rési-
gner. Celui qui survit proteste, vainement,
contre elle. Le mourant ne peut la faire
passer en son ame. Naturellement, il se
débat avec horreur contre la violence qui
lui est faite. S'il n'espére rien au dela,
I'horreur ira jusqu’a 'angoisse et au déses-
poir. Seules, les espérances éternelles rame-
neront en son dme la sérénité. Dans l'un et
l'autre cas, il se sent d’autre nature que
I'étre sans raison qui vit sans conscience et
se couche & terre inerte. Il porte en lui des
aspirations infinies qui ne sauraient mourir,
et aussi, il le sent, qui ne sauraient mentir.

Au milieu de cette immense nécropole
qu'est le cimetiére du Pére-Lachaise, s’éléve
. le monument Auxr Morts. Au centre, s’ouvre
une porte dans l'obscurité. Un homme et
une femme viennent de franchir, I’épouse




218 LE NIHILISME DE TOLSTOI

appuyant sa main sur I'épaule de I'époux,
le seuil supréme. Que trouveront-ils au dela?
De chaque .coté de T'ouverture mystérieuse
se pressent deux théories d’étres humains.
A droite, ceux dont le temps est accompli,
les uns inclinés sous la destinée, une autre
affaissée sur le sol, une autre se retournant
pour dire adieu a la vie. A gauche, ceux qui
restent encore : ils se couvrent les yeux de
leurs mains, ou se débattent contre la fata-
lité qui les pousse, ou implorent en vain
pitié. Images de désespoir ou de terreur.

En contre-bas, dans un enfoncement
creusé sous le seuil, un génie étend les bras
sur un groupe de corps étendus, un enfant
couché en travers des cadavres de ses parents.
Et sur la paroi on lit ces paroles d’Isaie :

Sur ceux qui habitaient
Le pays

De l'ombre de la mort,
Une lumiére resplendit.

La pensée est belle. Pour qu'elle fiit com-
plete — et c'était, parait-il, un peu l'idée
premicre de M. Bartholomé contrariée par
Pétroitesse d'une administration sectaire —




LE NIHILISME DE TOLSTOI 219

le génie devrait lui-méme ouvrir la porte
supréme, et faire lire au seuil les paroles de
vie; et sur 1¢'/sommeétO/diw monument se
dresserait la croix, confirmation des espé-
rances de la raison humaine et promesse
assurée de la résurrection future. Et alors
T'on comprendrait I'attitude de la vierge
qui, seule dans le groupe des désespérés,
calme, prie a genoux. Et l'impression de
fatalité et de néant qui se dégage de ce mo-
nument serait dissipée par le rayonnement
de notre immortalité. )

L'’homme n’est point fait pour le néant
contre lequel sa nature proteste, et tout nihi-
lisme est une doctrine anti-humaine.




www.libtool.com.cn

Digitized by GOOS[G



CHAPITRE VII

LE QUIETISME DE TOLSTOI

Retour au pur évangile avec Soutaiev ; moins coup de grice

qu’'évolution naturelle. — Mettre notre bonheur dans le
bien des autres, sans s'inquiéter de notre destinée : non-
sens de-la vie. — La maxime : ne pas résister au mé-
chant, résumerait la doctrine du Christ. L’'amour univer-
sel devient notre vie, I'étre de notre Ame, l'étre de Dieu.
— La guerre n’est qu'une boucherie : elle a cependant,
méme chez Tolstoi, ses héros. — Bondareff lui apprend
la loi du travail manuel : pétris ton pain 4 la sueur de
ton front, solution de toutes les difficultés sociales. —
La civilisation est coupable de tous les maux. La liberté
dans I'école. La vie de famille. Divers nihilismes.

-1

« Pendant trente-cinq années de ma vie,

écrit Tolstoi en téte de son livre : Ma Religion
(1884%), j’ai été nihiliste, au sens propre du
mot : non pas socialiste et révolutionnaire,
mais un homme qui ne croit a rien. I1 y a
cinq ans, la foi me vint ; je crus a la doctrine
de Jésus, et toute ma vie changea subite-

ment.Ce qui, auparavant, me paraissait bon,
me parut mauvais, et ce qui me paraissait
mauvais, me parut bon. Il m’arriva ce qui



222 LE QUIETISME DE TOLSTOI

arrive 4 un homme qui, sorti pour une af-
faire, décide, chemin faisant, que l'affaire
ne lui importe guere et retourne chez lui.
Tout ce qui était & sa droite se trouve alors
a sa gauche, et tout ce qui était a sa gauche
se trouve a sa droite... Ainsi le bien et le
mal prirent pour moi une signification
inverse. »

D’ou lui vint ce coup de grice ?

Obsédé par le probleme de la destinée,
impuissant a le résoudre, il avait senti son
étre moral s'écrouler dans le scepticisme.
L’idée du suicide s'était emparée de lui. En
désespoir de cause, il s’adressa aux reli-
gions : elles promettaient de révéler le sens
de la vie. Parmi toutes, la-doctrine de Jésus
lui apparut humaine et profonde ; elle
montre les rapports de 'homme avec Dieu,
du fini avee linfini. Mais & mesure qu'il
étudiait 'Evangile, il lui semblait que la
contradiction grandissait sans cesse entre
I'enseignement évangélique et la conduite
des Eglises aussi bien que la doctrine des
théologiens et des docteurs. D'une part,
c’était un enseignement de douceur et d’a-



LE QUIETISME DE TOLSTOI 223

mour ; d’autre part, c'était la force et la
violence ou érigées en principe ou autorisées
par de coupables complaisances. (1)

C'est au milieu de ces recherches et de
ces perplexités qu’il rencontra le moujik
Soutaiev. Vassili Soutaiev, de Chévélino,
était un des hommes les plus pieux de son
village. 11 avait plus de cinquante ans,
quand il se mit en révolte contre le pope. On
lui reproche de former une secte : « Je ne
forme pas de secte, réplique-t-il; je ne veux
que devenir un vrai chrétien et y amener
les autres. — Et en quoi consiste le vrai
christianisme ? — Dans 'amour et dans la
vérité. — Qu'est-ce que la vérité ? — Cest
I'amour dans la vie commune. »

Tolstoi se met & I'école de Soutaiev. Il
s'apercoit bientdt que 'homme du peuple
voit plus clair que 'homme de science dans
le mystére de la vie. L'Evangile ne I'a-t-il
pas dit : « Il a été caché aux sages ce qui a
été révélé aux enfants et aux simples. » Des
lors, toute la philosophie et toute la religion
de Tolstoi sera la doctrine du moujik de

(1) Ma Confession.



224 LE QUIETISME DE TOLSTOI

Chévélinv, doctrine de I'amour, doctrine de
T'universelle bienveillance, de la fraternité
s'étendant au genre humain tout entier. (1)

Mais avant de préciser cette doctrine, il
peut étre intéressant de se demander si
I’évolution de Tolstoi a été aussi soudaine et
aussi radicale qu'il semble au premier aspect,
sil y a contradiction entre sa premiére
maniére et sa seconde.

Tolstoi déclare qu'il a bralé tout ce qu'il
avait d’abord adoré. La question parait donc
tranchée par celui-la méme qui est en cause.
Cependant, si 'on invitait 'auteur a se ren-
dre compte de I'histoire de sa pensée, & ana-
lyser sa « conversion » de plus prés ?

C'est ce qu'a fait M. Georges Dumas en
s'adressant directement & Tolstoi. Voici ce
qui lui a été répondu : « Je crois que vous
avez parfaitement raison de supposer que le
changement dont je parle dans Ma Con-

(1) L’Empire des tsars et les Russes, par Anatole
Leroy-Beaulieu, t. III, p. 527-531 ; — Un seclaire

russe, par M. de Vogué. (Revue des Deux Mondes,
1°r janvier 1883, pp. 56-95.)



LE QUIETISME DE TOLSTOI 225

fession ne se fit pas subitement, mais que
les mémes idées, plus clairement exprimées
dans mes derniers écrits, se trouvaient en
germe dans les premiers ; le changement ne
me parut subit que parce que j'en eus subi-
tement conciences. (1) »

La est la vérité. Depuis son premier ro-
man jusqu’a ses derniers ouvrages, Tolstoi
a vécu sur un méme fonds de doctrines. Les
contours de sa pensée ne se sont arrétés que
peu & peu. Mais sa philosophie réfléchie est
sortie tout entiere de la philosophie plus ou
moins consciente de ses premiéres ceuvres.
Ce n’est qu'en 1882 que des fragments de Ma
Confession commencent & circuler en manus-
crit parmi la société instruite de Saint-Péters-
bourg et de Moscou. Or nous avons précé-
demment signalé dans les Souvenirs (1852 a
1857) I'épisode caractéristique de Gricha le
simple, que l'on peut rapprocher du récit
de la mort de Nathalie Savichna, la vieille
et fidele domestique, dans le méme ouvrage.
Le roman Guerre et Pair a ¢été terminé en

(1) Tolstoi et la Philosophie de UAmour, par
G. Dumas. Paris, 1893, p. x1.



226 LE QUIETISME DE TOLSTOI

186) : un de ses personnages principaux, le
comte Pierre, trouve, sur la route de Péters-
bourg; le doux: franc;magon Basdeiow qui lui
montre le bonheur et le prix de la vie dans
le dévouement au prochain. Prisonnier des
Francais & Moscou, il rencontre son Soutaiev
dans la personne de Karataiew, le paysan a
la philosophie résignée, a I'ame douce et ai-
mante. :

La finale d’Anna Karénine est qu’ « il faut
vivre pour Dieu », c’est-a-dire pour 'amour
et la vérité. C'est le moujik Fédor qui jette
dans I'dme de Lévine cette parole qui germe
en une foi attendrie et ardente.

La question qui se pose & propos de la con-
version de Tolstoi est donc plutot celle-ci:
De combien faut-il avancer les relations de
Tolstoi avec Soutaiev, relations que les bio-
graphes ne font généralement commencer
qu'en 1879 ? ou bien : Tolstoi n’aurait-il pas
dramatisé, en l'attribuant & Soutaiev, une
dvolution déja ancienne en son dme ? Cette
derniére hypothése nous semble la plus vrai-
semblable. En tout cas, il n'y a pas solution
de continuité dans la pensée de Tolstoi.



LE QUIETISME DE TOLSTOI 227

Mais il est temps de pénétrer plus avant
dans cette pensée.

II

Il existe des raisonneurs, dit-il, qui se met-
tent en quéte de I'origine de la vie. Question
insoluble, vaine d’ailleurs. Ce qui importe,
c’est de bien user de la vie ; et, a cet effet, il
suffit d’en connaitre le but. Pour faire mou-
voir son moulin,le meuniern’a qu'aenajuster
les rouages : le grain se moudra de lui-méme.
Qu’a-t-il besoin d’étudier la riviere ? Pour
tout homme, vivre, c¢’est poursuivre le bon-
heur ; la vie, c’est le désir du bien-étre.
Mais ce que je désire, chacun le désire
aussi. Ainsi mon activité, mon indivi-
dualité se trouvent sans cesse menacées
par toutes les autres activités et individua-
lités conjurées contre elles. Comment sau-
verd'un semblable assaut les jouissances que
Jeconvoite ? D’autre part, mon existence, par
sa nature méme, n’est qu'un acheminement
vers la mort, vers cet état ou disparait toute
vie individuelle avec la possibilité méme
d'une jouissance personnelle. A entendre les



228 LE QUIETISME DE TOLSTOI

Pharisiens, la vie d'ici-bas, absurde par elle-
méme, peut étre amendée par la croyance
en une autre vie, gagnée au prix de certai-
nes cérémonies extérieures. Les Scribes, eux,
dédaignent I'étude de ces problemes, 1'étude
des religions suivant lesquelles ont vécu et
vivent des milliards d’hommes, tandis qu'’ils
se croiraient déshonorés d'ignorer les der-
nieres sentences d’'un penseur ou d'un savant
a la mode.

Le temps arrive, il est déja arrivé ou la
conscience réfléchie prend le dessus sur les
fausses doctrines des Pharisiens et des Scri-
bes,des théologienset des positivistes,ou I'im-
posture qui ne reconnait comme vie que la
vie animale et celle qui fait de la vie une
préparation a l'existence future deviennent
manifestes. Et cette conscience refléchie
nous montre la solution dé toute contradic-
tion dans le renoncement au bien individuel,
bien animal, pour mettre notre bonheur
dans le bien des autres, bien spirituel.

« L'amour estla préférence que nous accor-
dons & d’autres étres aux dépens de nous-
mémes, de notre individualité animale. »




LE QUIETISME DE TOLSTOI 229

S’abandonner soi-méme pour les autres est
le seul amour vraiment digne de 1’homme.
Et pratiquer cet amour, c’est vivre. (1)

Il'y a dans ce désintéressement que nous
préche Tolstoi quelque chose de noble et d’¢-
levé. Nous sommes loin des courtes vues et
des notions terre a terre du positivisme.
Seulement, on se perd dans les hauteurs.

Le désintéressement, selon le spiritua-
lisme rationnel et chrétien, dit 4 ’homme de
faire partager aux autres la perfection et le
bonheur qu'il cherche pour lui-méme, de
travailler pour les autres comme pour des
semblables ; d’ailleurs, dans l'amour qu’il
témoigne a Dieu, il sait qu'il trouve le plus
haut développement de sa nature propre.
Ici, on oublie la nature humaine. On assigne
4 cette nature une destinée ou son bien
n'entre pas. On lui préche un désintéres-
sement qui est un dépouillement de tout
elle-méme. On veut que 'homme se donne
tellement aux autres que son bonheur indi-
viduel, sa perfection, sa vie n'aient plus
aucun prix & ses propres yeux. S'il atteint ce

(1) Ma Religion ;De la Vie, passim.



230 LE QUIETISME DE TOLSTOI

bonheur et cette perfection, c'est comme
par ricochet ou par choc en retour, mais a
I'indispensable. condition de n'y pas viser,
de désavouer formellement cet avantage qui
lui revient. Nous sommes dans la pure doc-
trine des quiétistes (1), doctrine qui contredit
non seulement notre nature, mais les condi-
tions de tout étre possible: elle voudrait
obliger un étre a se traiter lui-méme comme
s'il n’existait pas, a se vider tellement de
tout ce qui est lui qu’il deviendrait étranger
a lui-méme.

Puis, comment nous interdire de recher-
cher ce que nous sommes et d’ou nous
venons ? Tolstoi veut que nous soyons tout
entiers tendus en avant : pas de regards sur
notre nature, pas de regards sur notre ori-
gine ! C'est & une course les yeux fermés
qu'il nous condamne. Il imagine, s'il était
possible, un mouvement qui aurait un point
d'arrivée et pas de point de départ. Au
moins, veut-il ramener & ce mouvement

(1) Voir Doclrines et Problémes. Paris, Retaux, 1900,
Chap. IIl. Vertu kantienne et Vertu chrétienne,
p. 233-240.




LE QUIETISME DE TOLSTOI 231

aveugle notre activité dans I'ordre moral,
notre perfection. Mais c’est de la connais-
sance de sa nature/ et)ydel somorigine que
I’étre intelligent déduit la connaissance de
sa destinée. Le sens de la vie tel que le con-
coit Tolstoi est un non-sens.

Ce meunier qu'est ’homme ne se résignera
jamais a faire fonctionner son moulin,
c’est-a-dire sa nature, sans chercher a con-
naitre le secret de ses rouages, et d'ou vient
I'eau qui les met en mouvement, et comment
elle les met en mouvement. Lui interdire
cette recherche, c’est le décapiter de ses
meilleures et de ses plus nobles facultés; et
ces facultés, c’est 'homme lui-méme.

I

La doctrine de la bonté universelle et du
désintéressement absolu, Tolstoi prétend
Iemprunter & 1'Evangile. « Depuis mon
enfance, écrit-il dans Ma Religion, depuis
que je commencais & lire I'Evangile, ce qui
me touchait et m’attirait le plus était la
partie de la doctrine de Jésus ou il enseigne



lamour, ’humilité, I'abnégation et le devoir
de rendre le bien pour le mal... Dans les
Evangiles)le Séermonsurda Montagne se déga-
geait toujours pour moi de tout le reste
comme quelque chose d’exceptionnel. Aussi
c'est ce que je lisais le plus souvent. Nulle
part, Jésus ne parleavec autant de solennité;
nulle part, il ne donne des regles morales
plus claires, plus accessibles, qui trouvent
plus d’écho dans le cceur de chacun ; nulle
part, il ne s’'adresse & une foule plus grande
de gens du peuple... Je cherchais donc la
solution de mes doutes dans les trois cha-
pitres de Matthieu v, vI et viI, au Sermon
sur la Montagne. » Et la, entre toutes, ces
paroles ont frappé Tolstoi: « Il a été dit:
OEil pour il et dent pour dent; et moi je
vous dis de ne point résister au mal quel'on
veut vous faire. »

Ne pas résister au méchant, telle est la
clef de toute la doctrine de Jésus, le pivot de
tout son enseignement. Il nous ordonne de
tendre I'autre joue, de céder notre manteau,
de souffrir sans plainte persécutions, sup-
plices et trépas. Apres cela, est-il possible de

232 LE QUIETISME DE TOLSTOI




W’"~ -

'LE QUIETISME DE TOLSTOI 233

se dire chrétien « et de travailler avec prémé-
ditation & I'organisation de la propriété, des
tribunaux, de'1’Etat, 'des ‘armées » ? Tout
cela, c’est la contrainte et la violence. Jésus
_dit encore : « Ne jugez pas »; par la il
réprouve de nouveau tout notre systéme judi-
ciaire. Il dit « Ne tuez pas » ; cela veut dire:
Nayez pas d’armée, ne faites pas la guerre;
« Ne jurez pas » ; c'est-d-dire : Ne prétez
serment ni aux tribunaux ni au tsar.

Le grand commandement du Christ, ajoute
Tolstoi, n’est donc pas d’aimer Dieu et le
prochain comme soi-méme. Le précepte par
lequel il prétend innover sur toutes les reli-
gions précédentes, c'est la non-résistance
au méchant. « Je ne pus de longtemps
m'accoutumer & cette étrange idée, qu'apres
dix-huit siecles pendant- lesquels la loi de
Jésus avait été professée par des milliards
d’étres humains, aprés dix-huit siecles pen-
dant lesquels des milliers d’hommes avaient
consacré leur existence a 1’étude de cette loi,
Je me trouvais la découvrir comme quelque
chose de nouveau. Quelque étrange que cela
pit étre, il en était ainsi. »



234 LE QUIETISME DE TOLSTOI

Oui, il y a la quelque chose d'étrange,
quoique Tolstoi se flatte a I'exces. Cette décou-
verte, les'quakers1'avaient faite avant lui, et
avant les quakers, d'innombrables sectes au
moyen ége, les chrétiens soi-disant spirituels
de France et d'Allemagne, sans parler de
toutes les variétés de raskolniks ou dissidents
russes, parmi lesquels le Tolstoisme a eu cer-
tainement des précurseurs inconscients. Ce
qui est vrai, c'est que la signification donnée
4 la doctrine évangélique n’est pas l'inter-
prétation commune.

Tolstoi, comme les primitifs, comme les
« simplistes », n’a vu dans les textes évan-
géliques que la letire; Vesprit lui échappe-
En vain, il prétend s’entourer des commen-
tateurs et des cxégétes: il rejette précisément
chez ceux-ci tout ce qui s'écarte d'une inter-
prétation strictement littérale. En vain, il
s'applique a I'étude des langues anciennes ou
orientales: ce n'est que pour se rapprocher
le plus possible du texte primitif, ou du
moins prétendre s'en rapprocher (1)

(1) Nous disons prétendre s’en rapprocher, car il
Yy a dans les extraits de la traduction des Evangiles



LE QUIETISME DE TOLSTOI 235

Oui, certes la doctrine du Christ est une
doctrine de miséricorde et de dilection. Sa
bonté s’est épanchée’ sans‘mestre sur tous
les hommes, plus tendre encore sur les
souffrants et les humbles. Mais c’est le méme
Christ qui a revendiqué hautement les droits
de la vérité et de la justice contre les Pha-
risiens, les intrigants et les hypocrites, qui
a maudit la richesse mal acquise, qui nous
a montré dans les supplices le viveur insen-
sible aux miséres de Lazare; c’est le méme
Christ qui a formulé & tant de reprises la ter-
rible doctrine de 1'enfer, et qui a décrit le
redoutable appareil des suprémesassises oule
genre humain paraitra devant 'incorruptible
juge.

Toutes ces pages et celles qui parlent des
vendeurs chassés du temple ou du figuier

faite par Tolstoi des choses absolument déconcer-
tantes. Le premier verset de 'Evangile selon saint
Jean est ainsi traduit : « Le fondement et le com-
mencement de toutes choses est la compréhension
de la vie. » = Le verset 49 du chap. 11 de saint Luc:
« Ou donc m’avez-vous cherché? Ne savez-vous
pas qu’il faut chercher le Fils dans la maison de
son Pére ? »



236 LE QUIETISME DE TOLSTOI

stérile frappé de malédiction, ont été omises
par Tolstoi, « parce qu'elles ne contiennent,
dit-il, aucune |pantiecdela, doctrine chré-
tienne et se bornent a noter des événements
qui se sont passés avant, pendant et apres
la période d’enseignement de Jésus. Elles ne
fournissent ainsi aucun élément a la déter-
mination de la doctrine du Christ; et on
pourrait méme dire plutdt qu’'elles la ren-
dent plus embarrassée et plus difficile ». —
Mais dans la vie et dans les paroles de Jésus,
tout va a notre enseignement. Jésus a vécu
sa doctrine comme il a mis en doctrine ce
qu’il a fait. Tolstoi ne pouvait avouer avee
plus de candeur qu'il établit un partage arbi-
traire entre les préceptes évangéliques, qu'il
adopte les uns et néglige les autres.

Grice a cette mutilation, tout ce qui re-
garde la justice tombe de I’enseignement de
Jésus. Car il y a une doctrine de la justice
dans 1'Evangile. Les passages que nous
venons de signaler entre bien d'autres le
montrent a I'évidence. Il y a une doctrine
de justice sans laquelle I'amour serait fai-
blesse. C’est en s’unissant au sentiment de la




LE QUIETISME DE TOLSTOI 237

justice que l'amour garde tout son ressort
et sa male vigueur, qu'il se défend contre
toute déchéance//En!Dieu, Yamour est jus-
tice, et la justice est amour.

Quant aux théories anarchiques qu’on
attribue & I'Evangile, il serait trop aisé d’éta-
blir que Jésus a toujours professé le respect
envers l'autorité civile et I'obligation de se
soumettre aux lois légitimes. Il veut qu’on
rende a César ce qui est a César, et il se
défend d'avoir révé de bouleversements
sociaux et de transformations politiques. 11
he conteste pas la validité des tribunaux
qui le jugent. Il dit méme a Pilate: « Tu
N'aurais aucun pouvoir sur moi, s'il ne t'était
donné d’en haut. () »

Cependant c’est a la doctrine ainsi mu-
tilée de 1'amour que Tolstoi raméne tout

(1) 11 est vrai que Tolstoi traduit ainsi ce verset :
“Tun’as aucun pouvoir. Le pouvoir n’appartient
qua Dieu. » (Saint Jean, x1x, 11.)



238 LE QUIETISME DE TOLSTOI

I'Evangile (1. Bien plus, cette doctrine
devient toute veérité et toute morale. La
science ;) ¢lest|lareonnaitre ; le bien, clest
la pratiquer. Notre vie, cette vie par laquelle
nous sommes vraiment hommes, que dis-
je ? la réalité méme de notre dme consiste &
nous laisser pénétrer, absorber par cette
vérité. Il n'y a pas d'immortalité individuelle
de 'dme aprés la tombe. A la vie person-
nelle, Jésus, dit Tolstoi, n’a cessé d'op-
poser « la vie commune qui se fond avec
la vie présente, passée et future de 1’huma-
nité ». C’est 'humanité qu'il entend quand
il parle de la résurrection du « Fils de
I’homme », et c'est dans I'humanité que la
conscience et la vie se perpétuent. Mon
étre individuel, ma « conscience tempo-
raire » peuvent s'éteindre. Ce qui ne saurait
périr, c'est mon rapport avec le monde ; et
la est mon moi essentiel. En vivant dés
maintenant pour ’humanité, nous vivons

(1) Tandis qu’il proclame cette doctrine divine, il
se refuse a reconnaitre pour Dieu celui qui non
seulement s’en dit le prophéte, mais 'auteur, quila
propose comme sienne.




rwm—- )

LE QUIETISME DE TOLSTOI 239

dés maintenant d'une vie qui doit étre
immortelle, nous assurons notre immor-
talité. Celui quivwitilemcsoioetcrpour soi
peut-il se flatter de survivre a la disso-
lution du corps W ? Dans la vie pour
I'humanité consiste le « roydume de Dieu»,
que notre destinée est d’avancer de plus
en plus. Et il ne tient qu'a nous de I'avan-
cer par nos efforts désintéressés, car « le
salut est en nous () ».

Et qu’est-ce que Dieu ? Est-il un étre
personnel, distinct du monde, supérieur au
monde ? L’idéal, la conscience, le bien
et Dieu se confondent pour Tolstoi @),
Autant qu'il est possible de fixer sa pensée
fuyante, Dieu, c’est cette vie méme d’amour
universel pleinement réalisée et ayant cons-
cience d’elle-méme. Dieu est dans ’huma-
nité et chacun de nous doit travailler ala
Pleine éclosion de Dieu.

(1) MaReligion, pp. 135-162 ; De la Vie, pp.206-244.
(?) Le Salut est en vous. Paris, 1893.

(3)Voir Revue Encyclopédique du 3 septembre 1898
Conversation de Tolstoi avec Ossip-Lourié¢ dans
lété de 1897.

'1-



240 LE QUIETISME DE TOLSTOI

En toute cette doctrine, Tolstoi se montre
un ancétre ou au moins un grand prétre de
ce qu'on a appelé la religion des néo-chré-
tiens. Eux aussi préchent I'amour universel,
la bienveillance et la bienfaisance univer-
selle, l'’embrassement universel. « Soyez
bons, soyons bons », répétent-ils sans cesse.
— « Et pourquoi ? — Qu'importe ? Soyez
bons. La est toute morale, toute religion,
toute. vérité. » On leur a fait gracieux
accueil. Des croyants on dit: « Voyez, ils
sont des nétres, ou bien pres de le devenir:
ils préchent comme nous la grande loi de
I'amour. » Cependant comme ils répétaient
toujours la méme chose, et s’obstinaient &
refuser toute justification de leurs doctrines,
les vrais croyants se sont lassés de les
attendre et le public s'est tourné ailleurs.
En somme, leur tentative a lamentablement
avorté.

L’Union pour Uaction morale de MM. Paul
Desjardins et Gabriel Séailles a fini par
aboutir & un protestantisme édulcoré, ou
mieux a4 un naturalisme panthéistique,




LE QUIETISME DE TOLSTOI 241

renouvelé de Renan. Et cet échec devait se
produire. Leur doctrine est une vérité dimi-
nuée, et, selon/'ld/remarque’ ' dé'Léon Ollé-
Laprune, que nous rappelions plus haut,
autre chose est la vérité incomplete, autre
chose la vérité diminuée. « Mise dans une
ame de bonne volonté, la vérité incompléete
est comparable a un germe : elle croit peu
4 peu ; elle se développe, elle s'épanouit. »
" La vérité diminuée est semblable a un orga-
nisme dont on aurait retranché la vie. Elle
est stérile ; elle est condamnée a se dis-
soudre.
Mais le quiétisme des néo-chrétiens comme
celui de Tolstoi, comme tout quiétisme, est
une doctrine de diminution.

v

L'horreur de Tolstoi pour la violence se
traduit naturellement chez lui par I'horreur
Pour la guerre. « Tendre sa poitrine aux
coups des autres, — oui ; fusiller ses sem-
blables, — jamais ! Ce n'est pas une
dé{'ense, c'est une tuerie ! (1) »

(1) Le Non-agir.



-

242 LE QUIETISME DE TOLSTOI

« Jésus a dit: « Prends ta croix et suis-
moi, c'est-a-dire supporte avec soumission
le sort qui't'est' tombé en'partage et obéis-
moi, moi qui suis ton Dieu. » Personne ne
bouge. Mais que le dernier des hommes
:galonnés, dont la spécialité est de tuer ses
semblables, ait la fantaisie de dire : « Prends,
non pas ta croix, mais ton havresac et ta
carabine, et marche a une mort certaine,
assaisonnée de toutes sortes de souffrances.»
Et tout le monde accourt. Abandonnant
famille, parents, femmes, enfants, affublés
de costumes grotesques et se placant sous
les ordres du premier venu d'un rang plus
€élevé, affamés, transis, éreintés par des
marches forcées, ils vont sans savoir ou,
.comme un troupeau de bceufs, & la bou-
cherie; mais ce ne sont pas des beceufs, ce
sont des hommes. Ils se demandent pour-
-quoiils font cela et, sans recevoir de réponse,
avec le désespoir au cceur, ils marchent et
meurent de froid, de faim, de maladies con-
tagieuses, jusqu'au moment ou on les place
4 la portée des balles et des boulets en leur
commandant de tuer de leur cdté des



LE QUIETISME DE TOLSTOI 243

hommes qu'ils ne connaissent pas. Ils tuent
eton les tue... Et il leur parait a tous que
non seulement, cela |doit étre ainsi et qu'on
ne peut faire autrement, mais encore que
c'est admirable et moral (1). »

On pourrait demander & Tolstoi comment
lui, pour qui la vie individuelle n'est rien,
lui qui nous fait une loi de perdre nos inté-
réts et notre vie elle-méme dans l'intérét
commun, n'a pas vu ce qu'il y a de grand
dans la conduite de ces hommes qui sacri-
fient leur avantage particulier, leur vie s'il
le faut, a ce qu'ils regardent comme un
bien supérieur et plus général ? Car c'est la,
en somme, le sentiment du soldat qui
marche au feu, sentiment vague, qu'il sera
peut-étre incapable de formuler, sentiment
qui touchera parfois presque a l'incons-
cience, mais sentiment . véritable qui se
réveillera et se précisera a certaines heures.
Il faut admettre cela & moins de ne voir dans.
une armée qu'un ramassis de brutes incons-
cientes, ou d’étendre & nos armées moder-

(1) En quoi consiste ma foi?



244 LE QUIETISME DE TOLSTOI

nes ce qui a pu étre vrai jadis de telle ou
telle bande de soudards.

Accordons méme, que, ces soldats, en se
dévouant a leur pays, sont victimes d'une
illusion, d'une erreur. N'importe, ils se
dévouent. Est-ce a Tolstoi, qui nous préche
le sacrifice aveugle en faveur de ’humanité,
a4 maudire les institutions militaires et la
guerre ol 'homme trouve l'occasion de se
sacrifier plus fréquente et plus pleine que
partout ailleurs? Ce qu’il y a de mystérieux
dans le phénomeéne de la guerre contribue
précisément a épurer ce dévouement, a faire
sentir & 'homme que, sur le champ de
bataille, il est I'agent ou l'instrument d'un
intérét qui dépasse infiniment le sien.

Tolstoi, toujours en primitif, en simpliste,
s'est arrété au spectacle extérieur de car-
nages et de ruines. Il n'a pas remarqué qu'il
y a au phénomeéne de la guerre un sens pro-
fond, et qu'on n'a pas tout dit en pronon-
cant le mot de boucherie. .

Sans vouloir tenter ici une apologie de la



LE QUIETISME DE TOLSTOI 245

guerre, qui n’est pas de notre sujet, on peut
dire qu'il serait facile de trouver dans 1'ceu-
vre de Tolstoi lui-méme toute une série de
scénes ou d'épisodes bien faits pour en
atténuer 1'horreur. Qu’on lise seulement
Guerre et Pair, et il apparaitra qu'au dire de
Tolstoi, 'homme se montre plus vraiment
homme sur les champs de bataille que dans
la vie des cités.

Sur le pont du Danube, prés de I'Enns, il
se dépense en une heure plus de sang-froid,
de courage, de désintéressement, d'amour
sincére du prochain, méme de spirituelle et
franche gaieté, que pendant toute une
année dans le salon d’Anna Pavlovna
Schérer, demoiselle d’honneur de Sa
Majesté I'impératrice Marie Féodorovna.

La guerre la plus sauvage présente-t-elle
un spectacle plus répugnant, plus humiliant
pour la nature humaine que l'antichambre
du vieux comte Besoukhow, agonisant -

- tandis que ses héritiers se disputent sa riche
dépouille?

Sans doute, Tolstoi est loin d’étre partisan
de notre civilisation moderne; mais enfin,



246 LE QUIETISME DE TOLSTOI

méme a travers ses peintures, la guerre,
essentiellement opposée au grand, a l'uni-
que préeepte ;pour ainsi-dire, de sa morale
quiétiste, la non-résistance a la violence, est
moins déprimante pour 'humanité que la
paix et I'état social auquel la paix se trouve
liée de nos jours. Les types les plus élevés,
les plus généreux tracés par Tolstoi sont des
types de soldats. Ses vauriens et ses coquins
cyniques sont des produits de la paix. '
Ily a dans Tolstoi peu de scénes d'une

- grandeur morale comparable a celle ol le
prince André, quiva mourir, reconnait, dans
son compagnon d’amputation, Anatole Kou-
raguine, le malheureux qui a tenté jadis de
séduire celle qu'il aimait. « I1 se souvint du
lien qui existait entre lui et cet homme,
dont les yeux, rougis et troublés par les
larmes, s'étaient tournés vers lui... Il ne put
se maitriser et pleura des larmes de tendresse
et de pitié sur 'humanité, sur lui-méme,
sur ses faiblesces, sur celles de cet infortuné.
Oui, se dit-il, voila I'amour pour ceux qui
nous aiment comme pour ceux qui nous
détestent, cet amour que Dieu préchait sur




| g

LE QUIETISME DE TOLSTOI 247

la terre, que Marie m'enseignait, et que je
ne comprenais pas alors... Voila ce qui me
restait encore i apprendre-dans cette exis-
tence, et ce qui fait que je regrette la vie!...
Mais maintenant, je le sais, il est trop
tard (1. » .

Cest que la guerre exalte les instincts bons
comme les instinets mauvais de I'homme.
Si elle fait les bandits, elle fait aussi les
héros.

Mais le quiétisme de Tolstoi s'obstine &
proserire toute violence. Logique dans sa
doctrine, il préche le refus du service mili-
taire. Les journauxont raconté qu'il s’emploie
4 envoyer des secours en argent aux Doukho-
bors, une secte dont les membres regardent
comme un crime de porter les armes, et qui
he peuvent se soustraire a la déportation en
Sibérie qu'en abandonnant leur propre
pays.

Vv
Ce que Soutaiev avait été6 pour Tolstoi, &

légard des théories religieuses, Bondareff le
(1) Guerre et Paix, t. III, p. 68.



248 LE QUIETISME DE TOLSTOI

fut a I'égard des théories sociales. Non pas
que I'un ait eu plis que I'autre, & proprement
parler)V'un 'réle” d’initiateur. Mais, autant
qu’il est possible de préciser leur influence,
I'un et 'autre donnérent un corps a desidées
qui, jusqu'alors, flottaient vagues et éparses
dans I'esprit de Tolstoi. Des plans confus de
rénovation universelle agitent déja Lévine
dans Anna Karénine et le comte Pierre dans
Guerre el Pair. Au reste, les théories sociales
de Tolstoi ne sont qu'une appllcatlon de son
systéme religieux.

Bondareff est un moujik du district de
Manoussinsk. Lui aussi cherche toute vérité
dans les livres saints. Mais, comme la secte
des Sabbatistes a laquelle il appartient, il ne
croit qua lI'Ancien Testament. Sachant &
peine épeler, il a péniblement déchiffré la
Bible, verset par verset ; et désle début dela
Genese, lasolution de toutes les questions so-
ciales s'est révélée a lui: c’est la loi du travail
des mains.A soixante-cinqans,il se meta com-
poser un opuscule, o1, sous forme de versets
bibliques, il s’efforce de démontrer que le
travail manuel, en particulier le travail de



LE QUIETISME DE TOLSTOI 249

la terre, est la véritable rédemption de
I'homme, aussi bien que leremeéde a tous les
maux. Comme il passe les jours aux champs,
il consacre les nuits 4 écrire. Le manuserit
est envoyé au tsar sous forme de requeéte : il
est repoussé. La censure n'en autorise pas
l'impression. Vers 1885, Bondareffl est pré-
senté a Tolstoi. De ces relations naissent trois
ouvrages : Quelle est ma vie ? — Que [aut-il
donc faire ? — Ce qu’il faut faire, ou Tolstoi
expose, en les élargissant, les idées de
Bondareff. En1888, il éditait lui-méme 'opus-
cule du vieux moujik, puis en composait un
commentaire. C'est lelivre intitulé en fran-
cais : le Travail.

Pour Tolstoi aussi, la condition naturelle
de 'homme est le travail de la terre. Le
fravail n’est pasune malédiction. Au reste, il
convient de regarder comme une allégorie
l'arrét porté par Dieu dans I'Eden, aussi bien
que toutela vied’Adam. Lesensde 'allégorie

- es{ que la premiere obligation pour chaque
homme et de « pétrir son pain a la sueur



250 LE QUIETISME DE TOLSTOI

de son front », comme traduit Tolstoi. C’est-
a-dire tout homme doit, par son travail ma-
nuel, semourrir; se|vétir, siabriter, sansavoir
besoin de l'aide des autres. Si chacun agis-
saitainsi, bientét disparaitraient de la terre»
d’une part la faim, les privations, le décou-
ragement, l'inégalité des conditions, de
I'autre, la 1ichesse et la paresse, méres du
vice et des convoitises.

La doctrine du Christ conduit a la méme
conclusion. Elle nous enseigne de faire du
bien a notre prochain. Mais comment
croire que l'on puisse faire du bien aux
hommes en accaparant le travail d’autrui, en
leur demandant notre nourriture au lieu de
la gagner de nos propres mains? Celui qui
aime vraiment le prochain évite de le faire
travailler pour lui-méme. Il s’efforce de lui
procurer le travail du pain. Et ce sera la sa
premiere aumoéne. Il ne se mélera pas de
I'instruire ou de le rendre meilleur, tant qu'il
n’aura pas pourvu a ses besoins matériels.

La doctrine compléte de la vérité se raméne
ainsi & un double précepte. Précepte néga-

if, le plus important : « Ne résiste pas au



LE QUIETISME DE TOLSTOI 251

méchant ! » — Précepte positif : « Pétris ton
pain & la sueur de ton front. »

Tolstoi s’est mis d’ailleurs vaillamment &
I'euvre. On peut le voir dans son domaine
d’lasnaia-Poliana labourer la terre en com-
pagnie de ses moujiks, ensemencer, faner,
faucher le blé, rentrer les moissons. Ou bien,
dans son atelier, il manie l'aléne, taille et
coud des bottes comme le plus humble des
cordonniers. '

En conséquence de sa doctrine, Tolstoi
préche la fermeture des usines, 'abandon
des cités, le retour universel a la vie des
champs. Cest 1a qu’est la seule vie saine et
morale. C'est par cette vie que doit s'éta-
blir enfin le régne de la fraternité.

VI

De nos jours, les Fouriéristes ont eu aussi
de ces effusions vers la vie champétre. Ils ont
refait aprés bien d'autres, avec Tolstoi, le
réve d’'une sorte de régne millénaire, ou la
simplicité des mceurs amenera la félicité
dans un embrassement universel.



252 LE QUIETISME DE TOLSTOI

Si" Tolstoi et les autres réformateurs se
contentaient de précher le retour a des
meeurs plus simples, de protester contre le
mouvement foujours grandissant qui déra-
cine les paysans pour les jeter dans les villes,
il faudrait leur applaudir. Il a peint en traits
énergiques et vrais la laideur des cités ou
« quelques centaines de milliers d’hommes,

entassés dans un petit espace, s’efforcent de .

mutiler la terre sur laquelle ils vivent, écra-
sent le sol sous des pierres, afin que rien n'y
puisse germer, empestent I'air de pétrole et
de houille ) ». 1l a fait ressortir ce qu’avait
de déprimant I'esclavage des usines sous des
maitres cupides. Mais il en vient & dire que
toute vie en dehors de la vie rurale est
contre nature. La division du travail est
chose « astucieuse et diabolique () ». De
degré en degré, c'est a la civilisation sous
toutes ses formes qu'’il s'attaque. Il professe
avec Rousseau, qu’il a beaucoup lu dans sa
jeunesse, que I'homme est naturellement

(1) Début de Résurrection.
(2) Le travail, p. 37; — Ce qu'il faut faire, pp. 104
et suiv.




LE QUIETISME DE TOLSTOI 253

-bon, qu'il reste bon en s'isolant, que c’est la

société qui le pervertit. Il prendra ainsi un
aceident de la, civilisation peur son fruit
naturel, le revers pour la vraie face. Il dira
-que la eivilisation est la grande, sinon 1'uni-
que coupable dans tous les maux qui 4ffli-
gent 'humanité.

En la refonte sociale qu'il médite, le
premier acte sera le partage du sol. Tous les
héros de Tolstoi ont un jour la pensée de
distribuer leurs terres, pour une part au
moins, & leurs paysans. Nous ne savons si
lui-méme a mis en pratique ce point de sa
théorie : de fait, il n’est moujik qu'a ses
heures; Tolstoi reste gentilhomme campa-
gnard. Le gentilhomrﬁe n’en est pas moins, en
doctrine, socialiste et socialiste outré. C'est
le bon socialiste, a-t-on dit. Sans doute,
Tolstoi répudie tout bouleversement violent.
Le quiétisme a pénétré ses théories anar-
chiques. La société doit étre refaite non a
coups de dynamite, mais par I'effort person-
nel des individus, et ceux-ei ne peuvent se
réformer et se perfectionner qu’'en s’isolant,
qu'en s'affranchissant de la contrainte



254 LE QUIETISME DE TOLSTOI

sociale. M. Ossip-Lourié, un socialiste mili-
tant, résume en trois mots le programme de
ce socialisme dit -pacifique : « Amour, tra-
vail, solidarité (1). »

Mais 1'histoire nous apprend que les théo-
ries & l'allure la plus pacifique déchainent
parfois les passions les plus violentes.
Rousseau n’avait & la bouche que les mots
de fraternité, de vie selon la nature. Sa
sentimentalité allait jusqu’a la fadaise. Et ce
sont de ses doctrines que se réclamaient les
hommes de 93. Une doctrine négative, sur-
tout dans l'ordre social, contient le germe
de toutes les violences; et c’est tout 'ordre
social que nie Tolstoi.

Un homme qui réve de refaire la société
sur un plan nouveau, doit avoir son systéme
d’éducation. Tolstoi a le sien, hardi, moins
révolutionnaire peut-étre que ses principes
le demandaient. Malgré sa doctrine sur la
bonté native de I'homme, il n'ose professer
que 'enfant doit se former tout seul. La

(1) La Revue socialiste, avril 1899.




LE QUIETISME DE TOLSTOI 255

seule véritable école de 1'enfant, dit-il, c'est
la famille : elle seule apprend a l'enfant la
vie. Seulement, la contrainteoqu'il refuse a
TEtat en matiere d’éducation, il la refuse
‘aussi & la famille. L’enfant recevra les con-
naissances nécessaires a la vie en vivant
parmi les siens, mais personne n'a le droit
de lui imposer un mode spécial de formation.
« L'éducation, en tant que formation prémé-
‘ditée des esprits sur de certains modeles,
n'est point féconde, n'est point légitime,
n'est point possible. Le droit d'éducation
n'existe pas. » Il doit y avoir liberté dans
lécole, selon le titre d’un de ses livres, et
liberté pour I’école. On doit laisser « & qui
s'instruit I’absolue liberté de recevoir & sa
guise tel enseignement qui répond a ses
besoins et & ses désirs, dans la mesure de ses
besoins et de ses désirs, et de refuser tel
enseignement dont 11 n’a pas besoin et ne
veut pas ».
Dans la premiere école qu'il avait fondée
& lasnaja-Poliana, Tolstoilaissaitaux enfants -
la faculte d’apprendre ou de ne pas appren-
dre, de venir aux classes ou de ne pas y

s - e T ———r"
e



256 LE QUIETISME DE' TOLSTOI

venir. L'école fut bientdt vide. Il parait
qu’'aujourd’hui 1l'ceuvre est prospere. Clest
apparemment qu’ila,convaincu les parents
-du bienfait de la formation qu'on y donne.
-Nousavons peine & nous imaginer les enfants
laissés la-dessus & leur libre choix.

Quoi qu'il en soit, le systéme de la liberté
.absolue suppose que I'enfant a conscience de
- ses besoins, peut connaitre ses besoins. Or,

la premiére ceuvre de l'éducation est préci-
sément d'éclairer 1'enfant sur ses besoins
véritables. Tolstoi n’entend cette liberté que
des besoinsintellectuels et moraux. Pourquoi
pas des besoins physiques ? En vertu de quel
droit la meére donnera-t-elle telle nourriture,
tel vétement a son enfant ? — Mais 'enfant
n'a pas la faculté de discerner ce qui est
avantageux, ce qui est nuisible & sa vie.— Ceci
est également vrai de la viede’dme. — Mais,
dira Tolstoi, et c'est le fondement dernier
ou s’appuie sa doctrine, pour former un
homme suivant tel procédé intellectuel,
suivant tel ordre de vérités et de préceptes
-moraux, il -faut étre assuré de ces vérités
et de ces préceptes. Or, cette assurance,




LE QUIETISME DE TOLSTOI 257

personne ne la posséde, sauf ceux qui la
puisent dans lareligion dite révélée.
Peut-étre, de/fait,hen| est+il ainsi, encore
que sur bien des points essentiels, la raison
humaine, aidée de la tradition, arrive a trou-
ver un terrain ferme et résistant : tout n'est
pas terre meuble pour la raison humaine.
Mais enfin, la conclusion que Tolstoi doit
- tirer, s'il est logique, n’est pas pour nous
nous déplaire : seule une église, qui se dit
infaillible, peut avoir un enseignement intel -
. lectuel et moral vraiment ferme et assuré.
Il faudrait cependant ajouter que le catholi-
cisme donne les titres rationnels de son
infaillibilité et des vérités qu'il propose.

Nous n’avons rien dit des théories de
Tolstoi sur la vie domestique. Relévent-elles
du nihilisme ou du quiétisme ?

Elles semblent tenir de 'un et de l'autre.
D’ailleurs, il serait malaisé de mettre ici
la pensée de I'écrivain d’accord avec elle-
méme. On a pu voir dans Tolstoi un des-
tructeur de la famille et du mariage.



w

258 LE QUIETISME DE TOLSTOI

L'auteur de la Sonafe & Kreutzer a jugé la
femme avec tout le pessimisme de Scho-
penhauer/ C'est une_des rares circonstances,
peut-étre la seule, ou il s’inspire directement
d’un penseur auquel, d’ailleurs, il a voué une
admiration profonde, tout en substituant
une sorte d’optimisme a sa théorie de déses-
pérance sur la nature humaine. Il a dépeint
la vie conjugale comme une sorte d’enfer
anticipé. Mais par quelques endroits, on a pu
dire que le livre dénonc¢ait uniquement les
vices de la famille moderne, ces unions con-
tractées au nom du seul intérét, laissant
chacun des conjoints poursuivre ce qu'il
estime son avantage.

Au reste, il y réve, conception quiétiste,
d’'une union de pure amitié. Quand on aura
réprimé toutes les passions, surtout celles qui
demandent quelque chose aux sens, « I'union
des dimes existera alors, et 'humanité, ayant
accompli son but, n’aura plus de raison
d’exister (1) ».

D’autre part, la conclusion de Katia,

(1) Etil applique aux époux ce qui est dit en sain!
Matthieu, v, 28.

e i o




LE QUIETISME DE TOLSTOI 259

d’Anna Karénine, de Guerre et Paix est que
le véritable bonheur ne se rencontre qu'au
foyer de la famille. |Et, Tolstoi lui-méme
semble I'avoir compris dans sa vie patriar-
cale.

A qui étudie Tolstoi, la difficulté n’est pas
de découvrir ces deux tendances, nihilisme
et quiétisme, mais plutdt de dire a laquelle
rapporter tel moment de sa pensée. Quoi
qu'il en soit, les deux courants sont manifes-
tes. Nihilisme doux, bien éloigné, dans la
forme, des violences de Bakounineet de Kro-
potkine, en fait destructif et anarchique au-
tant que pas un. Quiétisme qui tantdt endort
'étre humain dans I'ataraxie en I'invitant a
se fondre dans la nature inanimée, tantot
absorbe toutes ses facultés, toutes ses as-
Pirations dans une aveugle et universelle
pitié.

Cette sympathie humaine qu'on laisse de-
bout dans la ruine de tout le reste, ne tra-
duit pas seulement I'ame bonne et aimante
de Tolstoi. Elle s'explique par le besoin

e



260 LE QUIETISME DE TOLSTOI

méme de notre nature, ou 1'on ne peut faire
le vide. Jadis les négations positivistes d’Au-
guste Comte avaient abouti & des effusions
de tendresse, a4 la religion de I’'Humanité.
Ici, un phénoméne semblable se produit. I
Y a un nihilisme violent qui mene & la doc-
trine des bombes explosives. Il y a un nihi-
lisme désespéré qui se traduit par le suicide.
Il peut en exister un autre qui s’assoupit en
lui-méme et déverse en une bienveillance
panthéistique, I'indestructible activité de la
nature humaine : ¢’est le nihilisme quiétiste
de Tolstoi.




CHAPITRE VIII

L’IDEE SOCIALISTE

Divers courants alimentent 1'idée socialiste. — Aspiration
4 la réforme, confiante en dépit des déceptions. — Foi
dans le pouvoir de 1'Etat. Malgré ses prétentions 4 favo-
riser I'expansion individuelle, le socialisme est I'héritier
du jacobinisme. — Son essence est I'égalisation des con-
ditions sociales ; nivellement des fortunes, abolition des
subordinations familiales, féminisme, internationalisme,
antimilitarisme, anticléricalisme et irréligion. Affranchis-
sement total. — Solidarité ; elle ne se suffit pas & elle-
méme, peut s'interpréter en sens contraires. — Cet idéal,
fait de convoitises matérielles et d’aspirations généreuses,
devient la religion de 'avenir.

Quand on'.interroge I'ouvrier, le bour-
geois, I'homme de lettres ou l'homme
de sciences, qui se disent socialistes,
on obtient des réponses différentes dans
la forme ; mais toutes s’inspirent d'une
idée commune. Si l'on préte l'oreille —
et comment ne pas en entendre le gronde-
ment menacant ? — a ce quise déclame
dans les congres ouvriers, les clubs électo-
raux, les comités de greves; si I'on aborde
la lecture de cette immense quantité de li-



. 262 L'IDEE SOCIALISTE

vres, de revues ou de journaux qui, chaque
jour, distribuent au peuple 'aliment socia-
liste, auvmilieu de tirdades sonores ou de phra-
ses toutes faites, qui, d’ailleurs, ont aussi
leur sens, on saisit un méme fonds de reven-
dications et d’aspirations. '

Ces revendications et ces aspirations sont
a la fois multiples et identiques. Elles tien-
nent leur multiplicité de la diversité des cir-
constances qui leur ont donné naissance,
des différences de caractere, d'intelligence,
de volonté que présentent les individus et
les sociétés ou elles se produisent. Elles sont
identiques par la logique inconsciente qui
anime l'idée socialiste, comme toute idée, et
qui la pousse, quel que soit le point de dé-
part, quels que soient les chemins suivis, aux
mémes points d’aboutissement.

Quels courants alimentent cette idée so-
cialiste ? C'est ce que nous voudrions recher-
cher.

I

L'idée socialiste apparait d’abord comme
une idée de réforme.

N

e




L'IDEE SOCIALISTE 263

L’état social est mauvais : accumulation
toujours croissante de richesses entre les
mains d'un petit/nombre,csituation miséra-
ble d’une multitude infinie de prolétaires ;
aux uns toutes les jouissances, aux autres
toutes les privations ; en haut, avec l'or, la
dureté, l'égoisme, le despotisme, en bas,
avec l'indigence, I'humiliation et la servi-
tude : partout la défiance et la haine. L’ou-
vrier se plaint de la durée des heures de
travail, de l'insuffisance de son salaire, de
I'insécurité du lendemain. Le petit bourgeois
trouve sa vie bien étroite, les impdts bien
lourds, le service militaire bien dur. Il est
jaloux et envieux a I'égard de ceux qui pos-
sédent plus. Et puis il lit tous les jours
dans son journal que les lois ne valent
rien, que la société est a refaire. D'ail-
leurs, il ne croit plus guére & l'autorité,
et imagine difficilement qu'il ait des de-
voirs. De son cdté, le demi-savant ap-
plique sans ménagement & la société ses
idées d’évolution: tout dans la nature évolue ;
les institutions doivent évoluer. Et cette
transformation fatale des choses, il veut la



264 ‘L'IDEE SOCIALISTE

héter par son intervention. L'état social, pas
plus que la morale, n'est d’accord avec ce
qu'il a trouvé dans'son’'laboratoire. Les dé-
couvertes scientifiques doivent étre le point
de départ d’'une nouvelle synthése sociale.
Et, avec sa connaissance incompléte ou sa
méconnaissance de I'homme, il prétend
traiter les institutions comme les produits
chimiques qu'’il jette dans sa cornue.

Certes, comme critique de l'état social
présent, le socialisme a beau jeu. Beaucoup
de ses doléances ou de ses coléres ne sont
que trop justifiées. Elles font suite a cette
longue plainte que 'humanité se transmet
de siecle en siécle, cette plainte répétée
par I'Ecclésiaste qui estime toute ceuvre
d’homme affliction d’esprit, par le biicheron
de la fable qui geint sous les sergents, la
dime et la corvée, par les moralistes de tous
les temps, comme par la gémissante théorie
des miséreux. Et la perpétuité méme de la
plainte laisse croire que le mal tient & chose
plus profonde que les institutions sociales,
qu'il a sa racine dans la nature humaine, la-
quelle n’est pas bonne de tous points.




b

L’IDEE SOCIALISTE 265

Ce qui ne veut pas dire qu’il ne soit pas
trés légitime et toujours opportun de travail-
ler & améliorer les institutions, sociales, trés
opportun et trés légitime pour chacun de
s'améliorer soi-méme.
~ Mais enfin ce n'est pas de remédes qu'il
s'agit maintenant. Nous cherchons & péné-
trer 1'idée socialiste, et nous disons qu'elle
est d’abord une idée de réformes. Et cette
aspiration a la réforme a ceci de propre
dans le socialisme qu’elle s’étend a tout. Elle
ne se borne pas a quelques détails isolés ou
méme a quelques parties plus ou moins con-
sidérables de l'ordre social. Elle réve d’une
refonte totale de la société.

A la veille de la grande Révolution, il y
eut sur le pays comme un vent d’'innovation,
et quelques historiens ont cherché dans
ces aspirations de tout un peuple la justi-
fication des bouleversements accomplis
comme des excés qui les accompagneérent.
La vérité parait étre que, si les esprits sen-
taient qu'un certainnombre de chosesavaient
fait leur temps, la masse de la nation ne son-
geait nullement a tout jeter bas. Les Cahiers



S G
‘ Balicug

266 L'IDEE SOCIALISTE

de 1789, autant qu’il est permis de s’en ren-
dre compte (1), réclamaient seulement une
Constitution [pluscprécise; des lois plus uni-
formes pour tout le territoire, une adminis-
tration mieux conduite, I'abolition des droits
féodaux. Il ne s’agissait en somme que de
réparer la maison pour la rendre plus habi-
table. Aujourd’hui le socialisme veut la
raser pour la construire sur nouveaux plans,
sur des plansinédits, qu'on n’a encore nulle
part réalisés.

Le désir de changement est pénétré et sou=
tenu par une inlassable confiance. Le peuple
porte le poids d'un siécle presque entier de
promesses décues et d’espérances avortées.
Depuis Saint-Simon, Pierre Leroux, Buchez,
Fourier, Cabet, Proudhon, que de systémes
de rénovation sociale proposés ! que de ten-
tatives commencées ! que de plans mis &
I'essai ! Les docteurs en chambre, comme
ceux des clubs ou de la presse, ont offert aux

(1) Voir la France d’aprés les cahiers de 1789, par
Edme Champion. Paris, 1897.




Pt o dr o R
&) 2ok . .

H

L'IDEE SOCIALISTE 267

yeux du peuple le mirage d'un Eldorado,
d'une Salente enchanteresse. Toujours le
pays d’utopie s'est dérobé aux poursuites.

Mais ce quia échoué, entrepris petitement
et timidement, disent les socialistes, ne
peut-il réussir, essayé en de vastes propor-
tions ? Les réformes obtenues ne permettent-
elles pas d'en espérer de plus importantes,
d’espérer une réforme totale ? Les esprits ne
sont-ils pas, de nos jours, mieux disposés &
un changement ? Ne sont-ils pas dans l'at-
tente de quelque grand renouveau ?

Ce qui vient fortifier cette espérance, c'est
un sentiment qui a été toujours croissant
dans ce siécle, la foi dans le pouvoir de 1'E-
tat.

Et nous rencontrons la le second élément
de I'idée socialiste.

II

La foi dans I'Etat s'est développée &
mesure que ses fonctions ont elles-mémes
pris plus d’extension et envahi peu a peu
tout le champ de la vie humaine. Comment



268 L'IDEE SOCIALISTE

une administration qui dispose de si énormes
budgets, qui met en mouvement des milliers
de fonotionnairés, qai'est ramifiée a I'infini
sur toute la surface du territoire, qui a des
lois, des réglements, des paperasses et des

. bureaux disposés en vue de tous les cas qui

. peuvent se produire de la maissance & la
mort, ne serait-elle pas toute-puissante ?
L’Etat peut tout. S'il existe des maux sur -
cette terre, c'est que 'Etat est mal organisé.
Quand les vices de son organisation auront
disparu, il pourra, a son gré, fixer le prix des
salaires, régler le cours de la production et
de la consommation, fournir & tous du tra-
vail, décréter la fin de la misére.

Cette confiance dans I'Etat lui est un encou-
ragement, une provocation continuelle &
étendre ses attributions. Et 'Etat n’est que
trop disposé & y céder. Mais la réglementa-
tion appelle la réglementation. Une fois que
la vie d'un peuple est saisie dans cet engre-
nage, il a bien de la peine & s'en dégager, et
chaque jour c'est quelque chose de sa liberté
qui est broyé.

Le peuple a I'idée confuse que le socia-



L'IDEE SOCIALISTE 269

lisme étendra encore ce régime de 1'Etat, par
-suite sa puissance ; que I'Etat deviendra vrai-

 ment alors/le/pourvoyeuruniversel, le bien-
faiteur universel.

Les docteurs du socialisme se défendent,
il est vrai, de vouloir I'absorption de I'indi-
vidu par I'Etat. A cet égard, ils opposent
_le socialisme moderne au communisme
“de Platon. Platon révaitle communisme dans
Iintérét de la cité : il lui sacrifiait résolu-
ment I'individu. S’il établit une certaine éga-
lité entre les fortunes, c’est qu'il veut assurer
la tranquillité et la puissance de I'Etat, trou-
blé et affaibli par les incessantes rivalités qui
mettent aux prises riches et pauvres. Dans
sa République idéale, I'esclavage est main-
tenu.

Le socialisme contemporain, disent ses
défenseurs, proceéde de l'intérét individuel.
C’est 'expansion de l'individu qu’il a dessein
de favoriser. On pourrait 'appeler un indi-
.vidualisme, si on cherchait & le dénommer
d’'apres sa fin. Il n’est socialiste que dans




270 L'IDEE SOCIALISTE

son procédé ou son moyen essentiel : la
socialisation ou I'attribution a la collectivité
des sources de richesses, des capitaux.

Cest ce que soutiennent, entre autres,
M. Jaurés (1) et M. Eugéne Fourniére. Dans
son Essai sur Uindividualisme (?), celui-ci ne
fait pas difficulté d’avouer que souvent « le
socialisme a subordonné l'individu a la
société » ; « le socialisme acceptait d'e-
tre opposé a I'individualisme » qu’il confon-
dait dans une méme réprobation avec 1'é-
goisme. Erreur profonde : le socialisme se
méconnaissait lui-méme. « L'individu est un
but et la société un moyen ; I'individu n’'est
pas fait pour la société, mais la société pour
Iindividu. C'est par elle que l'individu
assure son action sur les choses. » Il doit
chercher la liberté et la puissahce non
dans l'isolement, non dans l'antagonisme,
mais dans le contact et la coopération avec
I’ensemble des autres individus. Riende plus
misérable que le sauvage isolé, de plus dépen-

(1) Socialisme et liberté dans la Revue de Paris du
ler décembre 1898.

(2) Paris, Alcan, 1901.



L'IDEE SOCIALISTE 271

dant des forces extérieures que I'homme
laissé & lui-méme. La coopération met seule
I’'homme en pleine valeur.

Cest tres bien a M. Fourniére de
célébrer les bienfaits de la coopération.
Mais la coopération n’est féconde que si
elle est volontaire. Or le socialisme, c’est
la coopératior. forcée. Non, répond M. Four-
niere ; 1'Etat, sous le régime socialiste,
se contentera de soustraire la liberté & 1'ar-
britaire. — Nous dirons & M. Fourniére
que nous nous défions fort de ces bons offi-
ces que I'Etat prétend rendre a notre liberté.
Et sur quels principes décidera-t-il ce qui
est exercice légitime et ce qui est exercice
capricieux de la liberté ? Pas plus pour
M. Fourniére que pour M. Jaures, il n'existe
de régles de conduite supérieures & I'homme,
dominant I'homme. Alors I’Etat devient sa
propre régle, et il se croit le droit, au moins
il revendique la faculté de dicter a chacun ce
qu'il estime conforme & une plus étroite coo-
pération. Et nous voila retombés dans la doc-
trine de 'omnipotence de I'Etat. Le socia-
lisme ne peut s’en dégager qu’en paroles.



22 L'IDEE SOCIALISTE

Au surplus, voyez le socialisme & I'ccuvre.
Au moins en France, il se montre partout
I'adversaire farouche des droits des indivi-
dus. Toutes les mesures et les doctrines qui
vont & l'oppression des consciences l'ont
trouvé favorable. Il a applaudi cette théorie
émise, en des débats récents, que de I'Etat
découlent tous les droits, qu’il les détient et
en fait part & qui il veut par pure faveur, que
tout ce qu'il ne permet pas expressément est
défendu, que tout ce qui est contraire a 1’or-
dre établi ou & la légalité est punissable. A
I'heure présente, on médite de rétablir 1'u-
nité de penser, l'unité morale du pays,
comme on dit, cela en proscrivant, en
dépouillant de la liberté de parler et d’ensei-
gner les hommes qui ne pensent pas comme
ce quon appelle I'Etat. Le socialisme en
masse a acclamé ces proscriptions. Il se
montre I'héritier et le continuateur du jaco-
binisme révolutionnaire, qui ne peut sup-
porter une initiative, une pensée, une volonté
en dehors de celle de I'Etat. (1

(1) M. de Marinis, député socialiste, membre du



' L'IDEE SOCIALISTE 273

Sans doute le socialisme extréme rejette
la direction de la société par I'Etat; il le

remplace par le gouvernement de la collec-

tivité. Mais 'qu’est-ce cela 'qu’une substi-
tution de mots, & moins que ce ne soit une
aggravation de servitude ? Chacun se
dépouille, bon gré, mal gré, de la libre dis-
position de soi-méme pour fondre sa pensée
et sa volonté dans la pensée et la volonté
commune, impersonnelle. Il se livre ainsi,
pieds et poings liés, & la tyrannie insaisis-
sable, irresponsable, de la masse, a la
dictature impersonnelle, la plus oppressive
de toutes.

A la vérité, sous le régime socialiste, ce
pouvoir absolu sera, par la force des choses,
incarné dans quelques hommes. Mais ces
hommes qui se diront les mandataires de la
collectivité couvriront de cette irresponsa-

bureau de la Chambre italienne, avait assisté en
cette qualité aux funérailles du roi Humbert et a
la prestation du serment a Victor-Emmanuel III. Il
a été censuré, attendu « qu’un socialiste ne peut se
prévaloir de sa liberté individuelle, en dehors des
délibérations de son parti ». (L’Evolution du socia-
lisme, par Jean Bourdeau. Paris, 1901, p. 170.)



274 L'IDEE SOCIALISTE

bilité tous leurs ordres et leurs exces. Et
I'on verra se renouveler 'effroyable histoire
des représentants du peuple sous la Révo-
lution.

1

Ce que le socialisme poursuit & travers
toutes les réformes qu'il propose, ce qu'il
demande a l'intervention de I'Etat ou & l'ac-
tion de la collectivité, c’est I'égalisation des
conditions sociales. Et ici nous touchons au
fond méme de I'idée socialiste.

C'est par la, remarque trés justement
M. Emile Faguet (1), bien plus encore que par
le principe du recours a I'Etat, que le socia-
lisme est fils de la Révolution. Sans doute,
la Constituante et méme la Convention ont
reconnu la liberté individuelle et la propriété
privée ; leurs déclarations s’opposent au col-
lectivisme. Mais, apres avoir proclamé 1'éga-
lité de tous devant la loi, 'accessibilité de
tous & tous les emplois, I'abolition de tous

les privileges, on s’en est pris a ce qui était,

(1) Le Socialisme en 1899 dans Questions politiques.
Paris, Colin, 1899.




L'IDEE SOCIALISTE 275

a un titre quelconque, distinction sociale,
| prééminence de la naissance, des services
rendus, de la,fortune.oll arriva) méme un
temps ou la supériorité de l'intelligence
devint suspecte, On ne voulut plus que des
citoyens, c'est-a-dire, selon la signification
d’alors, des numéros égaux entre eux. Le
symbole du nouvel ordre de choses fut le
niveau, et on inventa un certain instrument
pour raccourcir de la téte ceux qui dépas-
saient la ligne réglementaire. Ainsi Tarquin,
pour donner une lecon de régne a ses amis,
abattait de la canne, dans son jardin, les
plus hautes tétes de pavots.

Cette fureur d’égalité a passé au socia-
lisme.

L’argent met une inégalité entre les
hommes : on expropriera les grands pro-
priétaires. Naitre riche et naitre pauvre
distingue du tout au tout deux hommes :
par un impét progressif, 'Etat s’appropriera
les héritages au-dessus d'une certaine
- somme ; par des lois de nivellement, il impo-
sera le partage égal; bientét il supprimera

le droit d’héritage. Mais I'égalité établie a la
8-



276 L'IDEE SOCIALISTE

naissance est sans cesse compromise par la
propriété qui demeure et s'accumule entre
les mains de tel ou tel: il ne faut plus
d’épargne, il ne faut plus de propriété. Tout
gain sera versé dans la masse commune. Il
n’y aura plus de propriétaires ; il n’existera
que des travailleurs. Et de peur que le gain
ou le produit du travail n'aille s’accroissant
ici, se raréfiant 13, on veillera a ce que la
production ne dépasse pas les besoins de la
consommation. Chaque travailleur sera taxé
a tant d’'heures et, en échange de son temps
de travail, il recevra tel produit ou un bon
donnant droit & tel produit. « La herse éga-
litaire », selon la comparaison de M. Faguet,
passera et repassera sur le champ social,
« pour abattre et pulvériser toutes les mottes
de terre » qui menacent de devenir trop
grosses.

Cette égalité sur le terrain économique,
le socialisme I'appelle justice-égalité, ou plus
simplement justice. Quel que soit le procédé
qu'’il emploie pour réaliser I'égale répartition
des richesses, il prétend travailler & l'ave-
nement de la justice : nom sacré qu'il



L’ IDEE SOCIALISTE 277

détourne de son sens traditionnel, vertu
dont il voudrait s’attribuer le monopole (1.

Et nous ne sommes ici que dans les con-
séquences prochaines, immédiates, d'ailleurs
avouées par tous les socialistes tant soit peu
logiques, du principe de I'égalisation des
conditions sociales. La famille, telle qu’elle
est établie, crée des inégalités sociales; le
pére a autorité sur ses enfants, le mari
exerce sur sa femme une protection qui
oblige celle-ci & la soumission. Le socia-
lisme refuse au pere de famille le droit
d’élever librement ses enfants; il oppose
"sans cesse, & ce qu'il appelle I'arbitraire du
pére, la personnalité qu'il juge toujours
menacée du fils. Il brise par le divorce rendu
toujours plus facile, par le divorce de con-
sentement mutuel, en attendant l'abolition

(1) Le Régime socialiste, par Georges Renard. Paris,
1898, p. 8 4 10. — La Justice sociale, par P. Malapert,
dans Questions de morale. Paris, 1900. — Déja chez
Proudhon, la justice est I'égalité : voir Justice dans
la Révolution, t. Ier, 3¢ étude, chap. v.



278 L'IDEE SOCIALISTE

du mariage, tout lien de dépendance entre
les époux. -

Nivelant toutes les inégalités sociales, le
-socialisme ne s’arréte que 1a ol les inégalités
naturelles commencent. Encore lui arrive-
t-il de franchir cette limite. Sans doute, il
ne peut faire qu’il n'y ait des hommes plus
robustes, plus habiles, plus intelligents que
les autres. Mais il ne peut supporter que la
femme ne soit en tout 1'égale de 'homme.
Non seulement il lui accorde les mémes
droits privés et civiques, mais il lui ouvre
Pentrée de tous les emplois, de toutes les
fonctions ; il 'admet & pérorer dans ses con-
gres ; il I'appelle a la vie publique. Il ne tient
-aucun compte du role spécial, si délicat et
si élevé, que la nature a confié a la femme ;
des conditions physiologiques et mentales
qu'elle lui a faites ; du genre particulier de
son intelligence, qui n’est pas, a propre-
ment parler, moindre, mais autre que I'in-
telligence de I'homme ; du genre particulier
de sa volonté, qui a des élans et des impul-

sions qui lui sont propres. On croira avoir .

prouvé l'égalité des deux sexes en citant les



L'IDEE SOCIALISTE 279

noms de qhelques demi-douzaines de femmes
qui se sont occupées de la chose publique
ou ont écrit des livres. Si elles ne sont pas
plus nombreuses, la cause en serait a la con-
dition inférieure méme ou on les a jusqu'ici
tenues. Mais c’est chose remarquable que
I'entente avec laquelle les socialistes sou-
tiennent les revendications du féminisme,
méme le plus outrancier.

Les frontieres des patries mettent entre les
peuples des différences et des distinctions;
le socialisme ne veut plus de frontiéres. Il est
internationaliste et cosmopolite (1). Toutes
les barrieres élevées entre les peuples doi-
vent tomber. Et, & I'en croire, déja elles
tombent. Il salue le moment prochain ou
tous les hommes, d’'un bout du monde a
lautre, ne formeront qu'une famille, et
s’étonneront de s’étre si longtemps ignorés
et combattus. C’est 4 en pleurer de tendresse.

Mais, & ’encontre de ces réves, il nous
semble que jamais le sentiment des nationa-

(1) Au Congrés socialiste international de 1900,
M. Jaurés dénonce la bestialité chauvine et le délire
nationaliste.(Compte-rendu analytique officiel, p. 16.)



280 L'IDEE SOCIALISTE

lités n'a été aussiaigu et aussi jaloux. Jamais
la conscience nationale ne s'est affirmée
avec autant,dénergie;qu'au dix-neuviéme
siecle, en Irlande comme en Gréce, aux
Pays-Bas comme en Italie, en Bohéme
comme en Serbie, en Hongrie comme en
Allemagne et en Alsace-Lorraine. Le patrio-
tisme tendrait plutdt & prendre une allure
farouche et batailleuse.

Quant a la distinction de ’humanité en
patries, elle tient aux inégalités de caractere,
d’esprit, d’dme, de tempérament des divers
groupes humains. De ces inégalités naissent
d’autres inégalités d’action, de rdle, de mis-
sion, si I'on veut. Toutes ces inégalités sont
naturelles, et rien n’annonce qu'elles doivent
disparaitre un jour. Les nationalités se res-
serrent ou s’étendent, se relachent ou ‘se
concentrent. Il est plus que douteux que la
carte du monde soit jamais de méme cou-
leur ).

L’internationalisme est antimilitariste. 11

(1) Voir Doclrines et Problémes. Paris, Retaux,
1900. p. 517-519. — E. Faguet, ouvrage cité,
p. 171-173.




L'IDEE SOCIALISTE 281

n’est peut-étre pas d’'institutions auxquelles
le socialisme s’'en prenne avec plus d’apreté,
on pourrait direyde fureur,qu’aux institu-
tions militaires. L'idée de patrie ne s’incarne-
t-elle pas visiblement, pour la foule, dans
Parmée et le drapeau? Si elle n’est pas toute
la patrie, I'armée n’en est-elle pas la figure
la plus vivante dans les uniformes de ses
soldats, la voix la plus sonore et la plus
entrainante dans I'allégresse de ses fanfares ?
Et n'est-ce pas elle qui monte la garde aux
frontieres, ou fait respecter au loin tout ce
qui se réclame de la patrie ?

Le socialisme a encore d’autres griefs
contre 'armée. Outre qu'elle passe pour le
plus ferme soutien de cette « haissable »
société bourgeoise, nulle part la hiérarchie,
avec ses inégalités, n'est plus nettement
établie et plus fortement maintenue, Et si,
devant la discipline militaire — nivellement
que le socialisme ne daigne pas recon-
naitre — les privileges antérieurs de nais-
sance, d’intelligence, d'éducation, de fortune
disparaissent, a son tour elle souligne d’'un
trait vigoureux la distinction entre supé-
rieurs et subordonnés.



282 L'IDEE SOCIALISTE

Est-ce de l'esprit égalitaire qu’il convient -
de faire dériver un autre caractere universel
du socialisme ? Le socialisme est anticlérical,
ennemi irréductible du catholicisme. Mais
le catholicisme reste dans le monde la grande
école de respect; il donne dans sa consti-
tution extérieure et son organisme intérieur
une grande place au principe d’autorité.

Le socialisme va plus loin ; il se présente
partout comme antireligieux : le bon Dieu,
on l'a dit, n'est-il pas aristocrate ? Et cette
irréligion prend volontiers la forme provo-
cante du blasphéme : du blasphéme grossier,
du blasphéme littéraire et plus réfléchi. On
n’a pas oublié le jour ou, du haut de la tri-
bune francaise, M. Jaures s’avisa de traiter
Dieu d’égal & égal et le menaca, s'il se pré-
sentait devant 'assemblée de lui demander
ses comptes. Aujourd’hui, ce sont d'autres
comptes qu'on demande a M. Jaures, c’est
lui qui est mis sur la sellette, et il parait &
la fois humilié de la mesquinerie d'esprit de
ses coreligionnaires en irréligion et confus




L'IDEE SOCIALISTE 283

d’avoir été pris en flagrant délit de pratique
« cultuelle ».

Dansle mouvementrévolutionnaire comme
dans le mouvement socialiste, qui en est
une forme, c’estl'esprit égalitaire quisemble
avoir inspiré les premiéres manifestations
antireligieuses. Mais cet esprit égalitaire
s'est lui-méme étendu. Il s’est grossi de tout
ce qui se trouve dans la nature humaine
d’amour pour l'indépendance, de désir de
ne relever que de soi. Et, de fait, le socia-
“lisme, qui aboutirait, en pratique, a la plus
écrasante servitude économique, meére de
beaucoup d’autres, préche I'affranchissement
de tout devoir et de toute contrainte inté-
rieure, la morale indépendante de toute auto-
rité et de toute obligation, I'expansion libre
de I'individualité, oule droit pour l'individu
d’exercer en tous sens et avec une intensité
toujours croissante son activité naturelle :
c’est ce qu’on appelle I'individualisme.

« Dans l'ordre prochain, dans Il'ordre
socialiste, écrivait naguere M. Jean Jaures (),

(1) Socialisme et liberté dans la Revue de Paris du
ler décembre 1898.



284 LIDEE SOCIALISTE

c’est bien la liberté qui sera souveraine. Le
socialisme est l'affirmation supréme du
droit indiyiduelRien n'est au-dessus de
I'individu... L’homme, tel que le socialisme
le veut, ne reléve pas d'un individu supra-
humain... ; il ne reléve pas davantage des
autres individus humains... C'est I'individu
humain, affirmant sa volonté de se libérer,
de vivre, de grandir, qui donne désormais
vertu et vie aux institutions et aux idées.
C'est I'individu humain qui est la mesure
de toute chose, de la patrie, de la famille,
de la propriété, del’humanité, de Dieu. Voila
la logique de I'idée révolutionnaire. Voilale
socialisme (1). »

Mais cette poussée vers I'affranchissement
total de I'individu reste toujours subordon-
née al'idée ¢galitaire. De tout temps, le peuple

(1) Les socialistes les plus modérés mais intelli-
gents, comme M. Merlino, proclament la portée
morale de l'idée socialiste : « Le socialisme, écrit
celui-ci, est une question morale, en ce sens qu’il
apporte au monde une nouvelle maniére de juger
tous les actes humains, et, pour employer une
célébre expression de Nietzsche, une’nouvelle éva-

luation de toutes les valeurs. » (Formes et essence dut
socialisme. Paris, 1898, p. xL11.)



L'IDEE SOCIALISTE 285

s’est montré plus jaloux d'égalité que de
liberté. Il s'accommode facilement de la
servitude si ceux 6 qui lui commandent
doivent aussi lui obéir, et il répéte volon-
{iers : « Tous mal, mais tous de méme. »
D'autre part, les docteurs du socialisme
donnent comme limite aux droitsindividuels
. non les exigences de l'ordre des choses,
mais les droits égauxr de chacun. L'individua-
. lisme envisage tous les hommes comme des
unités égales juxtaposées, qui se déploient
selon leur valeur propre (1).

1AY

Un courant qui, dés l'origine, vint ali-
menter le mouvement socialiste, ce fut
tout un ensemble de tendances, de senti-
ments, d'idées désigné sous le nom de soli-
darité. Car la solidarité est loin d'étre une
chose simple ; ou, du moins, son concept a
varié.

(1) Dans sathése, d’ailleurs confuse, les Idées éga-
litaires (Paris, 1899), M. Bouglé fait reposer I'indi-

vidualisme sur I'égalitarisme, s’il nel’yraméne pas.
(Voir par exemple p. 24 4 26.)



286 L'IDEE SOCIALISTE

Dénommeée ainsi, semble-t-il, par Pierre
Leroux, enseignée par Buchez, Fourier, Cabet,
lesquels slinspinaient tous, quoique inégale—
ment, de Saint-Simon, appliquée par Prou-
dhon sous le nom de mutuellisme ousysteme
de I'échange en nature, la solidarité fut
d’abord un sentiment plus qu’une doctrine.
Elle était fraternité naturelle, humanita-
risme, sympathie universelle.

Peu a peu, on s’avisa d’en faire la philo-
sophie. On fit remarquer que tout individu,
par le seul fait qu’il nait dans une société,
profite de tous les efforts antérieurset de tous
ceux qui s'accomplissent par ses compa-
gnons de société, qu’il doit, en conséquence,
contribuer a son tour au bien commun. Les
historiens rappelaient que toute génération
porte le poids des générations passées, que
chaque siecle est débiteur envers tous les
siecles qui 'ont précédé. Les économistes
notaient que toute modification dans la pro-
duction ou la consommation, le travail ou le
salaire, 'offre ou la demande en un pointdu
pays, a sa répercussion sur tous les autres
points. Les hommes de science arrivaient,



L’IDEE SOCIALISTE 237

de leur coté, avecleurs axiomes et leurs doc-
trines : Rien ne perd et rien ne se crée ni
dans la matigrey hbidansole cmouvement ;
tout ébranlement imprimé & un endroit de
la massese communique de proche en proche
a toutes les parties du systeme. Dans l'orga-
nisme, tous les membres sont dépendants,
sont solidaires les uns des autres. Mais la
société se comporte a lafacon d’'un organisme.

L’assimilation entre 'organisme et la so-
ciété allasiloin que 1'on se prit & voirindiffé-
remment dans les organismes vivants des
sociétésanimales, desrépubliques de cellules,
et dans les sociétés humaines des systemes
d’organeset de fonctions qui se commandent
et se balancentl'une 'autre.

La masse du peuple ne philosopha pas si
avant. Il aima la solidarité tout simplement
comme synonyme de bienveillance univer-
selle, d’aide mutuelle, de fraternité. Dans des

- congres socialistes figurérent des écussons
avec la devise: Liberté, égalité, solidarité. Des
groupes socialistes prirent le nom de solida-
rités. Onallaau socialisme parce qu'il promet-

tait le regne de la solidarité, de 'universelle
' 9



il

283 L'IDEE SOCIALISTE

sympathie, le relevement de tous les oppri-.

més, lesoulagement de tous les malheureux.
C'est par la qu'arriverent au socialisme ses
recruesles plus désintéressées. Ce sentiment,
avec celuide la justice, rendit populaire chez
la jeunesse desécoles, qui se dit socialiste, la
cause des Polonais, des Grecs, des Arméniens,
des Boers. Il n’y avait 1a aucun principe éco-
nomique directement en jeu. La jeunesse
cédait a l'instinct de générosité qui lui est
naturel et, en y cédant, elle s'imaginait faire
du socialisme.

Il est méme arrivé qu’en faveur de ce
sentiment de sympathie humaine quelques-
uns ont tenté de « s'évader » de I'individua-
lisme irréligieux qui est dans la logique du
socialisme. Il y a quelques mois, au plus
dpre de la lutte contre les congrégations
religieuses, un étudiant socialiste me disait
sa perplexité. « Tous mes camarades socia-
listes sont anticléricaux farouches. Toutes
les publications socialistes du quartier latin
prennent parti contre les congrégations et
demandent leurs dépouilles. L'Eglise catho-
lique n’a-t-elle pas, cependant, été a travers



L’IDEE SOCIALISTE 289

les siecles, par ses congrégations hospita-
lieres, une admirable bienfaitrice des
malheureux ? Pourquoi ne pas lui accorder
de continuer cerdle ? Nous le pourrions sans
nous astreindre & lui obéir et sans avouer
qu’elle vient de Dieu. » :
Ceci est d'une ame droite, et c'est, en
somme, le sentiment de la foule laissée & sa
propre impulsion. Mais il y a longtemps que
les discoureurs ont voulu opposer la solida-
rité a la charité chrétienne, la premiere
s'inspirant de justice et d’égalité, la seconde
d’'une commisération condescendante ; 'une
aidant sans humilier, l'autre faisant ses dons
Atitre d'auméne. Comme si I'Evangile n’était
pas le grand code de la vraie égalité ! Comme
s'il n’avait pas, le premier, apporté aux rap-
ports sociaux, en méme temps que le senti-
ment de la dignité humaine, cette chose si
précieuse : 'huile adoucissante de I'amour !
Ce que vaut cette opposition, M. Brunetiere
le disait de nouveau, le 17 décembre 1901,
a Genéve, en parlant de I'OEuvre de Calvin:
« Puisqu’on n’entend aujourd’hui parler que
de solidarité, demandons:nous quelle société,



290 L’IDEE SOCIALISTE

je dis en aucun temps, ou quelle doctrine
ont non seulement conc¢u, mais pratiqué
plus généreusement que la société chré-
tienne... tout ce qui s’enveloppe sous le nom
de solidarité ? La priére pour les morts,
I'intercession des saints, la dévotion a la
Vierge, voila pour la croyance ; le sacrifice
de la messe, la réversibilité des mérites, les
indulgences et les « ceuvres », voila pour la
pratique ; ou encore, jusque dans l'usage de
la vie quotidienne, la théorie de la richesse,
« qui n'est admise dans 'Eglise que pour y
servir la pauvreté », les lois contre 1'usure,
la charité toujours préte a réparer I'inégalité
des conditions des hommes, ut fiat equa-
litas...: qu'est-ce que tout cela si ce n’est
autant d’applications de la solidarité ? Mais
aimons-nous mieux interroger 1'histoire ?
Rappelons-nous donc en ce cas les assemblées
des premiers chrétiens; rappelons-nous le
mouvement des croisades; rappelons-nous
T'organisation des corporations ouvriéres!...
La religion (catholique est) une « affaire
sociale ». Si la juste préoccupation du salut
individuel en (fait) certainement 1'un des



principaux articles,... (c’est}en commun, et,
si j'ose ainsi dire, (c’est) comme « en parti-
cipation »,’qu'on' (y“travaille) & I'ccuvre elle-
méme du salut individuel... »

L'IDEE SOCIALISTE 201

Enfin, quelque temps, le socialisme crut
avoir trouvé dans la doctrine de la solida-
rité son idéal, son mobile, sa morale. Il
était beau de travailler pour autrui, de se
renoncer pour autrui, de se dépenser pour
le bien d'une humanité inconnue, pour
I'avantage de générations a venir. Et cette
morale se suffisait a elle-méme.

Cet isolement superbe devait lui porter
malheur.

Le concept de solidarité se rameéne a celui
1 de réciprocité, de dépendance mutuelle.
Mais pareille notion peut indifféremment
étre interprétée en faveur de l'intérét et en
faveur du désintéressement. C'est la re-
marque de M. Fouillée. « Puisque nous
sommes solidaires, dévouons-nous pour les
autres, diront les altruistes. Puisque nous
sommes solidaires, employons les autres &




292 L'1IDEE SOCIALISTE

notre propre bien, répondront les égoistes.

— Liés, faisons servir la chaine a tous. —

Liés, tirons'd'nous 1o’ ¢haine’si nous sommes

les plus forts et s'il y va de notre intérét ou

de notre vie. Deux forcats attachés au

méme boulet ne sont pas, pour cela, deux

amis (). » Le naufragé qui céde sa planche

a son compagnon de naufrage et celui qui
précipite son compagnon a la mer pour

avoir toute I'épave a lui, agissent, I'un et
l'autre, en vertu de la solidarité. Solidaristes

et le forban d'industrie qui monte un frust, |
lequel ruine une multitude de petites gens,
et 'homme qui se ruine lui-méme pour in-
demniser les créanciers de son pére ou de
son fils.

La solidarité ne prend de signification
qu'a la lumiere et sous la direction de prin-
cipes qui la dominent. Elle a beau nous
dire que nous naissons débiteurs envers la
société, que nous naissons méme chargés
de dettes, a tel point que nous ne pouvons

(1) La Morale socialiste dans la Revue des Deux
Mondes du 15 juillet 1901 ; en particulier, p. 393 et
397.



L'IDEE SOCIALISTE 293

jamais les acquitter toutes. Pour conclure
de cette considération que nous devons les
payer, il faut d’abord établir que nousavons .
des devoirs et parmi ces devoirs celui de
payer nos dettes. Puisque nous sommes
tous solidaires, pourquoi ne réserverai-je pas
pour moi, en ne payant pas mes dettes,
Pavantage que je déverserai sur les autres
en les payant? Le profit serait le méme
pour la masse. Enfin, si 1'échange de ser-
vices, comme l’enseignent les partisans
logiques de la doctrine de la solidarité, est
la source unique de tous les devoirs et de
tous les droits, il faudrait conclure que, si
quelque homme ne nous avait jamais rendu
aucun service, nous ne lui devrions abso-
lument rien. Mais qui oserait soutenir une
conclusion aussi inhumaine ?

L'idée de solidarité devait fatalement
étre interprétée en ces deux sens divergents.
Pour plusieurs, elle est restée synonyme de
bienveillance, d’humanitarisme, d’altruis-
me ; et ceux-la sont surtout du peuple et de
la jeunesse. « Il se faut entraider; il faut
se rendre service », aiment a dire les petites



294 L'IDEE SOCIALISTE

gens. Et ainsi font-ils : pratique qui ne va
pas sans espoir de retour, mais qui procede
avant \tout | d’un .sentiment désintéressé.
C’est ce que savent les orateurs des réunions
socialistes, eux qui possédent, sur le dévoue-
ment & 'humanité, toute une collection de
phrases sonores.

Les philosophes, les docteurs du parti
estiment la doctrine du renoncement un
peu « vieux -jeu ». Essentiellement indivi-
dualistes, ils n'acceptent laltruisme que
comme un dérivé de 'égoisme, un égoisme
plus délicat, comme & deux degrés, qui ne
se quitte un instant que pour mieux se
retrouver ensuite. Nous ne pouvons échap-
per, dit M. Fourniére (1), a'la loi de 1'uni-
versel échange, de l'universelle réciprocité.
A Torigine des sociétés, la lutte domine. A
la lutte substituons la coopération, mais
comme moyen d'extension et de libération
pour notre individualité. Que par la coopé-
ration consciente de tous chaque individu
conquiere sa liberté, c'est-a-dire la faculté

(1) Essai sur U'individualisme, p. 5-51.




L'IDEE SOCIALISTE 295

de s’assurer toutes les satisfactions que
réclame son étre physique et mental.

« La racine du'socialisme, écrit de son
c6té M. G. Palante (1), est I'individualisme...,
le désir de donner une plus libre carriére a
I'égoisme économique de chaque homme.
Le socialisme est une doctrine du déploie-
ment de la vie. Or la vie est d'abord égoisme.
Elle se convertit plus tard, mais plus tard
seulement, en altruisme. L'école anglaise a
eu parfaitement raison quand elle a montré
dans l'altruisme une transformation et un
élargissement de 1’égoisme. Le socialisme
doit étre essentiellement une technique
économique propre & amener le plus large
épanouissement des égoismes. Quant a
l'altruisme, quant & la considération de
l'intérét général, quant au solidarisme, ils
viendront & leur tour ; mais par.surcroit,
comme un épiphénomeéne de la mise en
cuvre des énergies égoistes. D’ailleurs,
l'altruisme, le solidarisme, de méme qu'ils

(1) Les Dogmatismes sociaux dans la Revue philo-
sophique de décembre 1901, p. 639.



296 L'IDEE SOCIALISTE

ont dans I'égoisme leur- origine, trouveront
aussi en lui leur limite. »

\Y

Ceux qui révent I'avénement du régime
socialiste devraient combattre cette dépres—
sion de la notion de solidarité. La force
de l'idée socialiste est dans I'idéal qu’elle
fait luire devant les masses populaires,
idéal qui éleve le socialisme & la hauteur
d’'une religion, et 'humanitarisme est un
élément nécessaire de cet idéal.

Certes, cet idéal est bien fait pour séduire.
Avec I'avenement du socialisme disparaitra
toute misére. Chacun aura toujours table
servie et mangera & sa faim. Plus de chd-
mage, plus de souci du lendemain. La
collectivité pourvoira & tout. Il y aura des
médicaments en cas de maladie, une pension
assurée en cas d'accident, une retraite pour
le temps de la vieillesse. Le travail lui-
méme, grice aux progrés du machinisme,
sera réduit & quelques heures par jour et
deviendra un délassement au lieu d’étre une
fatigue. '



o e e

L'IDEE SOCIALISTE 297

Iei l'optimisme est presque sans limites.
Les réves des millénaristes hantent de nou-
veau les imaginationsosimpleside la foule,
ou lui sont présentés par les grands prétres
de la nouvelle religion.

« Homme, écrit M. Eugéne Fournieére, tu
prendras conscience de la pensée incons-
ciente de toute chose vers la perfection.
Tes faibles organes, tu en augmenteras la
force et le nombre. Tes os eux-mémes
seront renouvelés par des chimies qu’on
n’ose encore prévoir. Tu parviendras, si tu
veux, et il faudra bien que tu le veuilles, &
des longévités qui dépasseront celles des
mythes hébreux. Ton organisme renou-
velé connaitra d’autres moyens de nutrition
et de moins grossieres jouissances. Et,
tandis que tu conquerras le temps, tu con-
querras aussi l'espace. Si tu ne trouves le
moyen de rallumer le soleil qui s’éteint, ou
de t'en allumer d’autres, tu quitteras cet
univers vieilli, et, colon ailé, tu peupleras
les espaces sidéraux (1), »

Puis, c'est la fin de la concurrence, de

(1) L’Idéalisme social. Paris, 1898, p. 37.



208 L'IDEE SOCIALISTE

cette lutte pour la vie qui arme les hommes
les uns contre les autres. A sa place régne
la fraternité’ universelle /'Car les peuples
désarment : au-dessus des frontiéres sup-
primées, ils se tendent la main; ils s'ap-
pellent, ils s'embrassent. Affranchie de ces
rivalités en méme temps que du poids
avilissant de la misére et du travail, la
nature humaine s'épanouit. Ce n’est plus le
devoir moral, la morale austére d'autrefois.
L’amour-propre périt, tous les besoins étant
satisfaits. Le devoir que rien ne contrarie
est cultivé a I'égal d’'une jouissance. Que
dis-je, la morale disparait; elle se perd
« dans l'océan de nos sentiments et de nos
actes, présente en chacun d’eux, organique
comme eux, passant finalement a I'état
d’'acte réflexe, par un glorieux retour a
I'instinet (1) ».

Voila I'idéal fait de convoitises matérielles
et d'aspirations généreuses qu'on présente
comme la Religion de 'avenir. Et elle séduit

(1) Questions de morale : La Morale d’aprés Guyau,
par Eugéne Fourniére. Paris 1900, p. 284.

ol



L’IDEE SOCIALISTE 299

le peuple auquel on a fermé les horizons
immortels. Cette religion revendique
d’ailleurs hautément la‘direction des cons-
ciences et la conquéte de I’humanité. « Si
vous trouvez en face de vous, s’écriait a la
Chambre des députés, dans la séance du
15 janvier 1901, M. René Viviani, ne
prenant du socialisme que 1'idée désinté-
ressée, si vous trouvez en face de vous cette
religion divine qui poétise la souffrance en
lui promettant les réparations futures,
opposez-lui la religion .de I'humanité qui,
elle aussi, poétise la souffrance en lui
offrant comme récompense le bonheur des
générations. Mais il peut se faire, cependant,
que, au bord de la route, vous trouviez des
hommes qui, écrasés par l'atavisme reli-
gieux, ne se mélent a votre action qu’avec
quelque tristesse, parce qu'ils seront, au
fond d'eux-mémes, tourmentés par le
probléme de leur propre fin. Dites-leur que,
s'ils tiennent & se survivre, ils n'ont qu'a
donner le surplus et le meilleur d’eux-
mémes & la seule puissance qui soit vivante
et immortelle, & la justice. »



3060 L'IDEE SOCIALISTE

Justice, e’est-a-dire, comme nous l'avons
vu, égalité, tel est, avec la solidarité, le
dernier mot''de"'la’ Religion nouvelle, et
aussi de I'Idée socialiste.

Ses ambitions sont grandioses. Mais pour
régner, sinon pour vaincre, il lui faudrait
d’abord changer la nature humaine. Se
sent-elle de taille a essayer cette tache ?



Elne . "I

‘CHAPITRE IX
LEs FORMES DU SOCIALISME

Karl Marx et la théorie du sur-travail, la conception maté-
rialiste de I'histoire, la lutte des classes: triple erreur
sociale. — Le socialisme scientifique appliqué, ou collec-
tivisme, prone la socialisation des capitaux. Equivalence
en travail Ame de l'organisation future. Comment régler
le travail et la production ? — Le communisme socia-
lise toute propriété. « De chacun selon ses forces, &
chacun selon ses besoins. » L'anarchisme. — Les idéa-
listes reviennent au socialisme humanitaire. Les opportu-
nistes plient la doctrine aux nécessités, surtout électo-
rales. — Socialisme d’Etat, communal, conservateur en
Allemagne, agraire. — Socialisme expérimental en
Australie. — Le néo-socialisme travaille & I'éducation
sociale et économique de la classe ouvriére, est un réfor-
misme tronqué. Le salariat ne saurait étre aboli. Solu-
tion par la libre association.

I

En 1840, Louis Reybaud décrivant les
théories socialistes écloses au début du
siécle 1), ne voyait « dans ces écarts nais-
sants » qu’ « un sujet de curiosité, une
folie douce », que le ridicule suffirait & tuer.
Il est vrai qu'a vingt-quatre ans de 14,

(1) Etudes sur les réformateurs ou socialistes moder-
nes. Paris, 1840.



? G

302 LES FORMES DU SOCIALISME

publiant de nouveau ses Etudes, il s'alarmait
de « la persistance d'un mouvement que
quelques-uns'voulaient . eroire’ éteint ». On
prononce, disait-il, des expressions qu’on
s'imaginait « ensevelies & jamais dans les
archives des égarements humains... On res-
suscite des réves que, sous l'influence du
temps et de la réflexion, on croyait éva-
nouis. » Il concluait que le socialisme, « sous
des apparences de mort, conservait une vie
réelle ».

L’honnéte Louis Reybaud se faisait encore
illusion : le socialisme ne faisait que com-
mencer a vivre.

C'était précisément le temps ou il cher-
chait une formule. Aprés quelques écrits &
tendances communistes et révolutionnaires,
Karl Marx, né a Tréves d'une famille israé-
lite, publiait en 1867 son ouvrage le plus
important : Le Capital (V) Ce livre était des-

(1) L’auteur ne donna jamais au public que le
livre Ier intitulé : Développement de la production
capilaliste. Ce ne fut qu'aprés la mort du maitre,
survenue en 1883, que son disciple et ami, Friedrich
Engels édita, d’aprés des notes, le livre II : Procés
de la circulation du capital (1885) et le livre 1II : His- .



LES FORMES DU SOCIALISME 303

tiné & exercer sur notre siécle une influence
qui rappelle celle du Contrat social de
Rousseau auVsiéclelprécédent. Non pas que
beaucoup aient lu ce fatras ; mais on y
trouve trois ou quatre idées qui, pour n’ap-
partenir peut-étre pas en propre a Karl
Marx (1), ont eu, de nos jours, une fortune
étonnante. Et puis il affectait une allure
scientifique qui en impose fort aujourd'hui
a la foule.

Marx rejetait avec dédain les réves mysti-
ques de fraternité humaine. Il prétendait
réformer la société sur les seules données de
la science.. La question sociale se rédui-
sait & une question économique : Comment
fonctionne la production économique
et, en particulier, quelle est l'origine du
capital ?

Dans le passé, répond Marx, le capital s’est

toire de la théorie. Procés d’ensemble de la production
capitaliste (1894).
(1) Sur lorigine du marxisme, voir le Droit au
- produit intégral du travail. Etude historique par le
Dr Anton Menger, professeur de droit 4 I'Université
de Vienne ; traduit par Alfred Bonnet. Paris, Giard
et Briére, 1900.




304 LES FORMES DU SOCIALISME

formé de la spoliation des paysans et du
pillage des colonies. Dans I'ére présente, il
est né des profits réalisés parle non-paiement
d’'une certaine quantité de travail ouvrier,
profits encaissés par le patron. Toute la
valeur répondant & la quantité du travail
devrait aller au travailleur. Il est arrivé un
moment ou I'employeur d’ouvriers a retenu
pour lui une partie de cette valeur. Du
travail non payé aux ouvriers, gardé,
accumulé par le patron, est sorti le capital.
Si les prolétaires se laissent ainsi spolier,
cest que la concurrence les oblige &
accepter un salaire suffisant sans doute &
leur existence, mais inférieur a ce que méri-
terait la quantité de travail fourni. Par exem-
ple, le patron paie a I'ouvrier ce qui répond
a huit heures de travail, et, pour réaliser un
bénéfice, une plus-value, il le fait travailler
dix, onze, douze heures. Ce « sur-travail »
constitue le profit capitaliste. C'est le mys-
tére d'iniquité.

-Cette doctrine de la valeur ou du « sur-
travail » est fortifiée et étayée par deux autres
théories. La premiére est la conception maté-




LES FORMES DU SOCIALISME 305

rialiste de U'histoire. « Le mode de production
de la vie matérielle domine en général le
développement/de! laioviecsociale, politique
et intellectuelle. » On peut méme dire
qu'il l'absorbe. L’histoire de I'’humanité
est I'histoire des moyens employés par les
uns pour gagner leur pain, par les autres
pour . s’enrichir. « La structure écono-
mique de la société, dit de son coté Engels,
le disciple fidele de Karl Marx, est toujours
la base réelle, et donne I’explication de toute
lasuperstructure des organisations politiques
et juridiques, non moins que des idées reli-
gieuses, philosophiques et autres de chaque
période (). » La religion, aux yeux du mar-
xisme, a été inventée pour précher aux pro-
létaires la résignation dans leur misere et le
respect de la propriété d’autrui. L'Etat n'est
que 'organisation de la classe exploitante,
pour protéger par la force les conditions
extérieures de production, pour contenir et
asservir la classe populaire. L'armée se réduit
a une gendarmerie au service du capital.

(1) Voir Formes et essence du socialisme, par Save-
rio Merlino. Paris, Giard et Briére, 1898, p. 245-7.



306 LES FORMES DU SOCIALISME

Ainsi la société est en lutte. Il y a lutte des
prolétaires pour gagner leur pain et amé-
liorer les/eonditions)dertravail, lutte des
exploiteurs pour maintenir et accroitre leur
privilege. La lutte des classes, constante et
nécessaire, forme le second axiome histo-
rique du marxisme. Le dénouement de
toutes les difficultés sera dans I'expropria-
tion de la classe capitaliste par la classe
laborieuse. Ainsi disparaitra la concurrence.
C'est d’ailleurs le terme fatal vers lequel
tend V’évolution économique et sociale de
I'humanité : esclavage, servage, salariat,
lequel sera lui-méme remplacé par la mise
en commun des moyens de production et
des produits.

Telles sont les théories essentielles du
socialisme scientifique, proposées par Karl
Marx et Friedrich Engels, défendues par
leurs disciples ou continuateurs plus ou
moins officiels, Jules Guesde et Gabriel
Deville en France, en Allemagne Schaffle et
Karl Kautsky, en Italie le criminaliste Enrico
Ferri, professeur & 1'Université de Rome.



LES FORMES DU SOCIALISME 307

Ce n’est pas le lieu d’entreprendre ici en
détail la critique du marxisme, critique qui
a 6té faite tant de fois. Notre dessein est
uniquement d’esquisser les différentes
formes du socialisme contemporain. Mais il
apparait manifestement que le marxisme
méconnait 1'origine premiére du capital, qui
est I'épargne. Le travailleur en ne dépen-
sant pas tout le fruit de son travail, en se
constituant de ce qu'il ne consomme pas un
fonds de réserve, devient capitaliste. Cette
réserve, ce capital nait de l'abstinence du
travailleur, non du sur-travail accaparé. La
doctrine socialiste conduirait logiquement
a la consommation immédiate, ce qui rame-
nerait 'humanité aux conditions de I'état
sauvage.

Au surplus, le capital amassé ne profite
pas seulement & son détenteur: il devient
moyen de production, instrument pour les
grandes entreprises, avance et soutien pour
les travailleurs. Sans compter que, dans nos
sociétés modernes, comme la France d’au-
jourd’hui, avec I'extréme division des petites
rentes, coupons de grandes sociétés, livrets



308 LES FORMES DU SOCIALISME

de caisses d’épargnes, titres de mutualités,
les capitalistes se chiffrent par millions, et
le flot en va toujours montant.

Dans sa conception du probleme social,
le socialisme scientifique a toute I'étroitesse
du positivisme le plus borné. Il réduit le
probléme & une question d’estomac; et lui-
méme se vante, avec Schiffle (1) de cette
simplification des choses. Toutes les aspi-
rations sociales, morales et religieuses de
I’homme sont niées ou dénaturées. L'idée de
. justice est gardée, mais elle est restreinte
au domaine économique, et tournée par un
misérable sophisme contre la légitimité du
capital. .

Maladroite aussi 'application & la société
de la conception évolutionniste de Hegel et
de la concurrence vitale de Darwin. Ce
n'est pas proprement la lutte des classes qui
a fait succéder le servage a I'esclavage, puis
le salariat au servage. Ces étapes ne sont
pas des victoires gagnées par l'effort de la
classe ouvriere sur l'égoisme de la classe

(1) La Quintessence du socialisme, traduction de
Benoit Malon ; chap. Ier.



LES FORMES DU SOCIALISME 309

patronale, Le progrés moral, joint & une

meilleure intelligence de l'intérét de tous, a
bien plutdt amené cette évolution. On a
compris que l'échange des services, 'aide
mutuelle est plus conforme a la dignité et a
la nature sociale de I’homme, en méme
temps que plus apte & faire fructifier le capi-
tal et le travail ().

Marx semble supposer que la lutte des
classes est 1'état naturel de I’humanité, et
que cette lutte doit amener un état social
sans concurrence ni lutte. Darwin, que I'on
veut copier, ne raisonnait pas ainsi. Pour
lui, la concurrence vitale est un élément de
progrés par l'élimination des faibles, la
survie des forts, et cette concurrence doit
agir incessamment, maintenant toujours
I'espece comme en haleine et la portant
sans cesse en avant : conception discutable,
mais logique. Karl Marx fait vivre I’huma-
nité de luttes. Puis il réve d’un état de paix
et d'entente si parfaite, que méme toute

(1) Le Socialisme et la Science sociale, par Gaston
Richard. Paris, 1897, p. 107-111. — Une trilogie fan-
laisiste, par G. d’Azambuja, dans la Science soclale,
octobre 1902, p. 287-311.



310 LES FORMES DU SOCIALISME

rivalité disparaitra de la terre. Mais, entrée
en possession de cette ére bienheureuse,
I’humanité, comprise selon I'idée marxiste,
ne peut que rétrograder, & moins qu'elle ne
revéte une autre nature.

Ce qui est manifeste, c'est que 1’évolution
économique et sociale va, non pas propre-
ment & l'affranchissement d’'une classe a
I'’égard de l'autre, mais & une coopération
toujours plus intime et toujours plus étendue.
Et cela est juste. L'idée méme de société est
une idée de coopération. Conséquemment,
s'il ya progres social, qu’il s’agisse d’intéréts
matériels ou d’éléments d’ordre moral, il doit
se résoudre d'une facon ou d’'une autre dans
un progres de l'action coopérative.

II

Mais le socialisme scientifique ne se tient
pas & des considérations historiques ou pure-
ment spéculatives. Il descend sur le terrain
pratique. Puisque le capital est le fruit de la
spoliation, il s’agit de le faire rentrer dans
la masse commune, de le socialiser. La col-
lectivité seule possédera, comme seule elle



LES FORMES DU SOCIALISME 311

reglera et rémunérera le travail, De la, le
nom de collectivisme donné au socialisme
scientifique appligué:

Pour les collectivistes actuels (1), le capital
n'est pas absolument tout ce qui sert a la
production, y compris la charrue du labou-
reur, le pic du mineur, la pioche du terras-
sier. C’est uniquement ce qui peut étre source
de revenus pour son propriétaire, sans qu'il
I'exploite directement lui-méme : argent,
terres cultivées par des fermiers, mines,
chemins de fer, grandes entreprises gérées
par des intermédiaires. Pour le présent du
moins, la boutique restera au petit commer-
cant, I'’échoppe au cordonnier, le lopin de
terre au paysan. On compte, d’ailleurs, sur
la concurrence des grandes sociétés et des
grandes industries pour faire disparaitre
peu & peu ces établissements autonomes.

Quant a la socialisation des capitaux, au
sens collectiviste, elle se réalisera par expro-
priation. Les modérés accordent une indem-
nité aux expropriés ; les intransigeants la
refusent. La collectivité prélévera, d’ailleurs,

(1) Voir, par exemple, Schaffle, ouvrage cité,
chap. vir. 9



312 LES FORMES DU SOCIALISME

sur la masse du travail feurni de quoi sub-
venir aux frais généraux : conservation et
accroissement des grands instruments de
production, moyens de communication,
ports, mines, édifices publics, paiement des
fonctionnaires ; en outre, entretien des
enfants, des vieillards et des infirmes, soins
4 donner aux malades.

Jusqu'ici les collectivistes sont a peu pres
d’accord. L'accord cesse quand il s’agit de
dire avec plus de précision quel sera le plan
de l'organisation future. Les uns estiment,
avec Marx et Engels, Liebknecht, Bebel,
Guesde, Turati, que vouloir déterminer par
avance cette organisation est une chimeére.
Qui vivra, verra. Comment prévoir, avec
quelque approximation, ce que sera la société
dans cinquante, dans cent ans ? Les données
ne peuvent qu’étre hypothétiques. Qui soup-
connait, il y a unsiécle, la révolution écono-
mique amenée par la découverte de la vapeur
et de l'électricité ?

D’autres pensent que le collectivisme ne



LES FORMES DU SOCIALISME 313

peut se refuser & dire ce que sera, dans ses
grandes lignes, 1'état social qu'il prépare.On
ne saurait, en'pareille’ question, exiger des
hommes un saut dans l'inconnu. Le collec-
tivisme ne batit pas pour l'autre vie; il
prétend offrir en ce monde, non sculement
un abri, mais un Eden, et & moins d’en
remettre la jouissance & un lointain si reculé
qu’il énerve tout effort, il doit nous dire ce
que sera & peu pres ce paradis des ouvriers.
Et I'on a les constructions diverses de
Schaffle, de Jaurées, de Gaston Stiegler, de
Georges Renard, de Lucien Desliniéres. Il
faut avouer que ces tentatives sont assez pro-
pres & justifier la prudente réserve de Marx
et de ses plus fideles disciples.

Examiner en détail ces essais serait fasti-
dieux, autant qu'il serait facile de triompher
de leur puérilité ou de leur complication. Au
surplus, les socialistes auraient toujours la
ressource d’abandonner le systeme quon
aurait démoli. Mais il est un point dont tous
les collectivistes, quelles que soient leurs
idées particuliéres, doivent pouvoir rendre
compte, en méme temps qu'il leur faut en

A



314 LES FORMES DU SOCIALISME

soutenir les conséquences. C'est le principe,
commun a tous, de 'équivalence en travail,
dme de'l'organisation future.

Dans tout systéme collectiviste, la valeur
d'un objet se mesure non a son utilité ou a
sa rareté ; elle répond exactement et uni-
quement au travail dépensé pour le produire.
‘Un objet qui demande, pour étre produit,
un temps de travail double, triple, vaudrait
deux fois, trois fois plus qu'un autre. Ou
encore, pour citer un exemple de Schaffle,
un pays a besoin de 20.000 hectolitres de
froment, et, pour leur production, il doit
employer 100.000 journées de travail; chaque
hectolitre vaudra 3-8 — 5 journées par-
ticulieres de travail .social. Karl Marx
considere le principe du temps de travail,
substance et mesure de la valeur, comme
la pierre angulaire de tout son systéme.
Par application du principe, les capitaux une
fois mis en commun, chaque ouvriertouchera,
en échange de son travail, un bon de consom-
mation qui lui donnera droit de prendre
dans les magasins généraux un objet répon-
dant & la valeur de son propre travail.




LES FORMES DU SOCIALISME 315

Mais comment mesurer le travail en soi?
On le mesurera par sa durée, répondent les
collectivistes. Un'litre' de’vin-‘séra’coté une
heure de travail ; une chaise, douze heures.
— Mais dans une unité de temps, une heure,
par exemple, il peut tenir des quantités
tres inégales de travail, suivant son intensité.
Les ardents & la tiche seront dupes. Le sys-
téeme deviendra une prime & la nonchalance.

On prendra, répliquent les collectivistes,
le: temps moyen, estimé d’apreés un travailleur
moyen, travaillant dans des conditions
normales. — Voila déja une atteinte au
principe sacré de 'équivalence. Si les objets
ont un prix moyen, un travailleur pourra
acheter avec son travail plus que la valeur
représentée, en réalité, par son travail; un
autre, moins; un troisiéme, autant, par
hasard. Et qui déterminera ce temps moyen ?
Le temps nécessaire pour produire un objet
varie sans cesse, suivant la rareté ou I'abon-
dance de la matiére premiere, les saisons,
mille incidents imprévus. Il faudra modifier
cette fixation continuellement.

Aura-t-on en considération la qualité du



c e RO

316 LES FORMES DU SOCIALISME

produit? Il arrive que la quantité d’un
objet tienne a des circonstances indépen-
" dantes du producteur; cra des causes
naturelles. Le Clos-Vougeot, exemple cher a
M. Jaures, familier d’ailleurs aux écono-
mistes individualistes, ne demande pas en
soi un travail plus ardu que le vin de
Suresnes. Si on ne tient pas compte de la
qualité dans 1'évaluation du produit, tout le
monde voudra de la meilleure qualité. Si on
en tient compte, le principe de 1’équiva-
lence en. travail est a terre.

En outre, sur quelles bases établir le
bilan de production, en particulier pour les
objets utiles ? Par exemple, comment déter-
miner la quantité de blé, de toile, de fer, de
meubles qui est nécessaire a tel pays, a tel
moment ? Et comment faire produire cette
quantité ? Dans la société actuelle, I'adap-
tation du travail & I'intérét général se fait
sous l'action de l'intérét privé. Ce méca-
nisme comme automatique est supprimé
dans la société collectiviste. On donnera les
statistiques des besoins, dit-on. Quelques
collectivistes comptent beaucoup sur les




LES FORMES DU SOCIALISME 317

stastistiques. Mais congoit-on I'énorme com-
plication de pareilles tables dressées par
exemple pour/toute la (Framnee, en attendant
que les barriéres économiques entre les
divers pays soient renversées ? C'est déja un
probleme effrayant que celui de l'alimen-
tation d'une armée. Puis il ne suffira pas de.
dresser les tables des besoins, il faudra dési-
gner les travailleurs et fixer le chiffre de
leur production. Et comment y arriver si
I'on écarte l'organisation militaire coer-
citive? (1)

III

Ces objections, et beaucoup d’autres qu'on
peut opposer au collectivisme scientifique,
n’arrétent pas les socialistes intrépides. Ils
tirent jusqu'au bout les conséquences des
principes posés et demandent méme a cette

(1) Voir Formes et essence du socialisme, par
S. Merlino, p. 142 4 150; M. Deschamps dans son
cours A la Faculté de droit de Paris, 1900-1901 ;
Histoire des doctrines économiques; la Doctrine
socialiste, par E. Maisonabe. Paris, Poussiclgue,
1900, III° partie.



318 LES FORMES DU SOCIALISME

logique d'intransigeance la solution de quel-
ques difficultés.

Le collectivisme,Cau moing! dans sa phase
modérée, ne socialisait que les grands instru-
ments de production ; il respectait la petite
propriété individuelle, celle de I'outil, de la
petite entreprise ou du petit domaineexploité
directement par le travail de leur proprié-
taire. Le communisme socialise toute
propriété, la grande comme la petite, les
capitaux au sens collectiviste comme les
instruments quelconques de production.
Tout est commun, outils et produits. (1

Comment, dans ce systéme, est réglé le
travail, et comment la rémunération ? « De

(1) « Le communisme séduisit plusieurs philo-
sophes tels que Platon, les Cyrénaiques, les Stoi-
ciens. Il compta aussi beaucoup de partisans dans
le peuple, et plus d’'un poéte comique se donna la
peine, comme Aristophane, de le tourner en déri-
sion, preuve que cette utopie avait de la vogue
dans le public. Mais, en général, les Grecs furent
des partageux. Jamais on ne saisit chez eux une
tentative pour maintenir les terres d’'une cité dans
I'indivision et pour en attribuer la jouissance collec-
tive a tous les citoyens.» Paul Guiraud: L’Evo-

lution du travail dans Uancienne Gréce. Revue des =

Deux-Mondes 1er févr. 1902, p. 645.



LES FORMES DU SOCIALISME 319

chacun selon ses forces ». Voila le prin-
cipe de contribution. « A chacun selon ses
besoins. » Voilale/principe derépartition.

Il n'y a plus, comme dans le collecti-
visme strict, équivalence entre le travail
fourni et le droit de consommation. Le
droit ainsi entendu était un reste de pro-
priété privée. Chacun puiscra a la masse
suivant ses besoins. Evidemment, & 1ori-
gine, les représentants de la collectivité
dresseront des moyennes auxquelles chacun
sera obligé de se tenir. De méme, l'intérét
personnel n’étant plus le moteur de la pro-
duction, les pouvoirs publies auront le droit
de réquisition. Mais l'organisation coerci-
tive ne sera nécessaire que d'une facon
provisoire. Grice aux progrées du machi-
nisme, tout se produira en abondance et
sans peine. Bien plus, le travail deviendra
une distraction. On ne sera plus dans I'obli-
gation de rationner les gens. Chacun pui-
sera sans compter 4 un tas qui réparera ses
pertes par le concours spontané et désinté-
ressé de tous. Car la nature humaine subira
elle-méme une merveilleuse tranformation.



320 LES FORMES DU SOCIALISME

Comme le dit.M. Eugéne Fourniére, il n’y
aura plus de recherche d’intérét personnel,
parce quil, n’yoaura plus de désirs non
satisfaits. Chacun agira et travaillera pour
les autres comme pour soi-méme (1).

Tel est le communisme, terme inéluc-
table, aboutissant fatal de 1'évolution socia-
liste, systéme qui est en germe dans toute
idée socialiste, si bien qu'on a pu dire que
tout socialisme est un communime d’in-
tention. Le peuple, dans sa logique simpliste,
confond ces trois termes : socialisme, collec-
tivisme, communisme. Les docteurs et
pontifes du parti les distinguent ; mais les
barricres qu'on éleve dans la théorie aux
dépens de la logique, ne résistent pas a la
poussée des idées, non plus que des appétits
qu’'on a déchainés.

Faut-il aller plus loin et admettre dans le

(1) L’idéalisme social par Eugéne Fournicre. Paris,
1898, p. 28 4 34 et 114 a 140. :




LES FORMES DU SOCIALISME 321

développement du socialisme une phase
ultérieure, la phase anarchique?

Le socialisme, | collectiviste ou commu-
niste et I'anarchie s'opposent par quelques
points. Le socialisme, malgré ses protes-
tations contraires, tend a la concentration
et & la centralisation ; il ne peut faire que
la collectivité n’absorbe Il'individu; Kro-
potkine s’est posé en adversaire du mar-
xisme, qu'il appelle un capitalisme d'Etat.
Au contraire, I'anarchie serait la réalisation
de I'autonomie sous toutes ses formes. Le
socialisme préche la solidarité; l'anarchie
donne libre champ & Tl'individualisme,
entendu comme indépendance absolue des
individus les uns au regard des autres.
L’anarchie est un communisme amorphe ou
un socialisme libertaire. De part et d’autre,
utopie. Mais ici utopie de la systématisation
a outrance, utopie de la machine immense
et infiniment compliquée ol tout mouve-
ment doit étre exactement prévu, & peine
de catastrophes colossales. La utopie de
I'action spontanée, absence de tout plan,
rencontre fortuite de toutes les volontés et



322 LES FORMES DU SOCIALISME

de tous les intéréts; miracle perpétuel d’'une
société qui se tient debout par un accord
sans cesse renouvelé de ses membres (1).

Mais l'opposition est plutét de surface.
Le principe égalitaire qui est — nous croyons
I'avoir montré — le fond méme du socia-
lisme, va a la suppression de toute hié-
rarchie, de toute contrainte intérieure et
extérieure, de toute regle et de toute loi. La
plupart des socialistes sont anarchistes en
religion et en morale. En France, ils font
campagne contre les lois pour la répression
des mencées anarchistes, dites lois scélérates.
D’autre part, MM. Fourniére et Jaurés ne
parlent pas autrement que Kropotkine et
Tolstoi sur la bienheureuse transformation
. de la nature humaine qui ameénera l'accord
spontané des volontés.

L’anarchisme n’est donc pas autre chose
qu'un socialisme de gauche, un socialisme
radical, un socialisme arrivé.

v

Les vices du socialisme scientifique
(1) Merlino : Ouvrage cité, p. 286-288.




.

LES FORMES DU SOCIALISME 323

étaient trop manifestes pour ne pas amener
des retouches au systeme.

Tout d’abord en esprit de réaction contre
le matérialisme étroit et deprimant du mar-
Xisme, s'est élevée I'école idéaliste. Celle-ci
s'est recrutée surtout parmi les socialistes
francais, Benoit Malon, son fondateur, Roua-
net, Fourniére, Veber, Georges Renard, Jau-
res. Elle entend rester fidele & I'antique
devise: liberté, fraternité, justice. Elle refuse,
comme écrit M. Fourniére (1), de considérer
la doctrine socialiste « comme née unique-
ment d'une transformation de I'outillage
industriel ». C'est une sorte de retour au
socialisme d'instinct, au socialisme humani-
taire de la premiere heure, dont on n’a répu-
dié aucun des réves chimériques.

D’autres laissent de c6té les théories et les
vastes constructions systématiques. Ils évi-
tent de regarder dans le lointain ou d’en par-
ler, crainte de s’y perdre, crainte aussi de
passer pour des réveurs. Ils se demandent

(1) Revue socialiste de septembre 1896.
10



324 * LES FORMES DU SOCIALISME

quelles mesures les circonstances actuelles
comportent en vue d'égaliser les conditions
sociales, d'atténuer les effets de la concur-
rence, d’assurer & l'ouvrier le produit inté-
gral de son travail au sens socialiste. Ils font
de I'opportunisme. Tels sont, en France, les
possibilistes dirigés par M. Brousse, tous
ceux qui, avec Jaures, admettent contre
MM. Guesde, Lafargue et Vaillant, la partici-
pation d'un socialiste comme M. Millerand &
un ministére bourgeois. Telle en Angleterre
la Société des Fabiens ou temporisateurs. En
Allemagne, « les socialistes cessent de plus
en plus d'envisager les questions sous un
aspect simpliste, unilatéral. Les hommes les
plus intelligents et les plus influents (du
parti), les David, les Vollmar, les Auer,
sont des politiques, aux idées ouvertes, fort
peu génés par la doctrine et par les program-
mes, opportunistes & un haut degré et déja
presque des hommes de gouvernement (1) ».
Tout récemment, en Espagne, lors des
troubles de Barcelone, M. Pablo Iglesias
modérait I'ardeur des siens.

(1) L’Evolution du socialisme, par J. Bourdeau, '

p. 176.



LES FORMES DU SOCIALISME 325

Un curieux exemple de souplesse opportu-
niste, allant jusqu’au mouvement de volte-
face, vient de nous/étre donnépar les socia-
listes belges. Jadis ils réclamaient le droitde
vote pour les femmes. Depuis que quelques
catholiques ont mis cette revendication sur
leur programme, avec l'espoir de mieux
assurer -I'enseignement religieux dans la
commune, ces mémes socialistes la com-
battent : ils ne trouvent plus maintenant la
femme -assez mare pour l'exercice de ce
droit.

Au-cinquiéeme congres international tenu
a Paris en septembre 1900, M. Guesde disait :
« Les défaillances se produisent un peu
partout. L’épine dorsale du parti ouvrier
international fléchit. Notre action a gagné
en étendue, mais elle a perdu en profon-
deur .» Et M. Doméla Nieuwenhuis déplore
que « 'on s’enfonce de plus en plus dans le
bourbier parlementaire (1) ».

Des congres, comme celui de Mayence en
1900, celui de Tours en mars 1902, autori-

(1) Le socialisme en danger. Paris, Stock, 1897,
p. 23. :



326 LES FORMES DU SOCIALISME

sent ou méme rendent obligatoires les allian-
ces électorales entre les socialistes et les
partis bourgeois,

Au surplus, ce sont surtout les nécessités
électorales qui ont fait dévier le socialisme
de ses principes et I'ont engagé dans tous les
compromis. Tantdt, il est devenu un sys-
téme de surenchére aux mains d’ambitieux
sans conviction ; on n’a pas reculé devant
les promesses les plus fantaisistes et les plus
extravagantes. Tantot, pour attirer & soi la
clientele des mécontents, petits patrons,
petits boutiquiers, employés, prolétaires
intellectuels, bacheliers, professeurs, méde-
cins, avocats, « on se borne a déclamer con-
tre la ploutoucratie. Tel orateur réduit le
collectivisme & la communauté des rues,
auquel cas, nous sommes tous communistes.
M. G. Sorel cite un candidat appuyé par le
groupe parlementaire de la Chambre qui
promettait aux marchands de vin, ces
empoisonneurs du peuple, de les soute-
nir contre les coopératives ouvriéres ! () L'u-

(1) A l'inauguration du monument de la Républi-
que, Place de la Nation, dans le défilé des sociétés



LES FORMES DU SOCIALISME 327

nion socialiste, a la derniére chambre, repré-
sentait non pas une doctrine, une classe
sociale, mais/\/un/salmigondiscid’idées, un
monde bariolé. Dans cette Union, il y a des
admirateurs du drapeau tricolore, du dra-
peau jaune avec l'alliance russe, des parti-
sans du drapeau rouge. Il y a des commu-
nistes, des collectivistes, des défenseurs de
la propriété individuelle, des patriotes, des
internationalistes, des protectionnistes, des
libre-échangistes, des partisans de la gréve
générale, mais beaucoup plus de ses adver-
saires. Il y a beaucoup de-médecins, de gros
rentiers, de journalistes, et seulement une
demi-douzaine d’anciens ouvriers. Et 'on
retrouve la méme bigarrure, la méme oppo-
sition de votes et doctrines, concernant l'ar-
mée, la politique coloniale, le libre-échange,
dans la fraction socialiste du Reichstag (1. »

L’atténuation des programmes aux élec-

ouvriéres, plus ou moins socialistes et anarchistes,
était porté un écritecan avec ces mots : A bas le
Ripolin. Le Ripolin est une couleur que chacun
peut appliquer soi-méme, une couleur essentielle-

. ment individualiste.

(1 L’Evolution du socialisme, p. 100-101.

Jar L0



323 LES FORMES DU SOCIALISME

tions de 1902 a, de I'aveu méme des socia-
listes, dépassé toute mesure. Ce soht les
socialistes;  lesmoins secialistes, les plus
enbourgeoisés qui ont, obtenu, et de beau-
coup, le plus grand nombre de suffrages.
Les socialistes révolutionnaires intransi-
geants ne peuvent revendiquer qu'environ
250.000 voix. Le nationalisme, sous la forme
d'un socialisme patriote et mitigé, se recrute
surtout dans les masses profondes de la
petite bourgeoisie commerc¢ante.

A

Le socialisme d'Etat n’est souvent qu'une
variante ou méme une application du socia-
lisme opportuniste. On garde I'Etat, & peu
prés avec son organisation actuelle, au lieu
de le remplacer par la collectivité comme
dans le marxisme pur, et on lui demande
d’opérer les réformes que. la masse ouvriére
est incapable d’accomplir elle-méme, faute
de puissance ou d’éducation économique.
L'Etat étendra de plus en plus les services
publics, nationalisera les chemins de fer, les
mines, les industries de 'alcool et du pétrole.



|

LES FORMES DU SOCIALISME 329

Et ces services sans cesse accrus, comme de
petites vagues, finiront par submerger
presque a son insu'lalsociété boungeoise.
Quelques-uns poursuivent, au moins pour
le moment, la réalisation du socialisme d’Etat
surtout dans la commune. C'est le socialisme
municipal. La commune présente un excel-
lent laboratoire aux expériences socialistes.
Quelques villes de France se sont prétées a
I'expérimentation. En général, les résultats
ont été déplorables. Esprit d’ordre et d’hon-
néteté dans la gestion des deniers publics,
sentiment de la justice et de l'impartialité,
vrai souci du bien des humbles, tout cela a
presque partout fait défaut. Au total, faillite
quasi universelle, encore que les entreprises
tentées n'eussent rien de bien hardi: bureaux
de placement municipaux, pharmacies, can-
tines et soupes populaires, places dans les
théditresconcédéesgratuitementauxouvriers.
Ici ou la, par exemple & Paris, on a réclamé
la régie directe des grands travaux ou des
grandes entreprises, gaz, tramways, métropo-
litain & établir ou a faire fonctionner, force
électrique (l'eau et la voirie sont dans la



330 LES FORMES DU SOCIALISME

plupart de nos villes services municipaux) :
presque partout ces mesures ont été repous-
sées. '

L’Angleterre, que 'on regarde comme la
terre classique de I'individualisme, est lepays
d’Europe ou le champ d'action des munici-
palités est le plus étendu. A Glascow, a Bir-
mingham, a Liverpool, & Leeds, & Bradford,
4 Manchester, nombreux sont les services
municipaux. Au lieu de donner a ferme, les
communes tendent & exploiter elles-mémes.
Elles y étaient préparées par I'habitude de
'association, et par l'esprit anglais,. plutét
commercial que bureaucratique (1).

Il est vrai qu'en pareille matiére il faut
éviter de voir partout du socialisme. Parce
qu'une ville gére elle-méme ses propres
affaires et s’occupe directement de quelques
entreprises qui intéressent le bien public,
elle ne fait pas nécessairement du socialisme.
Est d’esprit socialiste toute mesure ou ten-
dance qui va a 'étouffement des justes ini-
tiatives privées et d'une salutaire concur-
rence, ou encore a un nivellement contre

(1) L’Evolution du socialisme, p. 125-128.




LES FORMES DU SOCIALISME 331

nature des inégalités sociales. L'Etat et 1'au-
torité communale ont, particulierement a
" I'égard de toutefonctiomquimet plus direc-
tement en jeu l'intérét public, un rodle de
stimulation et méme de suppléance. Quand
les circonstances font que 1'Etat ou la com-
mune peuvent remplir quelqu'une de ces
fonctions avec plus de profit pour tous que
les particuliers méme associés, on ne voit
pas pourquoi on leur refuserait le droit de la
prendre a sa charge. Mais chacun sent com-
bien iciles questiohs de frontiéres sont déli-
cates, quelle tentation il ya pour I'Etat a
empiéter indimentsur le domaine des par-
ticuliers.

En tous cas, pour la France, le socialisme
municipal, s’il gagne en étendue, perd en
considération et en estime. Paris ne I'a pas
accepté. Roubaix, la ville saintedusocialisme,
n'en veut plus, Marseille vient de le rejeter,
Lille s’en déprend.

Il est une autre forme du socialisme d’Etat
qui fleurit surtout en Allemage. Celui-la ne



332 LES FORMES DU SOCIALISME

tend nullement au nivellement des condi-
tions, etn’est pas aux mains des classes popu-
laires :\1'Allemagne estlepays le plus hiérar-
chisé qui soit au monde. La, I'Etat conser-
vateur tend a se substituer & l'action indivi-
duelle. C’est un effet et une extension du
caporalisme prussien. On veut mener la
société comme un régiment et pour étre
plus assuré que I'impulsion partie d’en haut
sera exactement obéie partout, on veut agir
directement sur chaque élément particulier.

C’est le prince de Bismarck, le plus auto-
ritaire des chanceliers de I'Allemagne mo-
derne, qui a fait voter au Reichstag les
grandes lois d’assurance ouvriere, lois
recommandables par certains co6tés, mais
qui, de 'avis d’esprits judicieux, restreignent
a lexcés le role de la prévoyance indivi-
duelle. On ne peut guére supposer chez le
prince de Bismarck une tendresse outrée a
I'endroit de la classe ouvriére. Mais en
présence de revendications qui lui parais-
saient inquiétantes pour la séeurité de
I'Empire, il a voulu faire lui-méme, et par
voie administrative, ce qu’il jugeait les




LES FORMES DU SOCIALISME 333

particuliers inaptes & réaliser. Il pouvait
d’ailleurs invoquer comme initiateurs dans
cette voie, outre les princes de Brandebourg,
Rodbertus Jalgetzow et Ferdinand Lassalle,
sans omettre Hegel qui fait de I'Etat un but
en soi (1), '

L’Allemagne pratique ce qu’on pourrait
appeler le soeialisme conservateur.

Convient-il de considérer, & I'exemple de
certains économistes, le socialisme agraire
comme une forme spéciale de socialisme?
Il semble qu'il s’agisse la plutét d’'une diffi-
culté particuliere dans l'application des
doctrines ‘collectivistes. Marx ne recule pas
devant la disparition du petit propriétaire
paysan. M. Guesde y répugne. M. Deville
hésite. Dans les derniers congrés socia-
listes tenus en France et en Allemagne, le
souci manifeste est d'éviter toute solution
trop nette ; on prend ‘des atermoiements,

(1) Les Origines du socialisme d’Etat en Allemagne,
par Charles Andler. Paris, 1897. — Le Socialisme et
la Science sociale, par Gaston Richard. Paris, 1897,
p- 36-41.



334 LES FORMES DU SOCIALISME

on tiche de gagner du temps. Les chefs du
parti socialiste comprennent quel intérét ils
ont a conquerir V'aide ‘etlesvoix des paysans,
et ils savent que ceux-ci recevraient a coups
de fourche les gens qui leur proposeraient
de se dépouiller de leur lopin de terre au
profit de la collectivité. Il est rare d'en-
tendre comme au dernier congres de
Bologne, tenu en novembre 1901, auquel
prenaient part les représentants de cent
cinquante mille paysans italiens, les habi-
tants des campagnes acclamer la sociali-
sation de la terre. Encore faudrait-il savoir
si les ruraux représentés a& Bologne ne se
composaient pas, en grande partie, de petits
cultivateurs chargés de dettes ou de journa-
liers.

De fait, les socialistes se donnent souvent
dans les campagnes comme les défenseurs

de la petite propriété contre la grande. Ils

promettent aux petits paysans ou aux prolé-
taires ruraux les terres du gros fermier, du
chételain ou du bourgeois enrichi. Si bien
qu'aux yeux du paysan, le socialiste est un
partageuxr. Hérésie collectiviste au premier




LES FORMES DU SOCIALISME 335

chef, mais dontles collectivistes sont respon-
sables. Le but final du systéme n’est pas le
partage, c’est’'la’‘nationalisation du sol
comme de tous les capitaux, qu’on ne tolere
que provisoirement a I'état de division ou
de propriété privée.

VI

Il y a surtout du socialisme expérimental,
appliqué par I’Etat, en matiére agraire, dans
un ensemble de mesures dont ’Australie et
plus encore la Nouvelle-Zélande ont été
récemment le théatre. Le point de départ
n’'est pas & demander & des systémes cons-
truits par des théoriciens. Mais en un pays
ou la population urbaine surabonde, tandis
que les campagnes sont désertes, il s’est agi
de donner un gagne-pain aux sans-travail
jetés par milliers dans la rue & la suite d'une
série de crises économiques, et en méme
temps de mettre en valeur des richesses
inexploitées. Or la plupart des terres culti-
vables ou situées pres des centres urbains
appartenaient & des Squatters, riches pro-



336 LES FORMES DU SOCIALISME

priétaires qui faisaient paitre leurs innom-
brables ‘troupeaux de moutons sur d’im-
menses étendues. Comment faire passer ces
terres aux ouvriers des villes et aussi aux
colons?

On a reculé devant une solution radicale :
appliquer purement et simplement le prin-
cipe de la nationalisation du sol. On s’est
contenté de limiter 1'étendue du terrain
concédé a bail ou en toute propriété. Dans
certains cas seulement, les propriétaires
peuvent étre obligés de vendre leurs
domaines & 1'Etat. Pour faciliter la posses-
sion du sol a ceux qui n'ont pas le capital
nécessaire pour l'acheter, on a eu recours
aux loyers perpétuels ou de 999 ans. Ces
baux emphytéotiques, avec ou sans droit
d’achat, sont tres usités, surtout en Nou-
velle-Zélande. L'impét foncier progressif
sur les grands propriétaires, avec aggra-
vation pour les propriétaires ne résidant
pas dans la colonie, n’a été adopté qu'en
Nouvelle-Zélande. Si un grand proprié-
taire estime qu'il est surimposé, il a le droit
d’abandonnerau gouvernement son domaine

SXFy T



(’W-‘ww A
I

LES FORMES DU SOCIALISME 337

pour le prix auquel I'administration I'avait
évalué. '
} Mais dans’'tous ces’Etats, oni's’applique &
" favoriser la moyenne et la petite propriété.
D’ailleurs, le mot socialiste garde la-bas un
~sens défavorable. Les socialistes sont des
extrémistes, et 'on tient avant tout a étre
gens praliques. Les ouvriers des villes sont
protectionnistes farouches, allant jusqu'aux
tarifs prohibitifs. Ils ne se préoccupent pas
de la suppression du salariat et du patronat.
_Autant la législation ouvriére est avancée,
autant le parti ouvrier est peu organisé.
| Les fonctions d’Etat sont trés nombreuses
‘ en Australie. Dans le gouvernement de Sud-
‘ Australie, il y a unservice officiel de congé-
,lation et d’exportation pour les viandes,
d’emmagasinage et d’exportation pour les
vins. Jusqu'ici, I'exportation par I'Etat a
colité plus d’'argent qu'elle ne lui en a rap-
porté. Quelques villages, comme celui de
Murtho, se sont organisés d’apres le systeme
coopératif.
| En plusieurs villes, les ouvriers sont arri-
| vés & maintenir les courtes journées et les




*
338 LES FORMES DU SOCIALISME

hauts salaires. Mais on a di avoir recours &
desmesures draconiennes. Dans la Nouvelle-
Zélande, on'a) en quelque-'sorte, noté d’'in-
famie les marchandises fabriquées en tout
ou en partie & domicile. Ces articles, lors-
qu'ils sont mis en vente, doivent porter une
marque trés apparente qui empéche de les
confondre avec les marchandises provenant
de manufactures régulierement inspectées.
Le Paradis des ouvriers n’offre pas a ses élus
le régime de la liberté (1.

En somme, comme le dit M. Métin quia
étudié sur place cette organisation, de loin
tout cela est du socialisme; de pres, c'est
plutdt un expédient colonial. Clest aussi,
quoique moins accusé, le sentiment de M.
Pierre Leroy-Baulieu. Cependant les doc-
trines vraiment socialistes commencent a se
faire jour ici ou la en Australie, par exemple
dans l'établissement de pensions pour tous
les travailleurs.

(1) Le Socialisme sans doctrines ; La question
agraire et la question ouvriére en Australie et Nou-
velle-Zélande, par Albert Métin. Paris, Alcan, 1901.
— Les Nouvelles sociétés Anglo-Saxonnes, par Pierre
Leroy-Beaulieu. Paris, Colin, 1901. Chap. xi1-xv.




LES FORMES DU SOCIALISME * 339

Vil

Le socialisme opportuniste vit d'expé-
dients ; le socialisme'expérimental est tourné
tout entier vers les faits et dédaigne les
théories. Ce souci des réalités, mais érigé en
doctrine, le dessein formé d'accommoder les
réformes révées a la société actuelle, a donné
naissance a une forme mitigée du socialisme
ou, si I'on veut,a un néo-socialisme. Le néo-
socialisme s’est formé chez d’anciens dis-
ciples de Karl Marx, comme Bernstein, de
la critique et de la révision des théories
marxistes. Pour lui, le marxisme n’est qu'un
fil conducteur. Il répudie les théses du socia-
lisme scientifique telles qu’elles ont été
enseignées par les grands apdtres marxistes:
conception matérialiste de I'histoire, théorie
de la plus-value, loi de concentration des
richesses et lutte des classes. Georges Sorel
en France, Saverio Merlino en Italie, de
Vollmar en Allemagne, Vandervelde en Bel-
gique ont adopté le mot de Bernstein : « Le
but n’est rien, le mouvement est tout (1) ».

(1) Parmi les chefs de la nouvelle doctrine,
« aucun nom n’est plus souvent cité que celui



340 LES FORMES DU SOCIALISME

Pour ces apotres de la nouvelle doctrine,
le socialisme n'est ni le collectivisme, ni le
communismé)/nidleOmiutualisme, ni 'anar-
chisme. Dans leur plan d’organisation de la
société future, ils ne rejettent pas toute
propriété privée ni toute production privée.
On ne soumettra .a la collectivité que les
grands instruments et moyens de travail ;

d'Edouard Bernstein. D’origine sémitique, comme
Marx et Lassale, Bernstein se montra d’abord mar-
xiste orthodoxe des plus ardents. Chassé d’Alle-
magne par la loi contre les socialistes, il rédigeait
A Zurich le Social-Demokrat, devenu 'unique organe

du parti. On l'expulsa de Suisse et, en 1883, il -

allait rejoindre & Londres Marx et Engels. Mais le
spectacle de la prospérité et de la puissance toujours
croissante des classes ouvriéres et de l'esprit de
réforme des classes dirigeantes, modifia insensi-
blement les idées de Bernstein et ’amena a entre-
prendre une révision consciencieuse des théories
officielles de son parti..» Sa premiére brochure,
les Hypothéses du socialisme el la tdache de la démo-
cralie sociale fit un tapage et un scandale énorme
dans toute I'Allemagne. Son ami Auer trouva le mot

de la situation. « Mon cher Edouard, lui écrivait-il,

tu es un ane ; on n’écrit pas ces choses-la : on les
fait. » Depuis, Bernstein a retrouvé droit de cité,
parmi les socialistes allemands. (Voir IU’Hérésie
d'Edouard Bernstein, par J. Bourdeau. Journal des
Débals du 2 novembre 1901.)

A



LES FORMES DU SOCIALISME 341

on gardera les associations privées auxquelles

" la collectivité pourra faire appel pour cer-

taines taches & \accomplir. AAusurplus, il ne
faut pas s'attarder a ces combinaisons d’'une
réalisation plus ou moins lointaine. Ce qui
importe c’est de développer dans la classe
ouvriére l'esprit de justice et de solidarité,
c'est de travailler & son éducation écono-
mique. Tout ce qui tend a affirmer le droit &

I'existence et au travail, a remplacer le droit

du plus fort par une concurrence modérée
telle qu’elle existera entre des hommes
placés & peu pres dans les mémes conditions
éconofniques : tout cela, dit-on, est d’esprit
néo-socialiste, et cet esprit, il faut s’efforcer
de le faire entrer de plus en plus dans les
lois, dans les institutions, dans les mceurs
et les consciences.

La plupart des socialistes ne voient dans

“les lois qui améliorent le sort. du. peuple, que

des palliatifs ou une condamnable transac-
tion avec les principes. Les néo-socialistes
sont d'un sentiment tout opposé. Ainsi ils fa-
voriseront les coopératives de production ou
de consommation, I’établissement des caisses



342 LES FORMES DU SOCIALISME

de crédit. populaire. En un mot, ils s’atta-
chent avant tout au mouvement de transfor-
mation sociale dans le sensd/une plus grande
solidarité et d’'une plus grande égalité (V).

Faut-il voir dans le néo-socialisme la fin
d'une doctrine, la négation du socialisme,
comme le veulent certains économistes li-
béraux, et a I'opposé, les marxistes intransi-
geants a 'exemple de Kautsky et Singer.
Est-ce un simple réformisme qu'on peut
adopter et favoriser sans arriére-pensée ? Il
semble qu’il faut en dire ce que nous avons
dit de 1'Idée socialiste. Le néo-socialisme a
ses parties acceptables et méme louables.
L’état social actuel est loin d’étre parfait.
Plus d'une réforme s'impose. C'est ce que
reconnait le néo-socialisme et il a le bon
sens de se défier des réformes trop brusques,

(1) Voir Georges Sorel dans le‘ Devenir social ;
Saverio Merlino dans Formes et essence du socia-
lisme. Paris, Giard et Briére, 1898. -- On peut
encore consulter Jean Bourdeau dans I'Evolutior
du socialisme, en particulier p. 83 4 120, et M. Des-
champs dans son cours a la Faculté de droit de
Paris, 1900-1901 ; Histoire des doctrines économiques.




LES FORMES DU SOCIALISME 343

de répudier toute révolution violente. Mais
sa doctrine est essentiellement incompléte.
Sur quels principes s’appuie son idée d’éga-
lité et de solidarité sociales ? Cette solidarité
et cette égalité seront maintenues entre cer-
taines limites. Mais ol ira-t-on chercher les
régles de ce tempérament ? La-dessus on se
tait.  Et faute d'une métaphysique ou d’une
philosophie, on retombe dans la pratique
des expédients et de l'opportunisme, pra-
tique au-dessus de laquelle on avait tenté de
s’élever. Et puis, en somme, la mise en
cuvre du collectivisme est plutdt diftérée
que répudiée. Lorsque le moment inévitable
sera venu ol certaines questions capitales se
poseront, on prévoit trop dans quel esprit
elles seront résolues.

De plus, malgré quelques velléités con-
traires, on reste fidele a l'esprit positiviste,
trop exclusivement soucieux des intéréts
matériels ; on réduit I'humanité a une coo-
pérative de production et de consommation;
on lui ferme tout horizon supra-terrestre.
On est défiant, sinon hostile & 1'égard de
toute idée religieuse. Par suite, on se con-




344 LES FORMES DU SOCIALISME

damne a l'impuissance dans la réforme que
I'on réve de l'individu et de la société. Les
instinets égoistes et les instincts dominateurs
que l'on se flattait de vaincre, reprendront
bientot le dessus. Ils n’auront fait que chan-
ger de forme et profiter a d’autres affamés.
Les sages du socialisme, d’'un socialisme
timide et inconséquent, seront débordés par
les logiques et les violents.

C'est assez faire entendre que le néo-socia-
lisme, suivant l'expression de M. Faguet, a
besoin d'étre mis en observation. D’autant
qu'on peut dire, avec plusieurs, que sous
cette forme, le socialisme commence a vivre
ou & étre viable. Sous la forme ancienne,
intégrale, radicale, c’était une chimere dont
I'avénement ne se serait pas accompli sans
terribles bouleversements, et le premier
peuple qui en aurait fait l'essai total aurait
sans doute payé de son existence cette tenta-
tive insensée. Mais le socialisme se serait
détruit lui-méme. Le néo-socialisme est
moins éloigné de nos conditions sociales.



LES FORMES DU SOCIALISME 345

« Si l'on entend par la réalisation du

»socialisme, écrivait naguere M. Bernstein,

I'institution d’une . société complétement
communiste en tous points, je n'hésite pas
a répondre qu’'elle me parait étre encore
dans un lointain suffisamment éloigné.

‘Mais je suis fortement convaincu que la

génération actuelle verra la réalisation de
beaucoup de socialisme, sinon dans la forme,
du moins dans le fond. L'extension constante
du cercle des devoirs et des droits corres-
pondantsdes individus 4 'égard de la société

- et des obligations de la société a I'égard de

I'individu, I'extension du droit de contréle
de la société (Etat ou nation) sur la vie éco-
nomique, 'administration autonome ‘démo-
cratique dans la commune et la province, et
I'extension des. attributions de ces groupes,
— tout cela c’est, pour moi, un développe-
ment vers le socialisme, ou, si I'on veut,
une réalisation partielle du socialisme. » (1)
Bref, le néo-socialisme nous menace d'un
développement toujours croissant des mono-

(1) Cité par S. Merlino, Formes et essence du socia-
lisme, p. 210.



346 LES FORMES DU SOCIALISME

poles d’Etat, des réglementations d'Etat, du
contrdle d'Etat. Et c'est précisément sous
cette forme que_ le socialisme a le plus de
chances d’aboutir.

Le néo-socialisme qui maintient, quoique
enfermée dans d’étroites limites, la pro-
priété privée et la production privée, ne
préche pas I'abolition du salariat. Nous ne
voyons pas, d’ailleurs, comment le socia-
lisme intégral peut inscrire cette suppression
dans son programme. Le régime de la
grande industrie tel qu'il est organisé met
en face I'une de 1'autre, disent les socialistes,
deux classes : la classe des capitalistes en
possession des moyens de production,argent,
machines, matiéres premiéres; la classe des
salariés ne disposant que de sa force de
travail. I1 faut faire cesser la lutte en
remettant & la collectivité tous les instru-
ments de production. Mais quel sera Yeffet
de cette socialisation ? D'une part, attribuer
tous les capitaux en principe & la collecti-
vité, en fait 4 la majorité ou mieux a une




LES FORMES DU SOCIALISME 347

minorité audacieuse, impersonnelle, repré-
sentée par des fonctionnaires ; d’autre part,
faire du reste 'dées//salariés“foreés. Pour le
plus grand nombre, tout le bénéfice du
socialisme serait la substitution au salariat
libre du salariat esclave.

- L’avenir du socialisme n'est donc pas la
suppression dusalariat. Le salariat ne semble
pas destiné a jamais disparaitre. Mais ses
abus et ses rigueurs peuvent étre atténués
en méme temps que les abus et les rigueurs
de la concurrence. Et cette réforme, on peut
la demander au développement de I’esprit de
libre association et de libre coopération. La
libre association met en commun, et, en quel-
que sorte,dans les mémes mains, le capital et
le travail. Par le systéme de la participation
aux bénéfices, par la coopération proprement
dite et d’autres procédés analogues, elle
substitue au salaire strict et fixe,l'attribution
d’'une part des gains de l'entreprise, salaire
encore, mais salaire ennobli, si 1'on veut,
salaire & allure capitaliste. Seulement, la
condition de cette élévation c’est la liberté.

Toute rémunération, tout gain ou profit
’ 10*

fker



348 LES FORMES DU SOCIALISME

réglé et attribué par voie d’autorité — ainsi
qu'il arriverait fatalement sous le régime
socialiste/ <« fait'rétrograder le salariat vers
la forme du servage. (8

(1) La Fédération nationale des « Jaunes » de
France, fondée pour s’opposer aux tendances révo-
lutionnaires des syndicats rouges, publiait, au mois
de juin 1902, le manifeste suivant :

Considérant que le prolétariat, dupé par les poli-
ticiens qui en vivent,s’achemine peu & peu dans des
voies sans issue d’ol il ne sortira, si l’on n’y porte
reméde, que par une révolution ;

Que cette révolution, préparée sur le terrain
économique, ne peut qu’accumuler ruineset miséres
sur les citoyens et sur la nation ;

Considérant que les moyens révolutionnaires et
l les violences n’ont jamais fait aboutir les questions

sociales, et que les améliorations acquises jusqu’ici
par la classe ouvriére sont les résultats non des
gréves, ni des émeutes, mais des revendications
pacifiques, vigoureusement poursuivies;

Considérant, d’autre part, qu’il importe, pour la
classe ouvriére, de provoquer toutes les réformes
et les améliorations nécessaires;

Que les travailleurs ne peuvent attendre, les bras
croisés, le bouleversement social d’ot sortirait le
bien-étre universel tant de fois promis;

“Qu’en réalité, l'amélioration du sort des tra-
vailleurs ne peut résulter que de leur organisation
et de leur éducation ;

Considérant, enfin, que le contrat de travail entre
Iouvrier et le patron n’est pas un contratde louage

- | i




LES FORMES DU SOCIALISME 349

L’esprit de libre association, qui n’a rien
de commun avec I'esprit socialiste, en
méme temps \qu'il atténueralesiexces de la
concurrence, défendra les initiatives indi-
viduelles contre la main-mise de I'Etat.
Dans la crise sociale qui nous agite, on peut
dire que le développement de l'esprit de

ordinaire, donnant pour donnant, auquel les deux
parties sont soumises d’aprés les lois établies;
qu’on ne saurait trop s’élever contre cette interpré-
tation antisociale du travail, qui ravale l'ccuvre de
I'homme & une marchandise ; mais qu’au contraire
le contrat de travail est avant tout, un acte humain;

Que ce pacte doit solidariser les hommes, au lieu
de les partager en deux groupes perpétuellement
hostiles, patrons d'un c6té, ouvriers de I'autre :

La Fédération nationale des « Jaunes » de France
se constitue sur ces bases :

1o Revendication ferme et continue des amélio-
rations qui sont indispensables au développement
physique et moral de la classe ouvriére ;

2° Participation de la main-d’ceuvre aux hénéfices
du capital ; ,

3o Opposition A toutes les gréves ayant un carac-
tére politique, et dont Ia nécessité n’est pas démon-
trée par l'intransigeance patronale;

4° Fixation des heures de travail par corporations,
régions et méliers, d'un commun accord entre
Syndicats patronaux et Syndicats ouvriers;

5° Développement parmi la classe ouvriére des
grands moyens sociaux de relévement et d'indé-



350 LES FORMES DU SOCIALISME

libre association a la valeur d’'une solution.

Mais pour que cet esprit soit fécond, il
importe souyerainement, comme n'a cessé
de le rappeler « le Pape des Ouvriers » par
son encyclique Rerum Novarum et tant
d'autres enseignements, qu’il soit vivifié
par I'idée chrétienne. C'est & I'Evangile qu'il
faut demander la vraie notion de I'égalité
sociale et de la solidarité sociale.

pendance, et garanties pour la vieillesse des tra-
vailleurs pauvres : mutualités, assistance et retraites
-ouvriéres ;

60 Education civique des Travailleurs en vue de
tous les droits et de toutes les libertés nécessaires &
un grand peuple : liberté d’association, liberté
d’enseignement, libert¢é absolue de conscience,
droit de propriété.




CHAPITRE X

LE"'SAINT=SIEGE
ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

Encyclique Graves de communi, Instruction sur laction
populaire chrétienne ou la démocratie chrétienne. L'GE-
vre des Congrés. On peut garder le mot, mais dégagé de
tout sens politique. Pas-de défiance contre les classes
supéricures. Pas nivellement des conditions. Respect de-
la propriété privée. Nulle attache au socialisme. Soif d'in-
novation : américanisants et démocrates chrétiens. —
Est uniquement I'action bienfaisante chrétienne en faveur
du peuple. Les institutions propres 4 améliorer la condi-
tion matériélle de l'ouvrier recommanddes non seule-
ment aux laics, mais au clergé. (Euvres de prévoyance-
et auméne. Ne pas séparer de 'aide matérielle I'aide spi—
rituelle. Charité et justice. — Coordination des efforts
sous la direction des évéques. Préparation aux ocuvres
sociales. Role des évéques. Esprit de mutuclle confiance.

Il n’est pas de questions qui, dans cesder-
niéres années, aient autant divisé les catho--
liques en France, en Belgique, en Italie, que:
celle de la Démocratie chrétienne. Les pre-
miéres discussions éclatérent autour de 1'en-
cyclique Rerum novarum, du 15 mai 1891,
" sur la Condition des ouvriers. Le Saint-Pére
avait tracé le plan de la cité du travail, plan



352 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

a la fois concgu selon l'idéal et s'inspirant
des nécessités comme des possibilités pra-
tiques. Mais |bien/desndétails d’application
avaient été volontairement laissés dans
Tombre. C'était a chaque pays & voir sa
situation et ses besoins particuliers. Au sur-
plus, certaines questions n’étaient pas mires,
et il est dans la tradition du Saint-Siege
d’attendre, avant de se prononcer, que les
opinions aient eu le temps de se produire en
sens divers : ainsi lui-méme s'entoure de
plus de lumieére, et il ferme la bouche a
ceux qui voudraient se plaindre de n’avoir
pas été écoutés. D’autre part — et ceci était
non seulement dans les prévisions mais
dans les désirs de Rome — l'encyclique du
15 mai 1891 devait susciter tout un mouve-
ment d'institutions et d’études en faveur de
la classe ouvriére. Or en ces premieéres ar-
deurs, il était impossible que plusieurs bon-
nes volontés ne s’égarassent, que le zele de
quelques-uns ne dépassat la mesure.

Deux séries de documents viennent de faire
la lumiere pour tous les catholiques sur
nombre de points et, par 1a, faciliter la paix
et la concorde.

k.



LE 8T-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 333

C'est d’abord l'encyclique Graves de com-
muni du 18 janvier 1901. Elle ne formule
pas une législation nouvelle sur-la question
ouvriére. La-dessus, I'encyclique Rerum nova-
rum reste la charte a consulter. Elle ne cor-
. rige non plus ni n'atténue celle-ci. Elle en
développe seulement les conséquences et en
précise l'application.

C'est ensuite I'Instruction sur laction
populaire chrétienne ou la démocratie chré-
tienne en Ilalie, accompagnée du Statutl de
UOEuvre des Congrés et des Comités catholi-
ques en Italie.

Ces deux derniers documents, imprimés
au Vatican, ont été adressés le 27 janvier
1902 par le cardinal Rampolla, secrétaire d’E-
tat, au nom du Saint-Pére, a tous les évéques
de la péninsule. Leur objet est la mise en
pratique de I'encyclique Graves de communi.
Ils se proposent encore un but particulier :
c’est de wattacher toute I'activité sociale des
catholiques italiens a I'OEuvre des Congrés
el des Comités (1).

(1) On trouvera tous ces documents, traduits en
frangais, dans la Démocratie chrélienne, dirigée
par I'abbé Six, numéro du8 mars 1902, p. 649 a 716.

|



354 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

Cette ceuvre est une sorte de ligue catholi-
que. La premiére tentative faite pour grouper
les catholiques d'Italieremonte a 'année 1865.
La Société de la jeunesse catholique, fondée &
Bologne, prit I'initiative d’organiser des con-

grés. Le premier s'ouvrit & Venise en 1874%. -

L’OFEucre des Congrés des catholiques italiens
était fondée. Peu & peu les comités perma-
nents de I'OEuvre étendirent leur champ d’ac-
tion. Des statuts et réglements furent élabo-
rés, et enfin promulgués d'une facon défini-
tive en 1881. En souvenir de ses origines,
I'institution recut le nom officiel d'OEuwre
des Congrés et des Comités catholiques en Ita-
lie. Elle a pour organe la Difesa de Venise,
fondée et dirigée par le P. Zocchi ().

(1) Voir pour ces détails historiques la brochure
du R. P. Vermeersch, S.J. intitulée la Nouvelle Ency-
clique sociale. Texte, traduction, commentaire. Bru-
xelles, Schepens, 1€01, p. 49. — Au cours de notre
travail, nous nous permettrons de nous aider plu-
sieurs fois de son excellente traduction de I'encycli-
que Graves de communi. — Voir encore : Il Movi-
mento sociale cristiano nella seconda meta del 190
secolo. Tiziano Veggian, 32 ediz., Vicenza, 1202, cap.
XXII. .



LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 355

L'union des forces sociales en Italie ne
tarda pas a étre brisée. Des hommes, & I'ac-
tivité ardente et peu faite pour la discipline,
s'éleverent contre l'organisation hiérarchi-
que des comités et réverent de faire bande a
part. Parmi ceux-ci les démocrates chrétiens
étaient au premier rang. La lutte s’enve-
nima au pbint que le Saint-Siége crut devoir
enfin parler d'autorité. Par I'Instruction du
mois de janvier 1902, il enjoignit a tous
les groupes sociaux en Italie de se ranger
dans les cadres de I'OEuvre des Congrés et de
se soumettre a sa haute direction, qui est, en
somme, la direction des évéques.

Disons tout de suite qu'aprés quelque émoi
et quelques velléités de résistance, la plupart
des groupes démocrates chrétiens en Italie

~ont protesté publiquement et généreusement
de leur adhésion aux prescriptions ponti-
ficales. Comme l'écrivait a la Patria d’An-
céne, M. Toniolo, I'éminent professeur
d’économie politique a Pise: « Aux jeunes,
de faire acte de fidele et généreuse obéis-
sance ; aux anciens, de leur faciliter 'accom-



356 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

plissement de cette obéissance qui est
d’ailleurs méritoire, parce qu'elle ne va pas
sans sacrifice.|p)Ces appelsiseront entendus
etil y a lieu d’espérer qu'une ére de con-
corde féconde va s’ouvrir pour I'ltalie.

Quels enseignements se dégagent de la
lettre ou de l'esprit de ces divers documents
au sujet de la démocratie chrétienne, c’est
sur quoi l'accord semble facile & qui les
étudie avec calme et sans prévention. Et
cependant parmi les revues ou les journaux
qui s'occupent de questions sociales, les uns
ont vu dans les instructions romaines une
approbation compléte, un satisfecit absolu
donné aux doctrines des démocrates chré-
tiens ; les autres y ont découvert, avec non
moins d’évidence, une condamnation sans
merci. Pour qui avait connaissance des
opinions habituelles de tel journal ou de telle
revue, il était facile de prévoir, comme &
coup siir, le jugement qui serait porté. On a
encore vu telle publication interpréter les
documents en un sens parce que telle autre
publicationles interprétait ensens contraire.



LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 357

'Etranger aux luttes des partis, on nous
permettra de dire/ lcelque_mous) avons lu
et cru trouver dans les documents ponti-
ficaux. Nous nous garderons, d'ailleurs,
autant que possible de tout signalement de
personne.:

IT

Ardents, on le sait, et passionnés furent
les combats qui se livrérent autour du mot
méme de démocratie chrétienne.

« (Les) manifestations de la bienfaisance
populaire, dit I'encyclique Graves de com-
muni, ne recurent d’abord aucune appella-
tion distinctive. Le terme de socialisme chré-
tien, introduit par quelques-uns, fut juste-
ment abandonné, ainsi que les termes
dérivés de celui-la. Plusieurs ensuite, et
non sans raison, l'appelérent action ch-s-
tienne populaire. En certains pays prévalut
le nom de.chrétiens sociaur ; ailleurs, on dit
démocralie chrétienne et dsmocrates chrétiens,
en opposition avez la dimacratie soziale
pratiquse par les socialistes. Or, d2 ces deux



358 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

derniéres expressions, si la premiére, chré-
tiens sociaux, n'est pas trop mal recue, la
seconde, démocratie| chrétienne, sonne mal &
Poreille de plusieurs hommes honorables,
qui I'estiment équivoque et dangereuse.

« Ils s'en effrayent & plus d’un titre. Ne
peut-elle pas couvrir des projets de gouver-
nement populaire, des préférences données
a ce régime politique ? Ne risque-t-elle pas
de sembler réduire le réle de la religion a
ne servir que les intéréts du peuple, sans
tenir compte des autres classes sociales ?
Enfin, sous ce nom spécieux, ne dissimule-
t-on pas quelque dessein de se dérober a
toute autorité, aussi bien civile que reli-
gieuse ? »

Faut-il pour cela condamner cette appel-
lation ? Non, dit la méme encylique, mais
on la purifiera de toute signification péril-
leuse. Et, tout d’abord, « qu'on s'interdise

d’imposer au terme de démocratie chrétienne

une signification politique ».
-0On gardera donc le mot. Et de fait il était



LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 359

trop cher a plusieurs, il avait trop pris
racine pour qu’il fut sage de le proscrire.

C’est en Belgique que le nom semble étre
né. Au Congres de Malines en, 1801, les
catholiqueé avaient déja parlé de démocratie
et de ligue démocratique. Mais c'est Liege
qui parait avoir donné, la premiere, droit
de cité au terme démocratie chrétienne.
D'ailleurs on disait également démocratie
chrétienneet démocratie catholique. Les démo-
crates chrétiens de France datent leur acte
de naissance du Congrés tenu & Reims en
1896. C'est vers la méme époque que les
journaux italiens se mettent & parler de
démocratie chrétienne (1).

Dans sa signification étymologique et
traditionnelle, Démocratie veut dire gouver-
nement par le peuple, comme Monarchie
gauvernement par un seul, Oligarchie
gouvernement par quelques-uns. Par déri-
vation, le mot désigne aussi la classe popu--
laire ; il s’oppose & Aristocratie ou classe des
nobles, des privilégiés. Il marque encore

(1) Voir R. P. Vermeersch dans la brochure citée,.

p.8a12
11



360 IE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

I'ensemble des tendances, des aspirations
soit du peuple, soit en faveur du peuple,
comme dans le, mot céléebre de Guizot : « La
démocratie coule a pleins bords ».

C'est ce dernier sens que retient le Saint-
Pere. « Il faut dépouiller le mot de toute
idée politique pour ne lui faire rien signifier
que la bienfaisance chrétienne exercée en
faveur du peuple. »

En Belgique et en Italie, certains démo-
crates chrétiens joignaient, en effet, a leurs
plans de réformes sociales, I'expression de
préférences pour le régime républicain (1).
En France, on s’est autorisé des éloges
décernés par 1'Eglise aux efforts en faveur
de la classe populaire pour dire que la doc-
trine chrétienne était plus sympathique a la
forme républicaine qu’a toute autre forme,
que D’établissement du gouvernement popu-
laire était 'aboutissant naturel de 1'Evan-
gile.

Rien dans I'histoire de I'Eglise aux temps

(1) L’Instruction renouvelle aux catholiques
d’Italie la prescription du Non expedit; ils doivent
se tenir & I'écart des élections politxques et de
toute action politique.



LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 361

passés, rien dans ses enseignements actuels,
n’appuie cette doctrine. Ce qu’elle a toujours
dit et ce qu’elle répéte de | nos, jours, c'est
que tout gouvernement, pour répondre & sa
fin aussi bien qu'a l'idée chrétienne, doit
s’exercer en faveur des sujets, non des gou-
vernants ; et comme il ya toujours tentation
pour un gouvernement, par intérét ou par
erainte, de traiter en privilégiés les riches
et les puissants, il doit incliner a accorder
ses préférences aux humbles et aux petits. -
Mais pour ce faire, I'Eglise juge assez indif-
férente la forme politique. La monarchie de
saint Louis était plus secourable et plus
pitoyable au povre peuple que le ministére
Waldeck-Millerand, avec toutes ses pro-
messes de réformes populaires.

Ce qu'on peut dire, c'est qu'une certaine
participation du peuple au gouvernement
est dans lesprit chrétien. Selon quelle
mesure ? C'est au temps, c'est aux circons-
tances & décider. Mais I'Eglise admet dans
son fonctionnement normal une certaine
part de ’élément populaire,et la monarchie
absolue ne lui parait pas I'idéal des gouver-
nements.



362 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

L’encyclique poursuit :

« I1 importe de laver la démocratie chré-
tienne d'un second grief. On lui reproche de
se consacrer tellement aux intéréts des
classes inférieures qu'elle semble ne tenir

aucun compte des classes supérieures, dont

cependant la société n'a pas moins besoin
pour son maintien et son avancement...
Sans égard aux conditions, la charité ouvre
ses bras pour accueillir indistinctement
tous les hommes, comme membres d’une
seule et méme famille, enfants d'un pére
trés bon, rachetés par le méme Sauveur,
appelés au méme héritage éternel. »

On se gardera donc de semer dans !’dme
populaire la défiance contre les patrons, d'y
entretenir des soupcons a leur endroit. On
évitera de parler ou d’agir comme si les
classes laborieuses seules méritaient la sym-
pathie, réservant toutes les sévérités pour
les classes supérieures. On ne tombera pas
dans le travers de rappeler aux premiéres
uniquement, ou de préférence, leurs droits
mentionnant & peine les devoirs qui les




LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 363

accompagnent. S'il convient d’'user de plus
d’indulgence et de douceur envers ceux dont
la vie est plus étroite et plus dure, cepen-
dant on doit a tous la vérité, et c’est aimer
que de la dire opportunément. Féacheuse
habitude encore que celle de déclamer sans

cesse .contre « 1'édifice vermoulu de la

société », contre la stérilité, I'impuissance
des classes dirigeantes. Il n'y a pas dans la

_société trop de valeurs ou d’ « autorités

sociales » ; il n'en est aucune dont celle-ci ne
puisse tirer profit.

Surtout qu’on ne vise pas au nivellement
des conditions, a la suppression de patronat.

« La démocratie chrétienne... conservera
cette hiérarchie des classes qui appartient &
tout Etat bien constitué; elle respectera la
société humaine avec la forme et le carac-
t>re que Dieu, son auteur, lui a donnés. »
(Encyclique Graves.)

Il ne faudrait cependant pas tout attendre
pour le bien public de cette hiérarchie,
croire surtout que la société ne peut subsister

‘ou prospérer sans le maintien des anciens

ordres d’Etat avec leurs attributions tradi-



364 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

tionnelles, ou encore que toute initiative,
pour étre acceptable, doit nécessairement
partird’en haut. '

En repoussant le nivellement des condi-
tions sociales, 'abolition de la propriété

privée, la démocratie chrétienne se tiendra

au pdle opposé du socialisme.

« Dés le début de Notre pontificat, Nous
avons eu nettement conscience du danger
que courait de ce chef la société civile, et
Nous Nous sommes fait un devoir de
dénoncer aux catholiques tout ce que les
théories socialistes recélaient de mensonger,

tout ce qu'elles contenaient de menacant,

non seulement pour les intéréts matériels,
mais encore pour I'honnéteté des moeurs et
la religion. Ce fut l'objet de Notre ency-
clique Quod Apostolici muneris, du 28 dé-
cembre 1878. La gravité croissante du pétil,
le préjudice chaque jour plus grand porté
a la chose publique et aux intéréts privés
Nous dictérent un nouveau et plus énergique
effort afin d’y pourvoir. Dans une seconde

K




‘LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 365

‘lettre Rerum movarum du 15 mai 1891, Nous
Nous sommes étendu longuement sur les
droits et les devoirs! propres/aifournir un
terrain d’entente commune aux capitalistes
et aux travailleurs...

« (Les socialistes) veulent que le pouvoir
appartienne au peuple, pour arriver par le
nivellement des eclasses & 1'égalité des
fortunes : il faut que le droit de propriété
'soit aboli, qu’'on mette en commun les patri-
moines et jusqu'aux instruments de pro-
duction... La démocatie chrétienne doit
tenir pour chose inviolable entre toutes la
justice; elle ne peut permettre aucune
atteinte au droit de posséder et d'acquérir;
elle gardera la hiérarchie des classes... Il
n'est donc rien de commun entre la démo-
cratie sociale et la démocratie chrétienne. »
(Encyclique Graves).

Chez nous, en particulier, les chefs les
plus marquants de la démocratie chrétienne,
comme l’abbé Gayraud,ont toujours repous-
sé, non sans indignation, toute commu-
nauté d’'idées avec le socialisme.

En Belgiqueet en Italie, il y a eudes entrai-




366 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

nements regrettables. Le Programme pour
Uaction populaire chrétienne recommande
« queles'drapeauxetautresemblémes n’aient
rien de commun avec les insignes d’origine
socialiste ». Et il faut avouer que, méme en
France, parmi les démocrates chrétiens tous
les esprits n'ont pas toujours su garder la
mesure. Il nous souvient d’avoir vu jadis
mettre en discussion, par des publications
qui se réclamaient de la démocratie chré-
tienne, la légitimité méme de la propriété
privée. Parce que Dieu, créateur et maitre
supréme, garde sur toutes choses un domaine
éminent, on laissait entendre que Dieu est
seul propriétaire, que les hommes ne sont
que les détenteurs et les administrateurs
des biens de ce monde, en ce sens que tous
auraient, en somme, un droit direct et égal
sur ce qu’un riche aurait acquis par son tra-
vail, et son détenteur de rencontre en serait
débiteur individuellement & 1’égard de tout
homme dans le besoin.

De parcilles outrances rappellent les théo-
ries des Fréres spirituels, si souvent condam-
nées par I'Eglise au moyen éage.



LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIEMNE 367

Le dévouement aux classes populaires doit
encore se défendre de tout esprit de révolte
et d’insubordination.

« Que I'on prenne garde, poursuit I'ency-
clique Graves, & ne pas couvrir du nom de
démocratie chrétienne le dessein de rejeter
toute obéissance et de se détacher des supé-
rieurs légitimes. Le respect du pouvoir
civil & tous les degrés, l'obéissance a ses
justes prescriptions sont choses égale-
ment commandées par la loi naturelle et
par la loi chrétienne... II répugne  a la
profession de la vie chrétienne de ne vou-
loir se soumettre ni obéir & ceux qui ont
dans I'Eglise préséance et autorité, et tout
d’abord aux évéques. Ceux-ci, sans atteinte
au pouvoir universel du Pontife romain,
sont établis par UEsprit Saint pour régir UE-
glise de Dieu, qu’ll s'est acquise par son sang.
Penser ou agir autrement, ce serait montrer
qu'on a oublié le tres grave précepte du
méme apotre : Obéissez & vos supérieurs et
soyes- leur soumis. Car ils s'appliquent a veil-
ler, comme ayant & rendre compte de vos dmes.



368 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

Ces paroles, il importe grandement que tous
les fideles se les gravent bien avant dans le
coeur et s'appliquentd les traduire dans toute
leur vie. Que les ministres de Dieu les médi-~
tent attentivement et ne cessent d’en péné-
trer les fideles non seulement par leurs
exhortations, mais surtout par leurs exem-
ples. »

L’'esprit d'insubordination est 1'écueil des
démocraties. Le peuple sentant ses chefs
plus pres de lui est ex;;0sé & perdre la notion
du respect Les démocrates chrétiens — il
serait puéril de le dissimuler — n’ont pas
su toujours échapper & ce danger. En Belgi-
que, en Italie, en France, leur attitude n'a
pas toujours été celle de la déférence a 1'é-
gard de l'autorité religieuse. Une certaine
presse, dite catholique, trés bruyante, trés ta-
pageuse, volontiers injurieuse, a contribué,
chez nous en particulier, & giter le ton des
polémiques. Certains démocrates chrétiens
ont cru bon de transporter ces procédéschez
eux. Il serait, cependant, souverainement in-
justede rendre responsables tous les démocra-
tes chrétiens des excés de langage et d’action




',

LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 369

de quelques-uns, aussi bien que de présenter
la défection scandaleuse d'un abbé Daens ou
d'un Viector 'Charbonnel, " comme la con-

clusion logique des prmclpes de la démo-
cratie chretlenne Dre /0

s Wlﬂ
MW

A Tlesprit d’insubordination se rattache
tout un ensemble de tendances qui se tra-
duisent par le dédain du passé, la soif de
innovation. L'Instruction s’éleve contre cet
état d’esprit.

« On ne saurait approuver dans les publi-
cations catholiques un langage qui, s’inspi-
rant d'un désir malsain de nouveauté, sem-
blerait railler la piété des fideles, se mon-
trerait favorable & de nouvelles orientations
de la vie chrétienne, & de nouvelles direc-
tions de 1'Eglise, a de nouvelles aspirations
de I'dme moderne, & une nouvelle vocation
sociale du clergé, & une nouvelle civilisation
chrétienne, etc.

« Pour éviter cette tendance périlleuse,
tous les catholiques se rappelleront et appli-
queront & leur situation ces graves avertis-

ki



370 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

sements du Saint-Pére au clergé francais :
« Assurément, il y a des nouveautés avanta-
geuses, propres a faire avancer le royaume de
Dieu dans les dmes et dans la société. Mais,
nous dit le saint Evangile, c'est au Pére de
famille, et non aux enfants, ou aux servi-
teurs, qu’il appartient de les examiner et,
s'il le juge a propos, de leur donner droit
de cité a4 coté des usages anciens et véné-
rables qui composent l'autre pai'tie de son
trésor. » (Encyclique Depuis le jour, 8 sep-
tembre 1899.)

« On sait assez que 1'Eglise a, de tout
temps, réglé la discipline de fagon que,
sans toucher & ce qui est de droit divin, elle
tint compte des mceurs et des exigences de
tant de nations si diverses qu’elle réunit
dans son sein. Et si le salut des dmes le
demande, qui peut douter qu’elle ne soit
préte a en agir aujourd’hui de- méme ? Mais
la question n’est pas laissée au gré des par-
ticuliers, facilement trompés par I'apparence
du bien ; elle est du ressort de I'Eglise.»
Puis, apreés avoir rappelé la condamnation
portée par Pie VI contre la 78° proposition

k.



LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 371

du concile de Pisbtoie, la lettre poursuit :
«Il est plein de dangers et de menaces pour
la discipline et/laidoctrine del'Eglise, le sen-
timent de ceux qui, partisans de tout ce qui
sent la nouveauté, estiment qu’il faut intro-
duire dans I'Eglise une certaine liberté, de
manieére que la force et la vigilance de son
autorité étant en quelque facon restreintes,
chaque fidele ait la faculté de développer
plus librement les ressources de son initia-
tive et de son activité. » (Lettre Testem bene-
volentiz au card. archev. de Baltimore du
22 janvier 1899.)

Cet emprunt fait par 'Instruction a la
lettre dite sur I’Américanisme a son impor-
tance particuliére. Il montre que le rappro-
chement établi entre les américanisants et
certains démocrates chrétiens n’est pas uni-
quement imputable & un procédé désobli-
geant des adversaires de ceux-ci. Il se trouve
dans un document officiel du Saint-Siege,
adressé aux évéques d'Italie par le cardinal
secrétaire d’Etat, ce méme cardinal Ram-
polla qu'on a parfois représenté comme le
soutien de la démocratie chrétienne inté-



372 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

grale. Et certes il est assez manifeste com-
bien les tendances des deux cdtés sont con-
vergentes,; amoun.de,la mouveauté, impa-
tience de réformes libérales, recherche de
I'indépendance, établissement pour les parti-
culiers d’'un certain self-government dans
I’Eglise. Or ce que le Saint-Siége condamne
en Amérique, il ne pouvait I'approuver en
Europe.

III

Quelle est donc la notion orthodoxe de la
démocratie chrétienne ? Quels sont les con-
cepts qu'il convient de mettre sous cette
appellation ? '

« Il faut lui faire signifier uniquement,
répond I'encyclique Graves de communi, cette
bienfaisante action chrétienne exercée en
faveur du peuple 1. » Elle comporte « un
zdle d'accord avec la loi naturelle et divine,
dont le seul objet est d'amener & une
situation plus tolérable ceux qui vivent du

(1) « Aliud nihil significatum proferat nisi hanc
ipsam beneficam in populum actionem christia-
nam. »



LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 373

travail de leurs mains (V) ». Et I'Instruction :
« Les institutions démocratico-chrétiennes,
quel que soit/leuricaracteére; doivent étre
considérées seulement comme des manifes-
tations de l'action populaire chrétienne,
fondées sur le droit de la nature et sur les
préceptes de 1'Evangile. »

En ce sens, «'action démocratique chré-
tienne ne doit pas étre considérée comme

(1) Dans une lettre collective du 15 aotit 1901,
écrite & I'occasion de I'encyclique Graves de com-
muni, les évéques de la province de Lombardie
s’expriment ainsi : « La démocratie chrétienne,
dans son essence, n’est pas autre chose qu'une
organisation sociale dans laquelle tous, proportion-
nellement & leurs forces, concourent au bien com-
mun, mais avec un souci spécial et plus affectueux
des intéréts des petits et des faibles, en prenant
garde de subordonner toujours le bien extérieur au
bien intérieur et en dirigeant celui-ci vers le bien
éternel. » — On peut lire cette lettre, vraiment
magistrale, dans les Conférences d’études sociales de
Notre-Dame du Haut-Mont, octobre 1901, p. 410 2
441. — C’est 4 cette méme notion de la démocratie
chrétienne, avec une visible préoccupation de jus-
tifier et d’expliquer le premier des deux termes,
que s’attache M. Georges Goyau dans la premiére
partie de son livre : Autour du catholicisme social,
‘2¢ série. Paris, Perrin, 1901, en particulter p. 20
& 46.



374 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

une chose nouvelle : elle est aussi ancienne
que les préceptes et les enseignements de
I'Evangile!!! Toujolirs ‘et 'en'tous les temps,
I'Eglise s'est préoccupée avec un soin jaloux
des classes pauvres et ouvriéres... Ce que
I'Eglise a enseigné et opéré autrefois, elle
le proclame et cherche a le réaliser aujour-
d’hui... L'Eglise peut aussi avec raison se
glorifier d'avoir toujours favorisé ces études
de sociologie que plusieurs veulent présenter
maintenant comme une nouveauté ». (Ins-
{ruction, n° IX.)

Voila donc le terme de démocralwclzre'tzenne
~revétu de l'estampile romaine, possesseur
d'un bon de circulation. Manifestement 1'ap-
probation n'est pas trés chaude ; cela man-
que d’enthousiasme, et ceux qui en bénéfi-
cient n’ont pas trop lieu d’en triompher. Les
documents ne se récrient pas sur '’heureux
choix de l'appellation, sur sa signification
profonde. I1 semble bien qu'ils lui eussent
préféré celle d’Action populaire chrétienne,
appellation qu'ils lui accolent souvent
comme synonyme, et, pour tout dire — ceci
est un peu dans leur pensée — comme moins



LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 375

équivoque, appellation méme qui, a4 I'encon-
tre de l'autre, est louée pour sa justesse (1) ;
mais enfin/le/termeacregunson visa, avec
mention de ce qu'il doit signifier.

Seulement ici qu’'on n’aille pas dire : Quoi!
la démocratie chrétienne, ce n'est que cela! —
Oui, ce ne doit pas étre autre chose que ce
que le Saint-Siege décrit, mais cela est beau-
coup. La vérité est, d’ordinaire, simple, et
les formules les plus fécondes ne sont pas les
formules les plus retentissantes. Sans étre
une nouveauté, la bienfaisance populaire
chrétienne est chose jeuneet pleine d'avenir,
comme tout ce qui est immortel.

Cette bienfaisance recommandée dit, d'a-
bord, souci.pour améliorer la condition
matérielle de 'ouvrier. Rien de ce qui tend
a cette amélioration n’est écarté. Et longue

(1) « Eam deinde pluribus jure nominare placuit
actionem christianam popularem. (Encycl. Graves

‘de communi, vers le début.) — Dans sa réponse a

Tadresse lue par M. Léon Harmel, le 8 octobre 1898,
le Pape n’a pas proprement consacré le terme démo-
cratie chrétienne. 11 a dit ce que la démocratie doit
étre pour étre chrétienne.



376 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

est I'énumeération que font les documents
pontificaux des ceuvres économiques populai-
res : secrétariats du'peuple, caisses de crédit
rural, sociétés de secours mutuels et de pré-
voyance (Encycl. Graves), bureaux d’assis-
tance et de placement, unions professionnel-
les et représentations du travail, écoles d’arts
et métiers, écoles d’agriculture pratique,-
banques coopératives catholiques, patro-
nage des émigrants, assurances contre les
accidents, assurances pour l'invalidité et la
vieillesse (Programme d’Action populaire).
Si I'encyclique Graves parle peu des associa-
tions et corporations ouvrieres, les Instruc-
tions nouvelles y insistent, en reprenant les
recommandations de l'encyclique Rerum
novarum : « Qu’on travaille & restaurer les
anciennes corporations d’arts et métiers,
sous les formes qui peuvent convenir aux
conditions actuelles des temps. »

Et ces ceuvres multiples sont recomman-
dées a lasollicitude et au zéle, non seulement
des laics, mais du clergé, bien que « pour
ne pas encourir des difficultés canoniques
ou des responsabilités civiles, qui ne con-



‘LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 377

-viennent pas & 1'état clérical, on doive, évi-
‘ter, autant que possible, de mettre des pré-
tres ou des clercs'a’la’téte’'d’institutions »
d’ordre matériel et pécuniaire (Programme
d’Action populaire). Toutes ces institutions
‘sont donc encouragées. Non pas certes que
T’Eglise mesure ou dispute sa sympathie aux
associations et aux ceuvres de piété. L'auteur
de I'encyclique Graves de communi est aussi
I'auteur de la longue série- des letires ponti-
ficales sur le saint Rosaire et les pieuses con-

fréries qui s’y rattachent, et aucun pape n’a

rappelé avec autant d’insistance le grand
devoir de la priéere.

Mais enfin, il est évident que le Pape n’en-
tend pas enfermer le prétre dans sa sacristie.
11 dit asez haut que le clergé d’un pays qui
bornerait son zele a I'administration des
sacrements, & I'enseignement religieux, aux
choses de la piété — certes la partie la plus
haute et toujours essentielle de sa charge —
ne remplirait cependant pas toute la mission
qui lui est confiée ; il lui dit qu’il n’a pas le
droit de se désintéresser de ce qui tend &
améliorer la condition terrestre des hommes:




378 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

11 était bon de déclarer tout haut qu’ « il con-
vient d'aller au peuple, de se méler utile-
menta lui suivant ’exigence des circonstan-
ces et des temps » (Encycl. Graves). 1l était
bon en particulier de répéter cette déclara-
tion en France (Passage de la Lettre au Cler gé
[rancais du 8 septembre 1899 reproduit par
I'Instruction n° IX), et contre ceux qui crient
sans cesse & l’envahissement du clergé et
contre certains hommes & piété un peu
courte. Pendant une grande partie du siécle
qui se ferme, I'é6ducation de notre clergé a
été quelque peu timide a cet égard. La consé-
quence a été non un divorce, mais un man-
que de compénétration entre le clergé et le
peuple. L'abstention du clergé a fourni pré-
texte a I'accusation que I'Eglise ignorait les
besoins du peuple ou s’en mettait peu en
peine. Elle laissait, d’autre part,-le champ
libre aux déclamateurs socialistes, aux char-
latans populaires.

D'ailleurs I'Eglise, en recommandant aux
« deux ordres du clergé » une « amoureuse
sollicitude pour le peuple » (Encyc. Graves),
ne fait que rester .fidele & ses traditions.



LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 379

Depuis le Sauveur nourrissant miraculeu-
sement les multitudes et soulageant toute
langueur, depuis les diacres de la Rome
primitive distribuantauxveuves les collectes
réunies parmi les fidéles, en passant par le
moyen age, ou 'Eglise exercait comme le
monopole de l'assistance publique, ou elle
tenait, surtout par les mains charitables de
la grande famille franciscaine, des banques
populaires et des monts-de-piété, (1) jus-
qu'aux grands bienfaiteurs de I’humanité
qui s’appellent saint Jean "de Dieu, saint

Thomas de Villeneuve, saint Camille de

Lellis, saint Vincent de Paul, elle a inspiré
ces innombrables « institutions, toujours en
voie d’accroissement, la caractéristique et
glorieuse parure du nom chrétien et de la

civilisation qu’il a enfantée ».

(1) D’aprés les recherches récentes et originales
du P. Ludovic de Besse, le principe des monts-de-
piété serait di & Ludovic de Camerino (1428); les
premiers essais auraient été tentés par Michel de
Milan et Barnabé de Terni (1463); Bernardin de
Peltre aurait enfin réalisé I'idée & Mantoue (en 1484)

avec l'intuition d’'une sorte de génie économique

animé par la charité chrétienne. — Tous' étaient
‘des religieux franciscains. (Le Bienheureux Ber-
nardin de Peltre et son ceuvre, par le R. P. Ludovic
de Besse. Tours, Mame, 1902. 2 vol. in-8.)



380 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

L'Eglise, dans sa sollicitude, embrasse
comme les deux extrémités de ces ceuvres de
bienfaisance. D’une part, elle souhaite que
« ceux qui vivent du travail de leurs mains,
se mettent peu a peu en état de pourvoir
par eux-mémes & leurs nécessités... », que
« par le développement del'esprit d'épargne
et de prévoyance, ils sachent, avec le temps,
assurer, au moins en partie, leur subsis-
tance. Parla, tout en allégeant les charges
des riches, on ennoblit les prolétaires eux- -
mémes. Stimulés & se préparer un sort plus
clément, ils se mettent & 'abri d’'une foule
de dangers, apprennent A réfrémer leurs
convoitises, s'excitent 4 la pratique de la
vertu .» (Encye. Graves.) Et il faut aller
jusqu’au bout dans cette voie. L'ouvrier ne
doit pas nécessairement &tre toujours tenu
en tutelle. Tout ce qui lui ouvre 'acces de
la propriété avec la portion d’indépendance
qui en est le fruit, est bon, est dans I'esprit
de I'Eglise.

D’autre part, 'Eglise venge d'un injuste
mépris la forme la plus élémentaire de la
bienfaisance, 1'aumdne. « Les socialistes,

.



LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 381

sans doute, dit-elle, la réprouvent et veulent
la supprimer comme injurieuse a la dignité
native de ’homme. Cependant, si elle est
faite selon les recommandations évangé-
liques et & la maniére chrétienne, elle n’a
rien qui entretienne l'orgueil de celui qui
donne ou qui doive faire rougir celui qui
regoit. Loin d’étre déshonorante pour
I'homme, elle favorise .les relations sociales
en multipliant les liens que noue I'échange
des services. Personne n’est si opulent qu'il
n’ait besoin d’autrui; personne, si pauvre,
qu'il n'ait quelque aide & préter : c'est chose
naturelle que les hommes se demandent
avec confiance et s'accordent volontiers un
mutuel appui. » (Encye. Graves.)

Non pas que I'Eglise entende approuver et
encourager tous les professionnels de la men-
dicité. Parmi ces mendiants, beaucoup dans
la force de I'dge, dont on voit le matin,
entre sept et neuf heures, les longues files
stationner, suivant le jour, a la porte de tel
couvent de Paris, et se transporter ailleurs
le lendemain, de maniére & avoir comme
leur cycle hebdomadaire assuré, combien



382 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

accepteraient, s'il leur était offert, un hon-
néte gagne-pain ? Sans vouloir condamner
un usage aux intentions si louables, ou
devancer une réforme qui, pour étre effi-
cace, devrait étre générale, il y a lieu de se
demander si cette maniére si rudimentaire
de faire 'aumdne ne risque pas d’'étre souvent
une prime a l'insouciance et a la paresse.
Nous croyons que saint Vincent de Paul (),
qui combattait la mendicité 1a ou il le
pouvait, eit tdché de corriger un pareil
procédé.

Mais enfin il est des indigences, des infir-
-mités soit temporaires, soit irrémédiables
que, seul, le don gratuit peut soulager. Que
cette aumone soit organisée autant qu’il se
peut et contrdlée, rien de mieux : le principe
de 'aumoéne reste, celui de la fraternité

(1) 11 écrivait en mars 1657: « L’on va odter la
mendicité de Paris, et ramasser tous les pauvres en
des lieux propres pour les entretenir, instruire et
occuper. C’est un grand dessein, et fort difficile,
mais qui est bien avancé, grace a Dieu, et approuvé
de tout le monde. » (Saint Vincent de Paul, sa vie,
son temps, etc., par 'abbé Maynard. Paris, 1860.
Tome III, livre VII, chap. i, en particulier p. 369-
375.)



LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 383

humaine et chrétienne. Les riches ont besoin
des humbles pour une multitude de grands
ou de petitsservices, qui ne sont pas toujours
directement ou indirectement rétribués. Les
petits sont dans la nécessité de tendre la
main & ceux qui sont plus favorisés des
biens de la fortune. Ni les uns ni les autres
ne doivent rougir de solliciter aide et secours,
pas plus que celui qui fait un faux pas et

tombe ne trouve dégradant de demander a
un passant de le remettre sur pied.

v

Mais que cette bienfaisance, qui s'ingénie
a revétir toutes les formes, soit chrétienne.
Elle ne doit pas s’occuper des miséres corpo-
relles en les isolantdes nécessités spirituelles,
pourvoir aux besoins du temps comme si la
destinée humaine se bornait & cette terre,
travailler & donner du pain aux pauvres sans
se mettre en peine de leur donner des
vertus.

La-dessus, les enseignements du Saint-
Siéege insistent avec force : « Que les

ouvriers puissent librement, a leur foyer
11



384 LE ST-SIEGEB ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

comme en public,  pratiquer la vertu et
remplir leurs devoirs religieux; qu'ils se
sentent étre des hommes et non des animaux,
des chrétiens et non des pafens ; qu’ils aient
enfin plus de facilité’ et montrent plus de
zele & tendre vers cet unique nécessaire,
le bien supréme pour lequel nous sommes
tous nés : tel est le but, telle est la tiche de
ceux qui nourrissent 'ambition chrétienne
d’un sage relevement du peuple... Cet esprit
de bienfaisance se préoccupera avant tout du
bien impérissable des dmes... Il s'inspi-
rerade I'exemple du Christ qui pourvoyait au
bien des 4mes et au bien des corps. » (Encye.
Graves.) )

« Comme les ceuvres d’action populaire
chrétienne doivent étre fondées sous les aus-
pices de la religion et fécondées par son aide
constante, (ses) membres feront en sorte,
avec un zéle prudent et assidu, que tous
leurs actes, discours, etc., soient pleins de
I'esprit de Jésus-Christ; qu’ils fassent tou-
jours plus connaitre et aimer Jésus-Christ,
recommandent les pratiques religieuses,
instruisent et moralisent. Ainsi, cherchant



LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 385

d’abord le regne de Dieu dans les prolé-
taires, dans les pauvres, dans la société, ils
obtiendront/\plusbicefficacement le bien
temporel de I'ouvrier et du pauvre, et le plus
grand progres de la civilisation chrétienne.»
(Programme d’Action populaire.)

C’est & I'oubli de cet esprit chrétien qu’est
di l'avortement de diverses entreprises de
zele : I'ame manquait. Et pour ne noter ici
qu'un cbté de la question, I'expérience suffi-
sait 4 apprendre que si I'on veut tirer quel-
qu'un du paupérisme, il faut d’abord lui
inculquer les vertus de tempérance et d’éco-
nomie. Une vie prévoyante et réglée suppose
~une vie morale, et sans la religion, pas de
vie vraiment et solidement morale. Ona dit,
il est vrai : « Ne préchez pas I'Evangile & un
estomac vide ; il n’écoutera pas. » Mais
d’une part, 'homme ne vit pas seulement de-
pain ; d’autre part, I'Evangile est loin d'étre
inutile pour former 'homme a gagner son
pain. '

Quelle est la mesure de la sollicitude a
donner a chacune desdeux séries desbesoins
humains, quelle est la marche & suivre pour



386 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

relever tout 'homme ? C'est ce que les cir-
.constances seules peuvent enseigner. Mais, en
tout cas, une/philanthropie purement huma-
nitaire n’est pas dans la traditionde I’Eglise.
Parsuite, 'action de la. démocratie chrétienne
ne saurait étre neutre, ou, comme on a dit,
non confessionelle. Cette idée, qui avait été
un instant soutenue, a été vite abandonnée.
Elle faisait trop violence au titre méme de
ceux qui la professaient, les démocrates
chrétiens (1),

La bienfaisance sera chrétienne par le
grand honneur ou elle tiendra la vertu chré-
tienne par excellence, la charité. Il faut
avouer que cette vertu est tombée en quelque
discrédit chez plusieurs. C'est cependant &
elle que vont tout d’abord les recommanda-
tions et les éloges du souverain Pontife. Dans

lesderniers documents, elle tient la premiére

(1) Dans le discours prononcé i la cléture de ’As-
semblée du secrétariat général de I'Euvredescercles
.catholiques d’ouvriers, le 15 février 1902, M. de Mun .
insiste, de nouveau, sur la nécessité de donner aux
<euvres sociales la base de la foi chrétienne.



LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 387

place, et lors méme qu'elle n’est pas nom-
mée, elle se trouve partout. Au surplus,
Léon XIII rappelle ‘expressément les paroles
du Sauveur a ses apotres : « Je vous donne
un commandement nouveau, celui de vous
aimer les uns les autres ; comme je vous ai
aimés, ainsi aimez-vous les uns les autres. A
ce signe tous reconnaitront que vous étes
mes disciples, si vous avez de 'amour les
uns pour les autres. » (Encye. Graves.)

La bienfaisance s’inspirera aussi de la jus-
tice. Le précepte de la justice, certes, n’est
pas nouveau. Il est chrétien et évangélique
au méme titre que celui de la charité. Si le
Sauveur a appelé la charité son précepte, il
n’a pas entendu 'opposer & la justice. La
charité n’est pas le palliatif de l'injustice
acceptée. Ce n’est pas non plus une vertu
paralléle & celle-ci. Si on l'entend bien, elle
en est plutét le couronnement et la perfec-
tion. « La loi de charité mutuelle, dit ’en-
cyclique Gravesdecommuni, est comme I'aché-
vement de laloi de justice.» L'Instruction
rappelle a la fois ce double précepte : « L’'ac~
tion démocratique chrétienne, dit-elle, (est)

i



388 LE ST-SIEGE ET LA DEMOGRATIE CHRETIENNE

basée sur la justice et sur la charité évangé-
lique... (Son) objet (embrasse) dans leur
ensemble les droits et les devoirs de toutes
les classes. En effet, les principes évangé-
fiques de justice et de charité rappelés par
Nous, quand on les transporte dans la
pratique de la vie, touchent nécessairement
aux multiples relations des particuliers...
Toutes les questions qui visent au triomphe
de la justice et a la pratique de la charité en
faveur du peuple... forment le véritable objet
de la démocratie chrétienne. »

En lisant ces textes, on ne peut pas ne pas
se rappeler toutes les discussions agitées,
naguere, autour des questions de justiceet de
charité. Ces discussions avaient précédé 1’en-
cyclique Rerum novarum. L'encyclique ne
les fit pas cesser. Quelques-uns accusaient
les patrons, méme catholiques, de se croire
trop vite en régle avec la justice et de pré-
tendre concéder a titre gratuit, par pure
générosité, ce qu'ils devaienta‘i leurs ouvriers
a titre obligatoire. Par ailleurs, ils manifes-
taient une tendance a étendre outre mesure
le champ de l'obligation stricte. Les devoirs

k.



LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 389

formels, précis, se multipliaient autour du
patron, au point de I'accabler. Les droits de
I'ouvrier, personnels-directs, ‘grandissaient
sans cesse, au pointd’'étouffer en lui la pensée
de ses devoirs.

Ces discussions, pour étre passionnées, ne
furent pas inutiles. Elles réveillerent quel-
ques consciences endormies dans un con-
servatisme trop commode. D’autre coté,
parmi les démocrates chrétiens,bon nombre,
apres avoir jeté tout leur feu, revinrent a une
notion plus calme et plus exacte de la vérité.
Pour les uns et pour les autres, le double
terrain de la justice et de la charité se trouva
mieux délimité. L'encyclique Rerum novarum
avait tracé les grandes lignes de démarca-
tion : il suffisait de consentir a les voir et
de s’y tenir.

Aujourd’hui que le sentiment de la justice
et de la charité a été fortement excité dans
les Ames, 'Eglise, semble-t-il, a moins souci
de définir exactement I'une et I'autre, ou d’en
marquer lesespéces, justice distributive, jus-
tice commutative. Elle parait plutots’en tenir
a une sorte de justice générale ou sociale,



390 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

g'efforcant de la pénétrer de charité. « Nul,
dans la société, ne vit pour luiseul; chacuny
est comptable'desintéréts'communs. » (En-
cyc. Graves.) Elle vise moins & distinguer
qu’a unir, & analyser les notions qu'a les
fondre.

C'est parce que 1'Eglise veut cette bienfai-
sance vraiment Awmaine, procédant de
I’hommetout entier pour allera tout’homme,
qu’elle recommande de I'appuyer par « une
vie exemplaire. Cette vie fera paraitre dans
le chrétien un homme ennemi de l'oisiveté
et des plaisirs, se servant de son abondance
pour préter a autrui une aide bienveillante,
constant et invicible sous les coups de I'adver-
sité. Toujours puissants pour éveiller dansle
peuple de salutaires dispositions, de pareils
exemples ont encore plus de force quand ils
embellissent la vie des citoyens d’'un rang
plus élevé ». (Encye. Graves.) '

Vv

Mais l'efficacité de ces efforts en faveur
du peuple exige aussi I'unité d'action. Beau-
coup de bonnes volontés ne demandent qu'a



LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 391

agir. Il importe de les discipliner. Qu'on
évite donc d’éparpiller les forces, encore plus
de les opposer, Bien plutdt, dit le Pape dans
I'encyclique Graves de communi, « qué tous
les groupements, sans perdre une juste
autonomie, regoivent d’'une méme influence
supérieure la direction et le mouvement. Ce
rble, Nous le voulons dévolu, en Italie, &
I’OBuvre des Congreéset des Comités catho-
liques. Maintes fois louée par Nous, elle tient
de Notre prédécesseur et de Nous-méme le
mandat d’organiser l'action commune des
catholiques sous les auspices et la conduite
des évéques. Qu'on fasse de méme dans les
autres pays, partoutol un organisme princi-
pal se trouve légitimement investi de pareille
fonction. »

Les documents adressés naguéreaux démo-
crates chrétiens en Italie ont pour objet
principal de préciser cette organisation, etils
le font avec un minutieux détail. Ceordi-
nation hiérarchique de toute la vie sociale
des catholiques, autonomie et liberté, dans
Pordre de la hiérarchie générale, des ceuvres
et des institutions diverses: telle est l'idée
d’ensemble.



392 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

En France, nous n’avons pas, comme en
Italie, d’organe central propulseur. Cepen-
dant 'unitéde divectionnenous est pas moins
une nécessité de nature et une recomman-
dation du Saint-Siége. « Les prétres, est-il
dit dans la lettre encyclique adressée le 8
septembre 1899 au clergé francais, (auront)
soin de se conformer & l'ordre établi et aux
regles de la discipline. Or, la discipline
ecclésiastique exige I'union entre les divers
membresde la hiérarchie, le respectet I’'obéis-
sance des inférieursa I'égard dessupérieurs...
Ce qui fait la force d'une armée et contribue
le plus ala victoire, c’est la discipline, c’est
I'obéissance exacte et rigoureuse de tous a
ceux quiont la charge de commander. »

L'encyclique Graves de communi insiste sur
cet avertissement : « Tout ce qui est entre-
pris dans l'ordre de choses social, soit par
les particuliersisolés, soit parles associations,
doit I'étre, qu'on ne l'oublie pas, avec une
enticre soumission a l'autorité des évéques.
Qu'on ne se laisse pas égarer par un désir
déréglé de faire le bien ; le zéle qui pousse &
négliger ledevoir del’obéissance n’est ni pur,



LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 393

ni sérieusement utile, ni agréable a Dieu. »
Aux évéques donc a provoquer ou a diriger
les initiatives  particulieres, A cet égard, le

- Congres ecclésiastique tenu & Reims les 25,

26, 27 aolit 1896, était pleinement régulier :
le cardinal Langénieux avait délégué pour
présider et conduire les travaux des sept cents
congressistes un de ses vicaires généraux,
Mgr Péchenard. Et le Congrés de Bourges,
du mois de septembre 1900, se tenait avec
Fassentiment abolu de Mgr Servonnet.

Dans les séminaires et les autres instituts
d’enseignement soumis a 1'Ordinaire, rien
ne se fera, en fait d’action sociale, que de
I'aveu de I'évéque (Instruction, n°** V, VL.).
« En général, il n’est pas expédient que le
temps destiné & la formation ecclésiastique
et al'étude soit employé & la lecture de publi-
cations périodiques sociales qui requiérent
chezle lecteur des garanties spéciales d’expé-
rience. » Cela est & la fois de haute et vulgaire
sagesse. Les études théologiques doivent
nécessairement fournir la base de la forma-

hy



394 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

tion scientifique du prétre. Les études
spéciales viendront par-dessus, en leur
temps. ' '
L'Instruction insiste encore (n° VII) sur la
solidité des connaissances, sur la prudence
éprouvée que doit posséder quiconque pré-
tend traiter en public les questions sociales.
— Avant de lancer les jeunes gens sur ce
terrain, combien n’'importe-t-il pas de les
soumettre & un vigoureux apprentissage des
armes ! Combien n’importe-t-il pas aussi de
les tenir solidement encadrés ! Leur ardeur
est précieuse, leur enthousiasme porte en soi
I'espérance des victoires, mais & une condi-
tion, c’est que toutce zdle soit discipliné et
dirigé par d’expérimentés officiers.
" Pour nous, nous avons. toujours un peu
tremblé devant la confiance de ces jeunes
- qui fondent et rédigent, a leurs risques et au
péril des autres, une revue de questions
sociales. Tant d'idées seront nécessairement
soulevées, d'une éompréhension difficile et
d’une exposition délicate ! D’autant que les
jeunes gens, par audace de tempérament,
préférent d'ordinaire les questions ouvertes



“LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE 395

aux questionsrésolues. Imagine-t-on des étu- |
piants en médecine rédigeant a eux seuls une {
revue médicale, y pronant leurs remedes et

leurs modes de traitement? Sans doute,
«qu’ilsviennentles jeunes, et qu’ilsapportent

de tout ceeur le concours de leur énergique

et chaude activité »; mais aussi « qu’ils

viennent les plus 4gés, et qu'ils donnent,

confiants, outre leur foi éprouvée, la pondé-

ration et le sens judicieux, fruit de I'expé-

rience. » (Progr.  d’Action populaire.)

« C’est la volonté du Saint-Siége, déclare
VInstruction (n° IV), et la notion méme de la
hiérarchie catholique l'exige ainsi, que le
laicat catholique ne précéde point, mais
suive ses pasteurs. Ceux-ci, de leur cdté, ne
manqueront pas de promouvoir avec un -
soin empressé et une particuliére sollicitude
l'action populaire chrétienne, si néces-
saire aujourd’hui et tant de fois recom-
mandée par le Saint-Pére. »

Voila le roéle des évéques nettement
défini : diriger, éclairer, encourager, non

o



806 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

anathématiser. Rome a redressé les écarts,
mais rendu hommage aux bonnes volontés.
A ce fleuve| puissant, dont les eaux pro-
fondes, quelque peu troubles et tumul-
tueuses, gardent encore quelque chose de la
fraicheur dpre de la montagne, elle a élevé
des digues, non pour larréter, mais pour
le canaliser, non pour le faire rebrousser en
arriére, mais pour le porter plus avant d’un
cours plus sOr et plus fécond. Pourquoi
I'épiscopat se montrerait-il plus déflant
que Rome? Qu'’il soit vigilant, qu’il ne soit
pas hostile. C'est une maxime banale de
gouvernement qu’en présence d’un mouve-
ment large, irrésistible, le plus sage n'est
pas de se mettre a la traverse, mais de le
conduire. C'est bien ce que Rome dit aux
évéques. D'autant que ce mouvement, dégagé
de ses exceés et ramené A sa vraie notion, &
savoir & la bienfaisance chrélienne envers le
peuple, ne saurait étre que bon.

. Enfin, les fidéles entretiendront, en ces
questions trop souvent irritantes, un esprit

~



~

LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CIIRETIENNE 397

de mutuelle confiance, un désir de cordiale
union. « Qu'ils s’abstiennent, dit 'encyclique
Graves, de tous,les sujets de dissentiment
propres & aigrir et & diviser les cceurs. Qu’on
fasse silence dans les journaux et les confé-
rences populaires sur ces problémes plus
délicats et de fort peu d’utilité, qui sont
hérissés de difficultés... Dans les contro-
verses, dont la solution reste douteuse, il
sied & ceux qui cherchent loyalement la
vérité de garder 1’égalité d’dme et d’unir &
la modestie le respect mutuel. Sans quoi,

~ les divergences d’avis risqueraient de diviser

les volontés. »

L'Instruction se termine sur ce méme
appel & 'union : « Unique et commun est le
but ; égal doit étre et également sincére le
zele de tous. Pas de défiances, mais une con-

fiance réciproque ; pas de censures, mais le

support chrétien ; pas d’amertume, mais
une charité mutuelle. » '

Et dans sa Lettre Encyclique du 19 mars
de cette année, le Souverain Pontife, parlant
du zele qui se déploie partout en faveur des
souffrants et des humbles, s'écrie : « Avec

AR Y



398 LE ST-SIEGE ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

quelle rapidité ce mouvement se propagerait
et combien ne porterait-il pas des-fruits plus
doux, sijonne|lui oppesaitpasles dispositions
injustes et hostiles auxquelles il va si souvent
se heurter ! » )

Les impétueux reprochent aux esprits
rassis leur timidité ; les esprits calmes crient
facilement & la nouveauté et a l'audace.-
Certes, en tout mouvement d’amélioration
et de réforme, on ne saurait dédaigner les
lecons de 'expérience. D’autre part, celui-la
ne fera jamais de faux pas qui se tiendra
obstinément assis dans le fauteuil du conser-
vatisme ; mais aussi le monde marchera
sans lui. Que par amour de l'union et en
esprit d’humilité, chacun interpréte favora-
blement et accepte avec bienveillance les
avis ou les tentatives des autres. Qu'il
s'éclaire et se complete de tout ce qui se
pense, se dit, se fait en dehors de lui.

Ainsi, par une entente commune, accrue
par tous ces efforts et toutes ces lumieres, la
bienfaisance chrétienne sera vraiment
féconde pour le peuple.




TABLE DES MATIERES

—p

CHAPITRE PREMIER

« LES DERACINES »

L'éducation d'Etat déracine la jeunesse de son
milieu naturel, — surtout de tout principe résistant
ou s'attacherait son effort pour le devoir.Les vrais
« déracinés » .....oviiiiiiiiiiiii i,

CHAPITRE II
A LA RECHERCHE D'UNE MORALE
Un épisode.

Tatonnements de la pensée moderne de l'éclec-
tisme au solidarisme. — M. Brochard propese le
retour & la morale grecque qui se tiendrait en
dehors de l'idée d'obligation : cette idée y existe,
mais mal fondée. En tous cas, le devoir ne saurait
étre, comme le veut M. Cantecor, l'idée d'une auto-
rité qui s'impose par elle-méme : il lui faut une
base métaphysique. — M Lalande n’accepte pas le
reproche du défaut d'entente morale ; mais la
morale se volatilise entre ses mains. Anarchie
morale 4 la Sorbonne. — Un enseignement moral
distinct pour chacun des deux sexes. — Le méca-
nisme est impuissant & donner une morale : vaine
tentative de M. Bourdeau, réfutation de Spencer
par M. Halleux. — L’Ecole de morale : essais de
retour & la solidarité. — La Morale chrétienne est-
elle anti-sociale? — M. Félix Ravaisson voudrait
retrouver la pensée constante de I'humanité. — Ce
que saint Thomas a ajouté en morale & Aristote...



400 TABLE DES MATIERES

CHAPITRE III

LEs MoRALES PoOSITIVISTES
OoU NATURALISTES

.

Deux conditions nécessaires de toute théorie mo-
rale: ne pas aboutir 4 une négation de la morale,
montrer le lien des vérités morales avec les divers
ordres de vérités. — A. Comte tire la morale de la
biologie et de la sociologie. Mais le principe posi-
tiviste raméne le fait moral & une forme de la
quantité ou du mouvement, le devoir & une nécessité
physique, rend inexplicables la subordination des
instincts et I'altruisme. — La qualification de mo-
rale indépendante va contre I'esprit du positivisme,
qui prétend montrer la corrélation des sciences. —
Littré fait appel tout ensemble 4 la biologie et au
concept d'identité. — Taine sépare les vérités
spéculatives des vérités pratiques, confond le bien
sensible universalisé avec le bien moral. — M.
Berthelot s’en tient & des formules creuses ou aux
lois physiques. Naturisme révolté de Guyau. —
L’évolutionisme, avec Darwin et Spencer, ne
dépasse pas le positivisme, ni le point de vue
biologique, réve la transformation de 1'égoisme
en altruisme........ Cteesensscercttcssconnnns RN

CHAPITRE 1V

"LES MORALES IDEALES

Kant, avec sa doctrine de I'impératif absolu et de’

la volonté autonome, met le devoir 4 la place du
bien, le pose injustifié et isolé. — Le criticisme de
M. Renouvier réve d'allier une liberté hypothé-
tique avec un devoir absolu, est impuissant &
passer du désirable & I'obligatoire. — Si Ch. Secré-
tan appuie la morale sur une liberté réelle, la soli-
darité, qu'il lui donne comme matiére, manque de

61



TABLE DES MATIERES

justificalion mélaphysique, tout en confinant au
monisme. — « Variations » de Marion et de M. Léon
Bourgeois sur la solidarité. Les morales dites collec-
tives ou sociales ne peuvent étre qu'une extension
de la morale individuelle.” —' Les morales de la
pitié¢ et de la sympathie stériles parce qu’elles
négligent I'union entre les intelligences, qu’elles
font & la vérité sa part, qu'elles manquent des
énergies du vouloir. Le retour 4 I'action, sans
vérité objective, est contre nature. Le beau n'est
pas moralisateur par lui-méme........,..........

CHAPITRE V
MORALE DE L’ORDRE

Dans le spiritualisme traditionnel, I'acte humain
est bon qui tend & I'objet convenable, tendance
d'intention et d'exécution. La convenance a sa
raison derniére dans la conformité 4 'ordre, & I'en-
semble des relations qui unissent les &tres. Confor-
mité consciente et libre qui distingue l'activité
morale de la fonction organique; conformité &
Pordre général qui rattache la morale & I'univer-
salité des é&tres. — Cette conformité est obliga-
toire parce que l'ordre est la propriété du supréme
ordonnateur. Bien de la faculté et bien de I'homme.
Tout bien n'est pas obligatoire. Devoir est hétéro-
nome et transcendant. — Toute action conforme &
la nature perfectionne la nature: mérite. Le mérite
croit avec l'exactitude et I'ampleur de la confor-
mité & I'ordre. Démérite, péché mortel naturel. —
Application 4 I'ordre surnaturel...................

CHAPITRE VI

LE NIHILISME DE ToLSTOI

Place de l'cuvre de Tolstoi. — Education et
voyages. — Premiéres atteintes du scepticisme.



402 TABLE DES MATIERES

Perte de la foi. — Athédisme et fatalisme. — Plus
d'autorité. — Tout i’homme est dans l'organisme.
Le probléme de la destinée. Désespérance. Sym-
pathie universelle et impassibilité:. Ceerraeaes

CHAPITRE VII

LE QuiETisME DE ToLsTOI

Retour an pur évangile avec Soutaiev; moins
coup de grice qu'évolution naturelle. — Mettre
notre bonheur dans le bien des autres, sans s'in-
quiéter de notre destinée : non-sens de la vie. —
La maxime : ne pas résister an méchant, résu-
merait Ia doctrine du Christ. L’amour universel
devient notre vie, I'dtre de notre Ame, I'dtre de
Dieu. — La guerre n’est qu'une boucherie : elle a
cependant, méme chez Tolstoi, ses héros. — Bon-
dareff lui apprend la loi du travail manuel : pétris
ton pain d 1a sueur de ton front, solution de tontes
les difficultés sociales. — La civilfsation est coupa-
ble de tous les maux. La vie de famille. Divers
nihilismes.........ccooviiiiiiiiiiiiiiiiiie e

CHAPITRE VIII
L'IDEE SOCIALISTE

Divers courants alimentent l'idée socialiste. —
Aspiration 4 la réforme, confiante en dépit des
déceptions. — Foi dans le pouvoir de I'Etat, Malgré
ses prétentions 4 favoriser I'expansion individuelle,
le socialisme est 1'héritier du jacobinisme. — Son
essence est 1'égalisation des conditions sociales ;
nivellement des fortunes ; abolition des subordi-
nations familiales ; féminisme, internationalisme,
antimilitarisme, anticléricalisme et irpéligion.
Affranchissement total. — Solidarité ; elle ne se
suffit pas 4 elle-m&me, peut s'interpréter en sens

181

221



TABLE DES MATIERES

contraires. — Cet idéal fait de convoitises maté-
rielles et d’aspirations généreuses, devient la reli-
gion de l'avenir................ e reraeiecieiaas

CHAPITRE IX

LEs FORMES DU SOCIALISME

Karl Marx et la théorie du sur-travail, la con-
ception matérialiste de Ihistoire, la lutte des
classes : triple erreur sociale. — Le socialisme
scientifique appliqué, ou collectivisme, prone la
socialisation des capitaux. Equivalence en travail
Ame de 'organisation future. Comment rdgler le
travail et la production ? — Le communisme socia-
lise toute propriété. « De chacun selon ses forces,
& chacun selon ses besoins. » L'anarchisme. — Les
idéalistes reviennent au socialisme humanitaire.
Les opportunistesplient la doctrine aux nécessités,
surtout électorales. — Socialisme d'Etat, communal,
conservateur en Allemagne, agraire. — Socialisme
expérimental en Australie. — Le néo-socialisme
travaille & 1'éducation sociale et économique de la

classe onvri¢re, est un réformisme tronqué. Le
salariat ne saurait étre aboli. Solution par la libre
association.............oiiiiiiiiiiiii i

CHAPITRE X

LE SAINT-SIEGE
ET LA DEMOCRATIE CHRETIENNE

Encyclique Graves de communi. Instruclion sur
Uaction populaire chrétienne ou la démocratie chré-
tienne. L'OEuvre des Congrés. — On pcut garder le
mot, mais dégagé de tout sens polilique. Pas de
défiance contre les classes supéricures. Pas nivel-
lement des conditions. Respect de la propriété pri-
vée. Nulle attache au socialisme. Soif d'innovation :



404 TABLE DES MATIERES

américanisants et démocrates chrétiens. — Est uni-
quement I'action bienfaisante chrétienne enfaveurdu
peuple. Les institutions propres a améliorer la condi-
tion matérielle de I'ouvrier recommandées non seu-
lement aux laics)\mdisdu"clérgé!| Euvres de pré-
voyance et aumodne. Ne pas séparer de 'aide maté-
rielle I'aide spirituelle. Charité et justice. — Coor-
dination des efforts sous la direction des évéques.
Préparation aux ccuvres sociales. Roéle des évéques.
Eeprit de mutuelle confiance......................

N

351



www.libtool.com.cn

Digitized by GOOS[C



www.libtool.com.cn

SRR e

~

oigizes by GOOG e
C



www.libtool.com.cn

Digitized by GOOS]G



www.libtool.com.cn

Digitized by GOOS[G



www.libtool.com.cn

Digitized by GOOS[G



www.libtool.com.cn

Digitized by GOOS[G



