





# DUE EPISODII

DI

# POEMI INDIANI



# DUE EPISODII

DI

# POEMI INDIANI

# DUE EPISODII

DI

# POEMI INDIANI

RECATI IN VERSO ITALIANO

GON ILLUSTRAZIONI

DA

PIETRO GIUSEPPE MAGGI

Juvat . . . novos decerpere flores.

Luca. 1v . 3.

.C IN MILANO

COI TORCHI RONCHETTI E FERRERI

MDCCCXLVII.

Iral 3310.13

Ind 1 3310,15.

r // 3 Sww.libtool.com.cn

1873, Oct. 10.
Gift of
Charles 6. Norton
of Cambridge.
(46.21.1846.)

.....

#### **PREFAZIONE**

L'India, come la Grecia, conserva le sue antiche memorie in due maggiori poemi, e non fornisce notizie certe sul tempo in cui vissero gli autori di essi e in cui accaddero i fatti che poi s'intrecciarono alle finzioni della mitologia e della poesia.

Le glorie di Râma, giovine eroe disceso dalla schiatta de're di Ayodhyâ, oggi Auadh, che esule per selvaggio paese lo va sgombrando da que'Rakshasi, giganti, che l'infestavano, poi move guerra a Râvana, Rakshasa anch'esso e tiranno di Lankâ, indi Sinhala (Ceylan), lo uccide, libera quell'isola dalla pessima signoría che l'accuora, ricupera la sposa rapitagli dal tiranno, ed il trono

www.libtool.com.cn paterno, del quale l'altrui malizia voleva privarlo, tutto ciò è materia dell'adi-kavya o primitivo poema, in sette libri, che dalla via di Rama prende titolo di Râmâyana e che viene attribuito a Vâlmîki leone degli anacoreti, che mai non si sazia di bere l'oceano ambrosiaco delle geste di Râma 1. Il poeta sarebbe stato contemporaneo all'eroe; sull'età del quale sono diverse le opinioni. Una posizione di astri indicata nel poema ebbe luogo, secondo il Seiffarth, 1578 anni avanti l'era volgare, il 17 di aprile; — il Jones pensa che Râma vivesse 2029 anni, il Wilford 1360, il Bentley 509, il Tod 1100 avanti l'era medesima; verso il tredicesimo secolo (A.C.), il Gorresio. I Kusilavi (traenti il nome da Kusa e da Lava di cui si narra che, ammaestrati da Válmîki, al padre, pon conoscente que'snoi figli gemelli nati nel deserto, recitassero primi le imprese sue stesse), e i Bharati (così nominati da bhri, portare), come nella Grecia i Rapsôdi, andarono lungamente per le diverse partidell'ampio paese portando e forse amplificando e in maniere diverse alterando le parti del poema, tanto che sembra da ciò avessero origine, quando lo si volle ridurre

www.libtool.com.cn a scrittura, le due differenti recensioni di esso, l'una eseguita, come par certo, nel settentrione dell'India, l'altra nel Bengala. Le quali furono insieme confuse dal Carcy e dal Marshman che primi, e, come primi, degni di tutta riconoscenza, tra gli anni 1806 e 1810 stamparono in Sirampur il primo, il secondo ed il principio del libro terzo del testo sanscrito colla versione inglese. Succeduta l'età della critica, Augusto Guglielmo Schlegel, in Bonn, tra 'l 1829 e 'l 1838, publicava i due primi libri con una elegante, ma non compiuta versione latina, secondo la recensione settentrionale. Ed ora, secondo l'altra bengalica, con argomenti che la sostengono autentica, derivata da fonti originarie sue proprie, meglio eseguita dell'altra, e colla promessa di una versione in prosa italiana, il poema vien dato alla luce europea, nella sua interezza, in Parigi, da Gaspare Gorresio, onore novello di quella parte della nostra penisola, dove agli studi delle cose orientali poneva così luminosi principii il Caluso.

La guerra agitatasi per la dominazione suprema tra le famiglie consanguinee dei Kuruidi e dei Panduidi, che furono prima

perdenti, poi vincitori col soccorso di Krishna, ed alla fine stanchi della vita affannosa si ritrassero nella solitudine delle selve, è materia dell'itihdsa (così-veramente-fu), o di quella grande raccolta di tradizioni in diciotto libri, che dicesi Mahâ-Bhârata con titolo di cui si leggono interpretazioni diverse, la più ragionevole delle quali però sembra quella di Gran Bharateide, perchè la stirpe discorde, a cui Bharata è dato fra gli ascendenti, si noma dei Bharati o Bharatídi. Cantore di questa guerra, il cui tempo vien posto nell'anno 653 del Kali-yuga 2 (2448 innanzi l'era volgare) è chiamato Krishna Dvaîpâyana, che principalmente dall'ordine posto ne' Vedi, o sacri libri contenenti la scienza delle cose divine, ebbe pur nome di Vyâsa o di Ordinatore, e che, troppe sembrando alla vita d'un uomo le opere ch'egli solo avrebbe compiute, la critica vichiana di alcuni de'nostri giorni sospetta fosse piuttosto carattere poetico, che persona

Col sangue suo e colle sue giunture.

Il Mahâ-Bhârata fu già due volte publicato ia Calcutta; la prima fra'l 1804 e il 1806;

la seconda fra'l 1834 e il 1839. Teodoro Goldstücker ne annunzia la intera versione.

Così Râma nel Râmâyana come Krishna nel Mahâ-Bhârata, forse in tempi più tardi, furono riguardati e introdotti colla qualità di avatări o discese in corpo umano di Vishnu, dio penetrante e conservatore, fattosi umano eroe 3.

Molti sono gli episodii di cui vanno ricchi i due poemi; nessuno che, nel primo di essi, per la profondità dell'affetto, per la chiarezza, per la verità e per l'abbondanza che ti fanno conoscere ed amare, abitante in remota parte dell'Asia, un fratello d'Omero, superi quello della morte di Yajnadatta narrata, prima di chinder gli occhi per sempre, dall'antico infelice padre di Ràma; nessuno che nel Mahâ-Bhârata, più dell'episodio sulle avventure di Nala e di Damayantî sia celebrato e caro nell'India per allettante semplicità, per le grazie native e come infantili, per la freschezza e per la delicatezza del colorito, per l'idea della virtù feminile.

Preso singolarmente dalla schiettezza e dal candore, doti cotanto desiderabili a' nostri giorni, di queste poetiche composi-

zioni, delle quali già vedo arricchite parecchie letterature straniere , ne ho tentato la versione italiana. Desiderando che questa riuscisse, e fosse meno difficilmente creduta, più fedele che per me si poteva, non ho voluto, adoperando la rina, lasciarmi dalle sue facili seduzioni strascinare al pericolo d'introdurvi alcun ornamento alieno da una poesia consacrata dal tempo. Ho così amato meglio di ritrarre scrupolosamente a parte a parte i pensieri, i sentimenti, le imagini, anzi che, ricorrendo a qualche metro, la severa uniformità colla quale i distichi indiani a coppia a coppia quasi sacerdotalmente procedono.

Per ciò che riguarda la stampa, nella mancanza di caratteri sanscriti, ed anche di nostrali, che per mezzo di spiriti e d'altri soccorsi ne tengano vece, non ho potuto che affatto imperfettamente rappresentarli. Il circonsesso sulle vocali segna quelle di esse che nel sanscrito sono lunghe; ch, j, sh vogliono essere pronunciati come ne' vocaboli inglesi church, jet, shun...; la m, sull'esempio di alcuni indianisti, tien luogo del così detto anusvara nasale, dove non si permuta; — non ho voluto introdurla però,

ad evitar confusioni, in alcune parole già conosciute sotto altra forma, come, per esempio,
in sanscrito, sanhitá, Amara-Sinha, etc. Nel
verso, per le esigenze dell'armonia, e per
evitare le lettere forestiere, mi sono permesso talvolta di fare alcuni leggieri mutamenti ai nomi proprii, che nei titoli,
negli argomenti e nelle note vengono riportati siccome stanno nel testo originale.

Presso coloro ai quali potessero le mie note sembrare troppo indiscretamente maggiori del testo, mi scusino la novità delle molte cose che domandavano spiegazione; la persuasione di non far opera malgradita, ora che le ricerche intorno alle lingue si avanzano con tanto fervore, avvertendo talune delle moltissime affinità fra le nostre voci e quelle della sacra lingua degl' Indiani; il desiderio che le vigilie di eruditissimi oltramontani trovino chi se ne giovi e le rimeriti di giusta lode in questa terra di antica dottrina.

Guardando allo studio che si pone nelle letterature degli altri popoli e all'universale desiderio di conoscere in che abbiano essi contribuito alla civiltà, mi potrei credere dispensato dal conciliare con molte

parole benevolenza ai versi che offro tradotti, e dal fare, per così dire, le scuse se allusioni ad altre credenze, ad altri costumi, ad altre produzioni della natura, coloriscano talora in modi particolari il linguaggio di quelle passioni che sono pur sempre e da per tutto le stesse nella umana famiglia. A ciò mi tengo tanto meno obligato quanto più vedo come la critica contemporanea domandi rigorosa fedeltà alle versioni, e voglia che le lettere forestiere si cerchino non solamente per diletto, ma per utilità della mente che dec riguardarle come imagini della vita, come supplimento alla storia de' popoli, come mezzo di rallargare le idee, come informazioni del modo coa cui tutta l'umanità move per le sue vie.

E, poichè tanto da per tutto se ne discorre, dovrebbe oramai essere vano il trattenersi lungamente sulle ricchezze e sulla utilità delle lettere sanscrite. "Lo studio di esse (per valermi delle parole del Wilson, che sì degnamente raccolse ed amplifica il patrimonio lasciato dal Jones, dal Wilkins, dal Colebrooke) apre un'età novella nel campo delle intellettuali ricerche, ed

imprime nella filologia un carattere affatto nuovo. I principii dell'assinità etimologica furono stabiliti su fondamenti sicuri: la storia delle lingue, e per mezzo di esse la storia dell'uomo, ricevetté novella e preziosa luce. Nè questo è il solo servigio che da esso venga renduto all'universale letteratura. Grande è la riconoscenza che gli deve la storia della filosofia e delle scienze; ne' codici religiosi e civili aperti alla nostra cognizione, nelle tradizioni mitologiche e leggendarie, nelle composizioni eroiche e dramatiche presentate alla nostra curiosità, esso ci mette dinanzi una serie di nuovo, toccanti ed istruttivo pitture d'una società nella quale le fattezze della civiltà altamente coltivata dall'arte, ma originale nel medesimo tempo, si mescono in modo affatto singolare alla qualità de' costumi primitivi e delle antiche istituzioni. La storia del genere umano non può che imperfettamente giudicarsi senza qualche cognizione della letteratura degl'Indiani ».

È lode del magistero dei Wilson, dei Burnouf, dei Lassen, dei Bopp.... se il nostro tempo viene più e più sempre raffigurando fra l'Indo e il Gange le forme

leggiadre di una sorella, lungo tempo sconosciuta, delle nostre lingue; è lode loro se finalmente a pieno intendiamo perchè gli antichi credessero che solenni filosofi <sup>6</sup> avessero trapiantata la loro dottrina dall'India, perchè il letterato conquistatore macedone, posando dall'armi, cercasse con tanto amore la conversazione de'sapienti di quelle parti remote <sup>7</sup>, perchè Eratostene <sup>8</sup> avesse detto, al pari degli Ariani, de'Romani, de'Cartaginesi, civili gl'Indiani.

Ma è lode d'Italia l'avere (prima ancora che i libri sanscriti scoprissero a Roberto de' Nobili da Montepulciano, missionario partito per l'India nel 1605, le vestigie del vero eterno 9) Filippo Sassetti 10, viaggiatore fiorentino, scritto di Coccino a' 17 di genajo, 4585: " tanto è diversa la lingua (degl' Indiani) da quella nella quale è la loro scienza, che ad impararla pongono sei anni di tempo... costoro hanno la grammatica e se ne servono. La lingua in sè è dilettevole e di bel suono, per li molti elementi ch'egli hanno, fino a cinquantatrè, de'quali tutti rendono ragione facendoli nascere ognuno da diversi movimenti della bocca e della lingua ". Traducono nella loro facilmente tutti i concetti nostri, e stimano che noi non possiamo fare il medesimo de'loro nella lingua nostra, per mancare della metà degli elementi o più . . . ». Ed in altra lettera senza data, ma certo del 1588: « Sono scritte le loro scienze tutte in una lingua che domandano sanscrita 12 . . . della quale non si ha memoria quando fosse parlata con avere... memorie antichissime. Imparanta come noi la greca e la latina..., ed ha la lingua d'oggi molte cose comuni con quella, nella quale sono molti de'nostri nomi e particolarmente de'numeri il 6, 7, 8 e 9, Dio, serpe, ed altri assai 13. De' loro dottori scrisse Pinio facendone menzione come filosofi. Erodoto scrittore antico fa menzione di questi Bragmeni 14, e loro costumi, sicchò non è da farsi besse della loro opinione che le scienze sieno uscite di quà 15 ».

- Da un Proemio al Ramayana, in lode del pocta.
- 2 Kali significa discordia e guerra, ed è pur nome di un demone. Yuga è pajo ed età del mondo. Quindi Kali-Yuga od Età-di-Kali è la quarta del mondo, ancora in corso, nella quale, dicono gl'Indiani, predomina l'empietà. Per l'epoca qui seguata, desunta dalla Raja-Tarangini, I, 51, vedi il Wilson, An Essay on the Hindu History of Cashmir nelle Asiatic Researches, vol. XV, Append. n. IV, pag. 99, ed il Lassen, Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, I, 73, nella nota.
- 3 Lassen, Indische Alterthumskunde, T. I, p. I, pag. 498.
- 4 V. la Bibliotheca Sunscrita di Pederico Adelung, pag. 230-1, e 245-7.
- E'Anushtubh così detto, metro principale delle leggi di Manu, del Râmâyana, del Mahâ-Bhârata e de' Purâni, ha dodici varietà. La strofe (sloka) che da esso si nomina, si compone di quattro padi, ciascuno de' quali di otto sillabe. Più regolare è che il primo piede non sia mai un tribraco; il secondo può essere un dattilo, un tribraco, un cretico, o un anapesto; le altre due sillabe lunghe o brevi a piacere. La quinta sillaba di ogni verso sia breve, la sesta lunga, la settima alternatamente lunga e breve, le quattro prime sillabe e

l'ottava ad arbitrio. Vedi nella Introduction to the Grammar of the Sanskrit Language, etc. del Wilson la Prosodia, a carte 418 e segg.

- 6 Pitagora come si ha in Apulejo (Florid., lib. II); Democrito, Anassarco e Pirrone come si ha in Diogene Laerzio (lib. 1X, cap. 7, sez. 2, § 35, e cap. 11, sez. 2, § 61).
  - 7 Plutarco in Alessandro, etc.
- 8 Presso Strabone, in fine al libro I delle Cose geografiche.
- 9 « (Indorum) poetas, quibus plurimum tribuunt, accurate pervolutaverat et mandatos memoriae proferebat versus, unde ad probandam illustrandamve religionem argumenta ducebat tanto validiora, quanto propiora et veluti domestica... ». Jouvency, Hist. Societ. Jesu, pars V, tom. poster. ab A. C. 1591 ad 1616. V. la nota 26 alla Lettura I dell'Episodio I. Sull'opinione che il Nobili fosse l'autore dei Pseu lo-Vedi, e del libro fra gli altri che fu tradotto e publicato in francese sotto il titolo: L'Ezour-Vedam ou Ancien Commentaire du Vedam, etc., Yverdon, 1778, v. l'Ellis nell' Account of a Discovery of modern Imitations of the Vedas with remarks on the genuine works (Asiat. Research., vol. XIV, pag. 30 e note). Il Wesdin, più noto sotto il nome di padre Paolino, nell' Exam. Histor, Crit. Codd. Indic, Biblioth. S. Congreg. de Propag. Fide (pag. 56-7), ricorda un Vocabulario Tamulico com a significação portugueza composto pelo P. Anton de Proença, publicato nel 1679 in Ambalacatta nel Malabar, che in parte « concinnatum fuit ex scriptis P. Roberti Nobilis, vocabulis samscrdamicis refertis ».

- 10 V. l'edizione recente delle Lettere di Filippo Sassetti sopra i suoi Viaggi nelle Indie Orientali dal 1578 al 1588. Reggio, 1844, per cura di Prospero Viani.
- Veramente l'alfabeto nagari o devanagari (della città o della città degli dei) che già vedesi nominato da Pietro della Valle nella Lettera de' 29 di novembre del 1629, ed è riguardato come il più proprio della lingua sanscrita, comprende quarantasette lettere, fra le quali trentatrè consonanti e quattordici vocali. A queste si aggiungono due segni, il primo dinotante un suono nasale detto anusvara (dopo-suono); l'altro una lene aspirazione, detto visarga (abbandonante). Le consonanti sono, come avvertiva il Sassetti, ordinate nelle grammatiche secondo l'organo più particolarmente adoperato nella pronuncia di esse.
- 12 Nella lettera del Sassetti (anche tra le Prose Fiorentine, part. 1V, vol. III, Firenze, 1743, pag. 205, lin. 14) è stampato Sanicutu, forse per essersi mal interpretato il carattere dell' autografo.
- 13 L'assinità di numerosissime voci sanscrite con quelle delle lingue europee è notata dal Bopp nel Glossarium sanscritum in quo omnes radices et vocabula usitatissima explicantur et cum vocabulis graecis, latinis, germanicis, lithuanicis, slavicis, celticis comparantur, e le consormità, ancor più decisive, delle grammatiche sono poste nel maggior lume dal Bopp istesso nella Vergleichende Grammatik des Sanskrit, Zend, Griechischen, Lateinischen, Litthauischen, Gothischen und Deutschen, ossia Grammatica Comparata del Sanscrito, etc. È da desiderare che l'autore all'una e

all'altra delle sue opere, che sole qui nomino fra le molte già publicatesi su questo argomento, colophonem imponut, per usurpare il linguaggio dei dotti.

14 Il Sassetti intese che Erodoto nella Talia (cap. 100) parlasse dei Vânaprasthi o Abitatori della selva, terzo ordine brahmanico. Vedi la nota <sup>5</sup> alla Lettura II dell'Episodio I, pag. 87. Nella prima osservazione al cap. IV della Porte ouverte pour parvenir à la connoissance du Paganisme caché, operetta preziosa derivata dall'olandese di Abraamo Roger (v. la nota <sup>29</sup> alla Lettura I dell'Episodio I, pag. 78), il passo di Erodoto viene spiegato nel medesimo senso.

16 Nelle Mines de l'Orient (V, 70-80 e 188-196) il chiaro signor barone De Hammer Purgstall publica un Estratto dal libro detto Uter cand (Uttarakânda), ultimo tomo del gran libro Ramaen, libro dell'Incarnazione, communicato da monsig. Münter, vescovo di Selanda. Non ho ricordato quell' Estratto nella Prefazione, perchè non dubito ch'esso sia tolto dal Codice descritto fra gli altri del Museo Borgiano (a carte 163-4) dal padre Paolino, il quale ci fa sapere che l'Uttara-kânda non fu tradotto dal sanscrito, ma ex vulgari indostana lingua per opera del padre Marco dalla Tomba. Così non dubito che questa stessa sia la traduzione italiana dell'ultimo del Râmâyana di cui parla il Jones nella dissertazione, scritta nel 1784, Sugli dei della Grecia, dell'Italia e dell'India. Vedi il terzo volume delle sue opere, a carte 357.

# LA MORTE

# DI YAJNADATTA

DAL LIBRO SECONDO

DEL RAMAYANA.

Dasaratha re di Ayodhya, sentendosi vicino al termine della lunga sua vita, delibera d'inaugurare consorte del regno il figlio Râma, natogli da Kausalya. Tremendi sogni gli annunziano una sventura che sopraviene a cangiare in lutto le feste apparecchiate per l'avvenimento di Râma. Kaikeyi, altra sposa del re, giovane e bella ed a lui dilettissima, madre di Bharata, aveva tra le sue ancelle una Mantharà, deforme, ambiziosa e maligna, la quale per ignote cagioni nemica di Râma, vede arrivata l'opportunità di sfogare il segreto odio, aspettandosi nuovi e più grandi favori. Persuade ella quindi a Kaikeyi che gli onori renduti a Râma sono in danno di Bharata suo figliuolo, e rammentandole che nella guerra tra i Devi e gli Asuri, ossia tra gli Dei e i loro nemici, Dasaratha risensato, dopo grave ferita, tra le sue braccia, le promise solennemente di accordarle due grazie qualunque fossero, appena ne lo avesse richiesto, scaltra-

mente la induce a cercargli la consacrazione di Bharata come re e l'esilio di Râma per quattordici anni. Dasaratha, costernato, si prova indarno di mutare la pertinace volontà della moglie, ed alfine, costretto dalla religione del giuramento, decreta l'esilio di Râma. Questi, rassegnato, senza pur piangere, prende l'abito de' Solitarii, e s'avvia alla selva Dandaka, dov'è rilegato, perchè sia mantenuta la promessa del re suo padre.

Nelle Letture seguenti, Dasaratha racconta a Kausalya per qual cagione egli fosse fino dalla prima sua gioventù condannato a tanta sciagura; poi esce di vita consumato più dal dolore che dall'età.

Il testo su cui ho condotto la mia versione è quello publicato dal Chézy a Parigi, nel 1826, sopra un codice della Biblioteca Reale con iscrittura bengalica, ed accompagnato da un'analisi grammaticale, da due traduzioni, etc. Il medesimo testo, prima che il Gorresio si accingesse alla edizione dell'intero poema, secondo la recensione che dal nome della regione centrale della Bengalia, dove fu fatta, dicesi gaudana, era stato ripublicato con lettere devanâgariche, nel 1829, dal Loiseleur Deslongchamps.

# EPISODIO PRIMO.

## LETTURA PRIMA'.



Infortunio crudele il regnatore <sup>2</sup>
Dasáratha colpi quando a le selve
Il fortissimo <sup>3</sup> Râma esule andava,
E Lacshmàno <sup>4</sup> con lui, minor fratello.

Per l'esilio di Râma e di Lacshmano Intenebrossi lo splendor del sire, <sup>6</sup> Come quello del Sol se ne'celesti Spazi vien meno <sup>6</sup>. Lagrimò sei giorni Lo sconsolato; al fin, mentre al suo mezzo Era la notte, ricordò un amaro Caso de'suoi prim'anni, e, ricordando, Così proruppe a dir con la divina

## wovw.libtool.coepisodio primo

Causalia <sup>7</sup> sua: Se vegli, o donna, al fianco D'infelice marito, odimi attenta!

Tutto che l'uomo opra quaggiù, di lode Degna sia l'opra, ovver di biasmo, il frutto, Ben che talor gl'incresca, il frutto sempre Col tempo ei ne côrrà. Quindi se prima De l'opre il peso non pensiamo, inetti Ne chiama il saggio. Chi de l'âmre 8 il bosco Gittato a terra, in vece sua ponesse Lo sterile palåso 9, in van dai fiori I frutti attendería, chè non li dona L'anno al palâso. Io l'arbore infelice, Io lo piantava: e Râma abbandonato Per un funesto di mia mente errore Fuor di senno oggi piango. Ne'prim'anni Io m'era allor che a non veduto segno, Dove s'udía lontano un suon, lo strale, Ahi misero! scoccando, d'esecrata Opra mi feci reo. Così la tazza Infetta di veneno ai labri appressa Fanciullo ignaro. Non ancor mia sposa Eri, ed ancor giovene regio 10 io m'era; Invocate scendean larghe le piove 11 D'amor l'ebrezza 13 a risvegliar nel seno De la natura, e già l'astro sovrano

L'umor consunto de la terra, e tutta Accesala di sè 13, facea ritorno Da le nordiche <sup>14</sup> piagge a l'altre opposte Ove quelli che fùro insieme adunansi 15; Si vedeano velarse i firmamenti Di graziose nubi, e rallegrarse Gli aïroni, le sáranghe e i pavoni 16, E recar le grand'acque oltra le sponde Le limpide correnti immacolate, E tutta da le piogge alme la terra Confortata, e di nove erbe vestita Sorridere ai piumati ebri d'amore. Questi giorni volgean quando sospese Due faretre a le spalle, e preparato L'arco fra man tenendo, io m'avviava De la Sarayû 17 al margo. Ivi m'addusse Voglia imprudente di ferir taluno De'selvaggi animali 18 che nel fiume Scendono a dissetarsi in su la sera; Quand'ecco il suon d'un'anfora che prende L'acqua e se n'empie, a me strepito sembra D'una fera che beve. In su la cocca Ben piumato adattando acuto dardo, Dal destin 19 fatto cieco, a quel rumore Lo drizzo, e tosto voce odo tremante:

## WWW.libtool. EPISODIO PRIMO

- « Sono ucciso, gridar; perchè quest'arme
- » Su me innocente da l'austera vita? 20
- " In me chi vibra il colpo empio? Scendeva
- » L'acqua a raccôrre ove deserto è'i fiume,
- » Chi mi percote a morte? Di che reo
- » Son io? Di cieco estenuato veglio
- » Che la vita strascina entro la selva
- » Con salvatico vitto, e solitario
- » I numi onora <sup>31</sup>, anche nel cor di lui
- » È piombata la freccia, chè perduto
- » È l'unico suo figlio. Infruttuosa
- " Chi sia che non la chiami opera stolta
- " D'inesperto garzone? 22. E pur non piango
- " Io no la vita mia così distrutta,
- » Ben la madre ed il padre, ahi miserelli!
- » Ambedue curvi e ciechi. Io sol per lungo
- " Tempo nudrii la lor cadente vita,
- " Or che ai cinque elementi <sup>23</sup> il corpo mio
- » Si ricongiunge, il di come trarranno?
- » Lo spietato chi fu che d'un sol dardo
- » Noi, tre meschini uccide, a scarsi frutti
- » Ed a l'erbe contenti e a le radici? ». Tal voce udendo inorridii, di mano L'arco mi cadde, m'appressai, lo vidi In mezzo al cor ferito. Avea sul fronte

Rannodata la chioma <sup>24</sup>, una ferina
Pelle il copria, disteso il giovinetto
Era de l'acque al margo. In me gli sguardi
Fisando, il cor gravemente piagato,
Così disse, e parea ch'arder col foco
De l'ira sua <sup>25</sup> me misero volesse:

- « In che ti offesi io mai de la foresta
- " Tranquillo abitator? Le sacre linfe
- " Io qui prendeva pel maestro 36 mio;
- " Perchè morto mi vuoi? Poveri, ciechi,
- » Senza chi li sostenga i cari miei
- " Entro la selva attendono s'io torni...
- " Tre vite con un dardo ecco distruggi,
- " Me, la madre ed il padre. Ah crudel, dimmi
- » In che siam rei? De'patimenti ah! questo,
- » Questo un frutto non è, nè de l'amore
- " Che m'ha fatto cercar gli alti dettati 17:
- " Chè allor nascosto non sarebbe al padre
- " Com'io qui mora. Infelice! e se noto
- » Ciò pur gli fosse, or che faría del dolce
- » Lume degli occhi e de le forze privo?
- " Una pianta così la sua compagna
- » Non può salvar da la scure imminente.
- » Vanne al padre, o Raghuide 38, e digli tosto...
- " Che, imprecando, ei non t'arda come secca

#### 40<sub>VW</sub> EPISODIO PRIMO. — LETT. PRIMA

- » Arbore il foco. Questa via conduce
- » A la capanna; va, prega che l'ira
- » Su te non versi. Ma lo stral dapprima
- " Tommi dal cor, che serpe come folgore,
- » E i miei spirti distrugge. Almen dal ferro
- » Libero il petto, io spiri! Un sacerdote
- » Non son di Brahma, del perdon ti affida;
- » Chè se a Brahma rinacque \* il genitore,
- » È una donna sudréa <sup>30</sup> la genitrice.
   Con duro sforzo allor, tutto tremante,
   Dal cor che palpitava il ferro io trassi,
   Ed egli il pio guardandomi spirò.

Così poich' ebbe del gran Rishi <sup>31</sup> il figlio Là trovata la morte, e me improvviso E con me la mia gloria al suol prostrata, Mi si confuse l'alma, e dentro immenso Disperato dolor precipitai <sup>32</sup>.

## LETTURA SECONDA.



Dal sen gli tolsi l'ardente saetta
Simile a serpe, pigliai l'urna e mossi
A l'abituro de'parenti. Quivi
Squallidi, ciechi, annosi e non aventi
Soccorso li trovai, come augelletti
Cui tarpate fur l'ali. Eran seduti
L'un presso l'altro a ragionar di lui;
Mesti il figlio bramavano, impazienti
Del suo ritorno, e non sapean che privi
Io già li aveva de la dolce vita.

Poi ch'ebbe il suono de'miei passi inteso, Il solitario mi chiamò: « Sì a lungo,

- " O Jajnadatta 1, onde gl'indugi? Al padre
- " Le labra arse disseta! In riva al fiume
- " Troppo, o diletto, ti spassavi. Ansiosa

#### 19/WW. libtoo EPISODIO PRIMO

- » Era intanto la madre. Ma se forse
- » Di molestia cagione i genitori
- " Ti furo, a lor perdona, e a lungo soli
- » Non lasciarli più mai. Di moto io privo,
- » Or lo ritrovo in te, luce tu sei
- » Per me che più non veggo, a te legati
- » Sono gli spirti miei... Chè non favelli?... ».
  Pien di lagrime interne che fean groppo
  Ed intoppo a la voce, ambe sul capo
  Fra rispetto e terror poste le mani <sup>2</sup>,
- · Risposi lui con accenti interrotti:
  - « Nato nella tribù de'combattenti 3
  - " Io Dasáratha son; non son tuo figlio.
  - " O buoni, o pii, qui vengo a voi, commesso
  - » Involontario orribil fatto. Armata
  - " La man de l'arco, m'avviai del fiume
  - » Verso la sponda di ferir bramoso
  - » Qualche belva ivi scesa a dissetarsi.
  - " D'un vase che prendea l'acqua, il gorgoglio
  - " Rumor di fera mi sembrò che beve...
  - " Il tuo figlio ferii... mandar un gemito
  - » Lo intesi; ma già côlto in mezzo al petto
  - » L'avea la punta. M'appressai tremando,
  - " Vidi il pio giovinetto. A suon fallace
  - » Io la freceia scoccai; di mezzo al core

- » Gliela tolsi; ei gli spirti abbandonando
- " Andava al ciel, ma pria per voi gran tempo
- " Sospirò 4. Ciecamente il tuo diletto,
- " Pur troppo! io spensi: or tu de l'ira il foco,
- » Poi che m'udisti, non versarmi sopra ». Quand'ebbe inteso ciò disvenne e parve Senza vita alcun tempo; indi a gran pena Risensando, gemette, e così disse:
  - « Se reo di scelerata opra a me tosto
- » Non la svelassi, arse n'andrian dal vampo
- » Del mio imprecar fin le tue genti. Ucciso
- » Da conscia man cadesse un eremita ,
- » Quella morte faria tosto dal trono,
- « Ben che su basi eterne stabilito,
- » Il medesmo cader così temuto
- » Portator de la folgore 6. Spezzato
- » In sette parti balzerebbe il capo
- » De l'uccisor di chi la diva essenza
- » E i Vedi indaga solitario austero 7.
- » Ma poichè, no 'l sapendo, il figlio mio
- » Uccidesti, ancor vivi. Lo spavento
- » De'Raghuidi <sup>8</sup> ora cessi, e là mi guida
- » Ove il mio giovinetto da crudele
- » Dardo ferito giace, ei di me cieco
- » Sostegno unico e solo. A terra steso

#### vt4vw.libtool.EPISODIO PRIMO

- " Vo'carezzarlo ancor. Dato mi sia
- » Tanto di vita che un'ultima volta
- » Toccar io possa il figlio mio! Quel corpo
- » Inondato di sangue, que' capegli
- » Scarmigliati, io lo tocchi, e meco questa
- » Misera donna, già in poter caduto
- » Del re de la giustizia °. Allora al tristo

Loco gli addussi io solo, io solo posi

La loro man su l'esanime corpo.

Poi che senza speranza in gran desío L'ebbero accarezzato, un doloroso

Forte grido mettendo su la gelida

Total Bridge monorage par la Bourda

Spoglia caddero entrambi; e ribaciava

La genitrice il volto inanimato,

E come di dolor suona il presépe

Se rapito a la madre è il dolce parto 10,

- Queste allora s'udían voci pietose:
- · " Più de la vita a te cara non sono?
- » Or che intraprendi si lungo viaggio
- » Chè non mi parli? Oh pria che m'abbandoni,
- » Dammi, o caro 11, un amplesso; o figlio, irato
- » Perchè mi sei? Perchè non mi rispondi? ».

E tosto il padre ei pur le fredde membra

. 2 waste it patric of put it include memb

Toccando favellava al figlio estinto,

E pareva che ancor vivo il credesse:

- « Forse il padre io non sono? E costei forse
- » Non è la madre che quà venne? Ah sorgi,
- » Sorgi, o figlio, e ne abbraccia. Io per la notte
- » Di chi la voce udrò che nella selva
- " Come la tua dolce si levi, e'l libro 12
- " Legga al mio cenno? E data fine ai riti,
- » Quando, purificato, avrò l'offerta
- » A Pávaca 13 promosso, chi le gelide
- " Mie piante scalderà con man pietosa?
- » Chi d'erbe per la selva e di radici
- " ln cerca moverà per noi che, ciechi,
- » Saremo tutti nel desio del figlio
- » Che ci sciolga il digiuno? E questa tua
- » Cieca madre dagli anni e dal devoto
- " Rigor lungo consunta, oh come in vita
- » Ancora io cieco la terrò? Perduto
- "È il mio vigore. Arrestati, a le case
- » Non ti assrettar di Jama 14. In compagnia
- " Doman noi tutti a quelle case andremo,
- " Chè non dopo gran tempo sviluppati
- " Fiéno dal corpo per dolor gli spirti,
- » E ne la morte giaceremo. Allora
- " Io misero a Vaivásvata 15 pregando
- " Dirò: Concedi il guiderdone al figlio
- " Che con te s'accompagna. E tu, diletto,

#### WWW.libtool.comprodio Primo

- » Poi che innocente per l'altrui misfatto
- » Ucciso fosti, i mondi 16 degli eroi
- » Che non tornano più 17 consegui al fine;
- » Consegui al fine quelle stanze eterne 18
- » A cui le pure e penitenti vite
- » Saliro, e i sacerdoti obedienti
- " Del Maestro 19 a la voce, e gli eremiti
- » Che dei Vedi 20 i volumi e dei Vedanghi 21
- » Seppero tutti quanti. I giusti e pii
- » Regi là sono, Nähusha 23 e Jaiâti 23
- » Con altri ancora. Là gli sposi in Brahma
- » Castamente vissuti 24, e i generosi
- » Che il pan, l'auro, gli armenti e le feconde
- " Terre largiro 35. Ivi color che asilo
- » Donavano securo, e i coraggiosi
- » Del vero amici 36. A quelle stanze eterne
- » Con quello stuolo fortunato ascendi,
- » Figlio, e di me ricorditi. Chi nacque
- » Di sì eletta famiglia <sup>97</sup>, in basso loco
- » No certamente non cadrà; ben l'uomo,
- » Ben l'uomo vi cadrà per la cui mano
- " Qui tu giaci trafitto, unico mio! " 28.
   Così lo pianse, e lo piangea con lui
   La sua compagna. Indi a gettar la pura
   Onda sovra la spoglia apparecchiossi,

#### LETTURA SECONDA

Ed oppresso avea 'l cor. Quand'ecco assunta Forma divina, su celeste carro Mirabile a vedersi, il figlio apparve, E di là volse a' suoi queste parole:

- " L'amor ch'ebbi per voi pura mi valse
- » Sublime casa <sup>29</sup>, e voi che la cercate
- " Voi presto l'otterrete. Or fine al pianto;
- » Nessun delitto in questo re: La terra
- Non d'altro modo abbandonar dovea ».
  Disse, e in cielo sali. Forma divina
  Ei rifulgea nell'etere, portato
  Su mirabile carro. E'l solitario
  Poi che, aiutando la consorte, il figlio
  Ebbe d'acqua cosparso <sup>80</sup>, le man strette
  Sopra il capo mi disse: « Hai de la luce
- » Senza volerlo, il so, privo il mio caro . . .
- » Pur a tremenda angoscia ti condanno:
- » Così come piangendo un figlio mio
- " Uscir dovrò di vita, e tu di vita
- Un tuo figlio piangendo uscir dovrai ».
   Questa condanna udita, a la cittade
   Feci ritorno; e poco tempo il tristo
   Padre a lui sopravisse <sup>31</sup>. Oggi compirsi
   Sopra me designato la parola

Sento del sacerdote. A me consunto

Dal desiderio del figlio perduto Già fuggono gli spiriti, la luce Gli occhi non vedon più, disordinata È la memoria. Ecco incalzar mi sento Dai nunzii di Vaivásvata 32. Il mio Râma Più, mai più non veder, così gli spirti Mi distrugge com' arbori crescenti Su la ripa d'un flume se li porta Gran forza d'acque 33. Ah! se baciarmi ancora Râma sentissi, e favellarmi ancora Reduce al fin, vivrei, certo vivrei Oual se l'ambrosia 34 delibato avessi Io povero mortale. Ma qual sorte Di questa più crudel, donna diletta? Non visto il caro volto uscir di vita! Pur compiuto l'esilio, il rivedranno Le genti fortunate in Aiodhia 35, E sembrerà dal cielo Indra 36 disceso. Non mortali, ma dei quelli che il volto Simile a plenilunio sereno 37 Rivedranno di Râma, e 'l suo bel riso Candido, grazioso, e'l dolce sguardo Qual foglia di ninfea 38, quale la luna: Come fior di ninfea 39 quando si spiega; Come de gli astri la regina quando

#### LETTURA SECONDA

Inargenta l'autunno 60. Oh fortunati
Voi che il vedrete ancor! — Così sul tolto
Figlio gemendo quel pastor di genti 41
Al fin pervenne di sua dolce vita,
Come la luna che vanisce in cielo
Al finir de la notte. « Ahi Rama! ahi figlio! » 42
Con questi accenti abbandonò gli spirti 43.



# LE NOZZE DI NALA E DI DAMAYANTI

DAL LIBRO TERZO

DEL MAHA-BHARATA.

#### 

Yudhishtira re d'Indraprastha e primogenito de Panduidi, la cui guerra coi Kuruidi loro cugini per la dominazione dell'India è il tema del Mahâ-Bhârata, vinto un giorno nel giuoco de dadi da Duryodhana suo principale nemico, fu in pena condannato a stare co' suoi fratelli per anni dodici in una foresta. Quindi il nome di Vanaparvan o di Libro della foresta al terzo del poema. In un episodio di esso, il Brahmano Vrihadasva, compagno dell'esilio di Yudhishtira e de' fratelli, racconta loro, per alleggerirne il dolore, i casi di Nala re de' Nishadhi che pei dadi egli pure perdette con più acerba sventura

regno, ricchezze, sposa e figliuoli; ma alfine, meglio ammaestrato nel giuoco da Rituparnâ, re d'Ayodhyâ, riebbe felicemente tutto il perduto.

Le prime cinque Letture dell'Episodio, nelle quali è narrato come Nala s'innamorasse di Damayanti e Damayanti di Nala, e come la costante e non ambiziosa fanciulla, superati gli inganni di quattro immortali, accesi pur essi della sua singolare bellezza, lo scegliesse suo sposo, possono stare da sè, e sono quelle di cui presento la traduzione. Questa deriva dal testo publicato, con un'interpretazione latina e con annotazioni critiche, da Francesco Bopp, nel 1832, in Berlino.

## EPISODIO SECONDO.

## EPISODIO SECONDO

### LETTURA PRIMA



#### Vrihadasva disse: 1

Nalo, di Viraseno inclita prole,
Era forte tra i regi <sup>2</sup>, era d'amiche
Virtudi ornato e bello e di corsicri
Domatore. De' regi a fronte stava
E il re pareva degli dei, <sup>3</sup> chè sopra,
Sopra tutti i mortali rifulgea
Come Aditia rifulge in ciclo <sup>4</sup>; a Brahma
Fedele, i Vedi <sup>5</sup> conoscente, eroe,
De' Nishadi <sup>6</sup> signor, degli acshi <sup>7</sup> amico,
Veridico, di carri agitatore <sup>8</sup>,
Desio d'egregie donne <sup>9</sup>, alma sublime,
Frenante i sensi, difensor di genti,
Ottimo degli arcieri al par di Manu <sup>10</sup>.
Sui Nishadi costui; Bhimo regnava,
Un altro eroe, sui popoli Vidarbhi <sup>11</sup>,

## www.flibtool.compsodio secondo

Di tremenda possanza 13, accompagnato A tutte le virtù. Desio di prole Avea, nè prole gli era data. — Or quale Oprasse ad impetrarla opra cortese, Di Bhárata nepote 13, odi! A le regie Case Dámano venne, il glorioso Savio di Brahma 14. Lo accogliea quel rege Splendidamente, e gli allegrava il core. Benigno il savio al rege e a la regina D'una figlia fe'grazia, margherita De le fanciulle, e di tre figli egregi; Damianti; e Damáno, e Danto, e Damo 16 Ottimi figli, e formidati in guerra.

Ma le forme e la gloria e lo splendore

E le grazie e gli averi a Damianti

Fama acquistàr ne'mondi. Uscita a pena

Di puerizia, cento belle schiave

Le faccano corona e cento amiche,

Come d'Indra a la sposa 16. In mezzo a quelle

La Bhimide vaghissima, di tutti

Adornamenti decorata, splende,

Folgor 17 l'aspetto, e i grandi occhi simile

A la sposa di Vishnu 18. Unqua fra'numi,

Nè de'giardini di Cuvéra eterni

Fra i custodi, 19 fu vista una sì bella,

Non pure in terra; chè de'numi istessi Potea l'alma turbar la giovinetta <sup>20</sup>.

Senza pari quaggiù, primo de'forti \*1 Nalo imperava, ed in corporea forma Parea Candarpo 33. Celebrarlo udía Damianti da'suoi con gran diletto; Nalo da'suoi con gran diletto udia Celebrar Damianti. Amor destossi. Nè s'eran visti 28; e più cresceva il suono Di lor virtudi al mondo uniche e sole, Più it desio s'inflammava. Occultamente l)'una selvetta al ginecéo 24 vicina Geme il garzon fra l'ombre, chè lo vince Prepotenza d'amor. Vede uno stuolo Venir di cigni 25 sfavillanti d'auro 26, Ed un ne arresta, e favellar lo ascolta: " Uccidere, o signor, già non mi devi, » Se grazioso mi vuoi <sup>27</sup>. Con Damianti » A memoria t'avrò, nè d'altri mai " Sarà che di te solo il suo pensiero ". A quegli accenti de la terra il sire Libero lo tornava. Il vol dispiegano Verso i Vidarbhi, e fra le mura eccelse De la stessa Vidarbha, appo la reggia,

Calano innanzi 28 a Damianti i cigni.

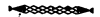
#### WW28/ | | EPISODIO SECONDO - LETT. PRIMA

Ella li vide, vagheggiò la pura
Mirabil forma, e s'affrettò gioiosa
Con le compagne ad arrestarne il corso.
Invan: fra le delizie del boschetto
Sbandàrsi tutti, ma non sì che tolto
Fosse di più scontrarli a le fanciulle.
Scontra ognuna un suo cigno, e quel soltanto
Di Damianti in suono uman parlava,
E dicea: "Damianti! È fra le genti
"De'Nishadi un garzone, e Nalo ha nome,

- » È signor de la terra, e somigliante
- » Ai figliuoli del Sol <sup>19</sup>, chè fra i mortali
- » Non è chi lo pareggi. Oh di costui,
- » Se tu sposa ne fossi, il frutto avria
- » Questo tuo fiore di bellezza, o bella!
- » Non che gli uomini, i Devi 50 ed i Gandharvi 31
- » E gli Uraghi 39 vedemmo ed i Racshási 33,
- » Pari a lui non vedemmo. Egli decoro
- " De'mortali, tu bella margherita
- De le mortali, oh degne nozze eccelse! ».Damianti l'udia; poi: « Così parla

A Nalo », gli dicea. « Così » <sup>34</sup>; rispose L'alato messaggiero, e ritornando De' Nishadi al signor, fido esponea De la donzella innamorata il core.

## LETTURA SECONDA.



#### Vrihadasva disse:

La donzella real, dopo la voce
Lusinghiera del cigno, oblia sè stessa,
E sol Nalo ricorda. È la sua mente
Schiava a' pensieri; scolorita il volto,
E mesta, e tutta ne'sospiri. Or alto
Levava il volto, or meditava, e fuori
La diresti di senno. A l'improvviso
Pallida si facea, l'animo sempre
Le occupava un desio; non più nel sonne,
Ne le mense non più, non più nei noti
Volti piacer trovò, nè il di riposo

#### w59w.libtool.cenisodio secondo

Nè la notte gli dona. « Ahi! ahi me misera! ». Così sclamava, e a lagrimar tornava! <sup>1</sup>.

A quel pianto, a quegli atti egra de l'alma La conobber le amiche <sup>2</sup>, e de' Vidarbhi Ne avvisarono il re. Grave pensiero Diessi costui de la diletta sua:

- " La mia figlia perchè non ben secura
- Oggi sembra in suo senno? 3». E poi, chè giunta
   Era degli anni al fior, le concedea
   Libera scelta d'uno sposo. Ai grandi
   Custodi de la terra invito fece:
- « Eroi, venite 4; e Damianti elegga
- "Liberamente". Allor per la solenne
  Elezione, a l'invitar di Bhimo,
  Tutti di Bhimo ne la reggia i regi
  Convennero. Sonar di trascorrenti
  Rote e d'alti nitriti e di barriti
  D'elefanti le strade e di cavalli <sup>6</sup>,
  E d'uomini gran forza li seguiva
  Con vaghi serti in mille guise adorni,
  Bellissimi a vedersi. Ai generosi
  Degno facea solenne accoglimento
  Bhimo da le gran braccia <sup>6</sup>, e quei con esso
  Occupavan la reggia in grande onore.

Nårada intanto e Párvata 7 di grande

Spirto dotati e d'alta intelligenza

E di somma virtù, fra'dei sapienti
Ottimi dei, d'Indra <sup>6</sup> avviàrsi al mondo,
E ne le case entràr del re de'numi
Che li onorò salute a lor pregando
Ed immortal felicitade immensa.

#### Narada disse :

A noi salute i:nmensa, e de le genti Vivan per tutto il mondo i difensori! O Maghávano <sup>9</sup>! o nume! o signor nostro!

#### Vrihadasva disse:

E quei che Bali un giorno e Vritri uccise 10

- A Nârada parlò: « Tutto de' giusti
- » Custodi de la terra che, posposta
- " La vita, entrano in campo e a viso aperto
- " Vanno in tempo coi dardi incontro a morte.
- » Tutto è di lor questo perpetuo mondo,
- " Questo di gioie inessiccabil fonte 11.
- " Dove i Cshatrii 13, gli eroi? Chè non li veggo
- " A me venir que'dolci ospiti miei ".
  - " Odi, o Sacro 13, perchè, l'altro risponde,

## 52 EPISODIO SECONDO — LETT. SECONDA www.libtool.com.cn

- » Tu non vedi gli eroi. Chiara è la figlia
- » Del signor de' Vidarbhi, a tutte prima
- » Damianti in beltà. Scelta fra breve
- » Fatto avrà de lo sposo. A quella scelta
- " I re tutti e dei re salgono i figli,
- » Chè lei bramano sol, gemma del mondo ».
  La divina sua voce intenti udiro

Gli altri immortali, ed Agni 14 era con loro.

Indi: « Scendiam pur noi »; dissero lieti:

E tutti allor coi seguaci e coi carri

Scesero fra i Vidarbhi ove chiamati

Erano de la terra ampia i custodi.

Nalo a l'invito egli pur venne, e l'alma Piena avea di letizia e di speranza

In Damianti. Lo mirâro i numi Star su la terra, ma del dio che pone

Star su la terra, ma dei dio che pone A tumulto le menti <sup>15</sup> aver la forma.

Fulgido come il Sol mirârlo i numi,

E di tanta bellezza li comprese

Meraviglia e stupor. Poi, contenendo

In aere il cocchio, scesero dal campo

- De le nubi, ed: « O re! dissero, o primo
- De're, sapiente Nalo, a noi soccorri,E del nostro venir porta novelle ».

## LETTURA TERZA.

**€2)(\$28** □0 □ \$3(\$2\$2\$

#### Frihadasva disse:

- « Farò il vostro voler », Nalo promise; Poi le mani incavando, e l'una a l'altra Ponendo <sup>1</sup> lor chiedea: « Chi sete? e nunzio
- " Chi m'aspetta? E che far deggio per voi?
- " Porgete il vero ". Uno di lor rispose:
- « Gl'immortali ravvisa, e qui ci trasse
- » L'amor di Damianti. Indra son io,
- " Agni è questi, su l'acque il terzo impera \*,
- " L'ultimo, o re, degli uomini dissolve
- » La corporea compage, e Jama 3 ha nome.

#### 34WW.libtoolerisodio secondo

- » Or tu ne annunzia a Damianti, e dille:
- " I custodi del mondo, Indra sovrano
- » E gli altri di vederti desiosi
- " Vengono a te; te bramano gli eterni,
- " Váruno ed Agni e Jama e Sacro istesso.
- " Un di questi immortali a sposo eleggi ".
  Di Sacro a le parole, il reverente
  Atto serbando ancor, Nalo rispose:
- "Questo sol non cercarmi. Chi perduto
- w Questo sor non coronini. cin per aux
- » Non abbia il senno, a la diletta sua
- » Che risponda ad altrui chieder potría?
- » Risparmiatemi, o numi! o re supremi! ».

#### Gli Dei dissero:

- « Farò ». Tal dianzi promettesti a noi,
- " De' Nishadi signor! Perchè disciorti
- " Da la promessa or vuoi? Cessa gl'indugi,
- " De' Nishadi signore! Il voler nostro
- » Compi ». E l'altro dicea: « Guardate sono
- » Gelosamente le sue case; entrarvi
- » Non m'è dato. Entrerai », Sacro rispose.

Nalo allor: " Tu lo imponi ". Indi a le case

Di Damianti s'avviò. La vide

Da una turba d'amiche attornīata,
Tutta fulgore e venustà le forme
De le tenere membra, ed avvenente,
Leggiadra la cintura, e gli occhi bella,
Che l'altre tutte nel candor vincea
Come luce di luna. Egli guardando
Il bel viso, maggior farsi sentía
La potenza d'amore, e nondimeno
Fedele a la promessa, amor frenava.

Ma tutte, quando entrò, si commovevano Le vaghe giovinette, e tutte assorsero Vinte da la sua luce, e di letizia Inondate, ammirando, il celebravano; Nè gli dicean parola, ma de l'animo Con le intrinseche forze onor gli feano:

- " Oh forme! oh belle forme! oh portamento
- » Altero del magnanimo! Chi sei?
- " Un nume? un Yacsho? anzi un Gandharvo? \*". E motto Non poteano formar, da la sua luce Vinte le belle e pudibonde vergini.

Il prode sorrideva, e Damianti Che prima avea sorriso, a lui parlava Meravigliosa: "Chi sei tu, di tanto

- " Divino aspetto destator d'amore?
- » Al par d'uno immortale entrasti, o forte!

#### 56 WEISODIO SECONDO - LETT. TERZA

- » Ch'io ti conosca, o d'ogni macchia puro!
- » Come venisti? E per che modo ad uomo
- » Visto non eri? chè guardate sono
- » Gelosamente le mie case, e'l rege
- » Ha severo il comando! ». E Nalo a lei:
- " Nalo io sono, o gentile! Ambasciatore
- » Vengo de' numi. Te bramano i numi,
- » Váruno e Jama ed Agni e Sacro istesso.
- " Un di questi immortali a sposo eleggi,
- " O leggiadra! Il poter che ogn'altro vince,
- " Dai celesti sortito, a me concesse
- » Entrar non visto; me non vide alcuno,
- " Verun non mi si oppose. A questo fine
- " Quà dagli oftimi dei mandato venni;
- " Or tu adempi, o beata! il tuo desire ".

## LETTURA QUARTA.

#### Vrihadasva disse:

Ella i numi adorò, sorrise al rege, Poi gli dicea: « Qual ti consiglia il core

- » De la tua vita la compagna eleggi.
- » Che più per te far posso? Io certamente,
- » E s'altro è mio, tutto è già tuo. Le nozze
- » Stringi, o signor, da te bramate. M'arde
- " Il discorso de'cigni. A che raccolti,
- » Se non perch'io ti scelga, i re qui sono?
- " Ah se colei che te soltanto onora,
- " Tu che largire onor le puoi, risiuti,
- " Veleno, fiamme, acqua, catene pronta
- » Io per te incontrerò ' ». Queste parole

#### V58VW.libtool.EPISODIO SECONDO

Ella proferse, e Nalo a lei : « Presenti

- » I custodi del mondo, a l'uom ti volgi?
- » Di natura agli autori il pensier leva,
- » Agli altissimi dei, chè non agguaglio
- » Nè pur la polve che il lor piè calpesta!
- " ll mortal che și fe'di mal gradita
- » Opra agli eterni reo, corre a la morte.
- » Ma tu salvami, o bella; e de gli eterni
- » Scegli i più alti. Han d'ogni macchia puro
- » Il vestimento, e varie le celesti
- » Ghirlande, e non terrena opra li adorna,
- » E numi sono: i numi ottieni e godi.
- » Quei che tutta la terra in poco stringe,
- » Poi la inghiotte, il signor de'numi Hutaso 3
- » Chi sposo no 'I vorria? Quegli il cui scettro
- » Adunò per timor tutte le turbe
- " Degli animanti e le fe' giuste alfine 1,
- » Chi sposo no'l vorría? Chi non quel giusto,
- » Quel dei Danavi eccelso e de' Daiti
- " Trionfator, di tanti iddii lui primo
- » Chi sposo no 'l vorria? 4. Dubio veruno
- » Non t'ingombri il pensier se di natura
- » Tra i guardiani ami la scelta, e accogli
- » De l'amico la voce ». Allor, le gote D'umor bagnando di mestizia nato,

# www.libtool.com.cn

Damianti rispose: « I numi adoro,

- » Re de la terra, e te consorte eleggo:
- » Ouesto vero io ti dico ». E Nalo a lei

Trepidante e le man conserte ancora:

- " Io che di nunzio ufficio assunsi, or come
- » In mio favor m' adoprerò? La data
- » Fede ai celesti non terrò? Me stringe
- » Il dover mio. Se in avvenir concessa
- " Libertade mi sia, liberamente
- » La propia causa sosterrò; pensiero
- " Di ciò prendi, o beata! ". Allor con lenta

Voce rotta dal pianto, che velato

Il dolce riso avea, pur non estinto,

Damianti gli disse: " Utile stimo

- " Un consiglio, o signor, nè colpa alcuna
- » A te apposta sarà. Vieni, e con teco
- " Indra pur venga, e dopo lui lo stuolo
- » Degli altri numi, e la mia scelta attendano.
- " Te, presenti del mondo i difensori,
- » Io nomerò; salvo d'accuse andrai ». Udilla il rege, e a' dei tornò. Veduto

L'ebbero a pena, il domandar: « Trovasti

- » La giovinetta dal dolce sorriso?
- " E che disse per noi? Le sue parole,
- " O straniero a la colpa, a noi ripeti.

## WAQV. LEPISODIO SECONDO — LETT. QUARTA

#### Nalo disse:

- " Messaggier vostro a Damianti, entrai
- " Le magnifiche porte, nè veruno
- » De' vegliardi mi scôrse a guardia posti.
- " Tanto provide il poter vostro. Intorno
- » Le stavano le amiche, e di me tutte
- » Improvviso stupir. Tosto parola
- " Tenni di voi; ma sconsigliata ahi troppo!
- " Me chiede la gentile, ottimi numi,
- » E mi parla così: Vengan pur tutti
- " Gli eterni teco; libera è mia scelta;
- " Te nomerò, Nishadio prence, e colpa
- » Non ti fia data. A voi fedele io porto
- " Il suo voler; vostro è il potere, o sommi! ".

www.libtool.com.cn

# LETTURA QUINTA.

**→※)→〈※※※※)→〈※・** 

### Vrihadasva disse :

In tempo fausto, in di sereno e puro, In solenne momento <sup>1</sup> i re chiamava Bhimo re de' Vidarbhi. Accorrer tutti, Da l'amor travagliati, e la donzella Tutti sperar. Le porte <sup>2</sup> splendïenti D'auree colonne entrando, in su la scena Parvero, di leoni a somiglianza Che salgono sul monte. Per diversi Scanni sedean recando in su la testa Serti olezzanti, ed a l'orecchio pure

# 42 EPISODIO SECONDO www.libtool.com.cn

Fulgide gemme. Si vedea ne l'ampie Braccia la regia possa <sup>3</sup>; e la cesarie <sup>4</sup> E gli occhi e i sopracigli e tutto il volto Riscintillava come gli astri in cielo.

Ne la pura adunanza, a la temuta Bhogávati simíl, simíle a fera Di tigri compagnia che si raccoglie In montana spelonca <sup>5</sup>, entrò la vaga Damianti, e de're gli occhi e la mente Rapía con lo splendor. Su le sue forme Lo sguardo avean deposto immobilmente; Pur lì, pur lì <sup>6</sup> fisavansi. Poi mentre Onor si dava degli eccelsi ai nomi, Cinque mirò di non dissimil viso La fanciulla, e confusa il suo diletto Scernere non sapea; tanto i celesti Nalo assomiglia. Li riguarda; e Nalo, Nalo ciascun li sembra 7. « Oh, per che modo. » - Pensava, - i numi, per che modo il sire » Conoscerò? ». Ciò rivolgeva, e forte S'affligeva cercando le descritte Insegne <sup>8</sup> de gli dei. « Quelle che ascolto » A'vegliardi narrar divine insegne, » Non veggo alcun che quì se n' fregi, e tutti

» Al suol pongono il piè ». Poich'ebbe a lungo

# www.libtool.com.cn QUINTA

Guardato e riguardato, il tempo al fine Di far ricorso a' dii giunto le parve.

Con la voce adorando e con la mente, E le mani intrecciando, e trepidando:

- " De'cigni udito il favellar, dicea,
- " Nalo a sposo m'elessi; a me quel solo,
- » Se il vero io pronunciai, mostrin gli dei!
- » Com'è ver che col labro e col pensiero
- " Oltra il dritto non varco, a me quel solo,
- » Se il vero io pronunciai, mostrin gli dei!
- » Com'è ver che de'Nishadi al signore
- " Sposa gli dei mi danno, a me quel solo,
- » Se il vero io pronunciai, mostrin gli dei!
- " Com'è ver che di Nalo è l'alma mia,
- " Di Nalo ogni mio voto, a me quel solo,
- » Se il vero io pronunciai, mostrin gli dei! 9.
- " La sua forma mi svelino, e fra tutti
- " Il regnator degli uomini conosca! ".

Quando de la donzella ebber la mesta Querela udito, e le costanti e vere Parole, e 'l forte amore, e la purezza De la mente, e 'l consiglio, e 'l culto, e 'l core Per quell'unico suo <sup>10</sup>, de le celesti Nascose insegne le fèr grazia al fine.

D'ogni macchia terrena immacolati

## 44 WWW.libtoo EPISODIO SECONDO

I numi vide, immoti gli occhi, e vive De la vita immortal pur le ghirlande Starsi, e la terra non toccar 11. Gettava Ombra il Nishadio su la terra, e'l piede Su la terra poneva, e perituro Erane il serto, ed ammiccava 12. I numi Ben distinse da l'uom; pur l'uomo elesse, Nalo elesse fedel. De la sua veste Toccando il lembo vereconda, un serto Vaghissimo su gli omeri gli pose, E così de la scelta il segno diede 13. Mandàr di plauso allor subito grido I saggi, i regi, i numi stessi; e Nalo, Meravigliando, celebrar. Con lieto Spirto frattanto la diletta sposa Nalo allegrava: " Poichè a l'uom sei fida " In presenza de'numi, eccomi tuo » Come vuol la tua voce, e fin che spirto " Reggerà queste mie membra 14, o leggiadra, " Teco sarò; non dubitar ". Con questi Detti la confortava; indi le mani Giugnendo, e lieti l'un ne l'altro, a' numi, Chè li vedean vicini e prepotenti, · Dimandarno tutela. E quei del mondo Luminosi custodi al re benigni

# www.libtool.com.cn Quinta

Otto grazie impartir. Ne'sagrifici
Veder le ascoste cose <sup>15</sup>, e via secura
Indra gli diede a Sachi sposo; ed Agni
Vita serena ovunque starsi elegga;
E di proprio splendor mondi splendenti <sup>16</sup>
Hutàsano <sup>17</sup> gli diede; e Jama il gusto
Di non concesse al vulgo elette dapi <sup>18</sup>,
E nel cammin de la viitù costanza.
Acque d'alta dolcezza a suo diletto
De l'acque il sire gli concesse, e serti
Di suprema fragranza <sup>19</sup>. Ad una voce
D'un figlio e d'una figlia alma promessa
Gli fecer tutti, e ritornàro al cielo.

A lor sedi tornar, Nalo ammirando
E Damianti, i re. Solenne intanto
La festa de le nozze apparecchiava
Il magnanimo Bhimo. A la sua corte
De' Níshadi il signor, che tutti vince
Gli uomini <sup>20</sup> di bontà, fece dimora
Fin che n'ebbe diletto, indi congedo
Dal suocero pigliando, a le sue mura
Si riduceva. E poichè tocca in sorte
Gli era la gemma de le donne, il sire
Beavasi con lei come chi Vritri
E Bali al suol prostrò, con Sachi in cielo <sup>21</sup>.

### 46 W EPISODIO SECONDO — LETT. QUINTA

Splendea nella letizia a par del Sole, E reggeva i soggetti, e li guardava Fedele al dritto, e, qual di Nâhusha un giorno Il figliuolo <sup>22</sup>, i corsier sagrificava <sup>23</sup>, Ed altre ai numi accette ostie solenni.

Per gli ameni boschetti e pei giardini Si spaziava a un immortal simile Nalo con Damianti. Amati figli, Indraseno egli n'ebbe ed Indrasena.

Così sagrificando e camminando Nel cammin di virtù, la terra altrice D'ogni ricchezza correggea quel forte Degli uomini signore e della terra.



www.libtool.com.cn

# NOTE

AL PRIMO EPISODIO.

# www.libtool.com.cn

### NOTE

#### ALL'EPISODIO PRIMO

#### LETTURA PRIMA.

#### 433 T(3)

- ' Il Râmâyana si compone di sette Libri, ciascuno de' quali dicesi kânda che primamente significa fusto o tronco. Il kânda con una parola premessa accenna quale materia contenga (bâlakânda, la parte che narra di Râma infante; Ayodhyâkânda, degli avvenimenti in Ayodhyâ, etc.); ed ha varie suddivisioni che diconsi Adhyâyâh o Letture.
- <sup>2</sup> L'originale: rájá. I lessici lo derivano da ráj che, oltre il senso di reggere, ha quello pure di splendere, e richiama il radiare latino, ed il raj (paradiso) de'popoli slavi. Alla parentela osservata dal Bopp colle voci latine rego, rex; colle gotiche raginó (impero); reiks (principe); e colla germanica antica rîchi (ricco), aggiungerò quella col righ, scoto-celtico, che dà lume a spiegare l'ultima parte de'nomi degli Orgeto-rigi,

de'Dumno-rigi, de'Vercingeto-rigi potenti nelle Gallie quando Cesare le guerreggiava. Rasch (rosch ove leggasi il punto masoretico), vale capo agli Ebrei, e metaforicamente ciò che riguardasi come sommo e supremo; così il principe, 1 Sam. 18, 17. Jes. 7, 8.

- <sup>3</sup> Fortissimo sta invece di Manu-ja-sârdûle che propriamente significa: inter a Manu-oriundos (homines) -tigride. Intorno a Manu, vedi nota 10 alla Lettura I dell'Episodio II. Il Chezy spiega: a Manu-genitatigride; ma io trovando Manu-ja in senso di uomo, (come manu, manus e manushya affini al germanico antico mannisco e al moderno mann, mensch (uomo). e nota che il sanscrito man è pensare, lo credo sinonimo di nara-sardila che il Bopp nel Nalo, I, 15, a. rende: virorum-princeps. L'irlandese sartulaid, come avvertisce il Pictet (De l'assimité des langues celtiques avec le sanscrit) suona forte. In questo luogo Tigre, come altrove Toro, Elefante, Leone sono figure rappresentanti la forza, la grandezza, il terrore. Ma oggi vediamo i Singi o Leoni del Penjàb assaliti dal Leopardo.
- \* Lakshnuna (così nel testo sanscrito), era figlio di Dasaratha e di Sumitrà, e compagno indivisibile di Râma
  - " Quasi, fuor del suo corpo, un altro spirto ".
- <sup>5</sup> L'originale: vâsavopamam, simile a Vâsava, nome d'origine non ben conosciuta del dio Indra, intorno al quale vedi nota <sup>6</sup> alla Lettura II.
- Upaplavagatam Sûryam tama ivámbare. = Inimpedimentum-euntem Solem obscuritas (tegit) veluti

in coelo. In queste parole del testo da me seguito non è chiara l'allusione alla favola, che per altro si deduce dal testo schlegeliano, dell'Asura o mal genio Ràhu di cui si canta in un altro episodio del Mahà-Bhàrata sull'origine dell'Amrita o Ambrosia, che lanci. di tempo in tempo sul Sole e sulla Luna la testa troncatagli da Vishnu in pena dell'essersi intruso fra'Suri o Dei per gustare del loro cibo. Alla qual favola fa riscontro l'altra egiziana di Tifone che ingoja l'occhio di Oro, e dopo lo rende al Sole. (Plutarco, Intorno ad Iside ed Osiride). Ma Brahmegupta rimproverò i miscredenti, e piamente credette in un Râhu cagione dell'eclissi, sebbene matematico e astronomo insigne. (Vedi, per la sua credulità, il Colebrooke nelle Asiatic Researches, XII, 241; e per la scienza, la versione dei Trattati algebrici, etc. fatta dal medesimo Colebrooke di Brahmegupta e di Bhaskara; Londra, Murray, 1817; Edinburg Review, XXIX, 141; Libri, Hist. des Scienc. Mathém., etc., I, 126 e seg.)

- 7 Kausaly & (così nel sanscrito) deriva forse da Kausala, felicità, o piuttosto dal paese de'Kosali dove regna Dasaratha.
- 8 L'âmra che pure in sanscrito dicesi khûta e rasûla (succoso) è la Mangifera Indica di Linneo. La voce manga ricevuta in Europa sarebbe corruzione malese secondo il Crawfurd del sanscrito mahâphala (gran frutto), onde il telingo mahampala, e nello stesso malese, con altra modificazione più vicina all'origine, mamplam. È avvertenza del dottissimo ed acutissimo Lassen (Indische Alterthumskunde, T. 1, p. 1, 276), che il nome di mahâphala è propriamente dato nel

Lessico all'Aegle Marmelos e che assai tardi venne con questo nome chiamato anche l'Amra o Mangifera. " Le Manghe (così tengo che debba leggersi invece di Marghe nella Lettera del Sassetti scritta in Coccino, a di primo di gennajo, 1886, ediz. di Reggio, 1844, p. 187), nella grossezza contendono, e nella figura e colore gareggiano con le pesche cotogne, e nel sapore e nell'odore, quando son di buona razza. le trapassano di gran lunga; sicchè io, quanto sia per lo mio gusto, confesso non aver mangiato frutta migliore ». E più innanzi ne chiama gli alberi Ambole. se pure anche qui non avvi errore d'amanuense. Nè vuolsi trapassare ciò che ne scrisse un altro nostro viaggiatore, il Gemelli Carreri (Giro del Mondo, p. III. ediz. di Napoli, 1708, p. 78 con figura); « La Manquera è un albero alto quanto un buon pero con frondi però più grandi e più delicate. La Manga, ch'è il suo frutto, è pesante e schiacciata . . . , ve n'ha di più spezie e di disserenti sapori . . . . , tutte superano nel sapore qualsisia frutto d'Europa. Si maturano ad aprile, a maggio e giugno, benchè a gennaio e febbraio se ne trovi alcuna. Sono caldissime, e si colgono dall'albero acerbe (come tutte le altre frutte indiane), venendo poi in casa a perfezione di là a tre giorni ». Veggansi altre notizie intorno all'amra nell'opera sopracitata del Lassen, il quale con eleganza lo chiama: « albero caro più di tutti all'Indiano, compagno aderente della sua casa, gioia della sua vita ». E soggiunge che « i suoi villaggi si nascondono dentro gli ameni e freschi boschetti da esso formati; l'ombra delle sue foglie ricopre le fontane e gli stagni, e provvede di tetto il riposo della caravana ». Fu detto che Amore immergesse i suoi dardi nel succo ardente de'fiori dell'Amra, e frequenti se ne incontrano le lodi ne'versi indiani. Onde Tomaso Moore nella *Luce dell'Harem*, canto del *Lalla Rukh* leggiadramente tradotto dal cav. Andrea Maffei:

> Alla schiusa dall'ape âmra odorosa Il femineo sospir qui rassomiglia; La lagrima alla stilla rugiadosa Che s'imperla nel sen della conchiglia.

<sup>9</sup> La Butea Frondosa di Koenig aveva il nome sanscrito di palâsa che pur significa foglia, e chiamavasì anche Kinsuka e Parna. Volgarmente palás, plás, dhák, maduga, ed in tamulico parasat marum. « Bello. secondo il Roxburgh nella sua descrizione della Butea Frondosa inserita nelle Asiatic Researches (T. III. p. 469), è il giallo-chiaro de' fiori di questo splendido albero; vi si vede sopra di frequente l'insetto produttore della lacca (lákshá, volgarmente lakkha o ráksha da ranj, colorire); dalle screpolature e dalle incisioni fatte durante la calda stagione trasuda un succo rosso, il quale indurandosi, forma una gomma astringente color di rubino che forse potrebbe esser utile in medicina ». Ma alto suona il divieto di Manu (V, 6) al Brahmano di cibarsi delle gomme rossastre che trasudano dalle piante o che ne vengono estratte mediante incisione. L'Ippocrate indiano, Dhanvantari, nomina la Butea Frondosa fra le piante medicinali, e dice che il fiore di quella: phleqma et bilem occidit. Così la versione diligentissima publicata dal dottor Hessler, nel 1844, in Erlangen, di una parte dell'Ayurveda o Veda del tempo, che non vuol essere trascurato dagli studiosi della medicina e della chirurgia de'popoli antichi; - e forse vi si nasconde qualche rimedio da tentarsi per noi. — Gli sperimenti sulla goccia del Dhak o sul trasudamento naturale della Butea Frondosa che si leggono nel Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain, etc., VII. 14B, mostrano come prometta notabili servigi all'industria, e principalmente alla conciatura delle pelli. Quindi a' nostri giorni non si potrebbe chiamare albero affatto inutile, sebbene i frutti paragonati a quelli dell'amra non siano di alcun vantaggio. Vedi anche le Illustrations of Indian Botany di R. Wight. comprese nella Botanical Miscellany di G. Jackson Hooker, con bellissime tavole colorate, Londra, Murray, 1833. Il palitsa è però nominato con onore nei Vedi intorno a cui è da leggere la nota 20 alla Lettura II, e nelle Leggi di Manu, le quali (II, 48), prescrivono che del suo legno e di quello del vilva (Aegle Marmelos) debba essere formato il bastone del brahmano, e ch'esso con pochi altri alberi privilegiati segni i confini de'campi su cui è nata contestazione (VIII, 246). Forniva pure le legne pei sagrificii. e lo dice fra gli altri Dhanvantari sopracitato (I, 2).

10 L'originale: yuva-rájo, juvenis rex (da yuvan come il persiano juvan, il latino juvenis, il lituanico jaunas, lo slavo jûn, l'anglo-sassone iung, il gotico juggs; e da ráj di cui già sopra). È titolo de principi designali a succedere al trono. Il modo da me adoperato è il virgiliano, (Eneide, 1, 677-8):

Regius accitu cari genitoris ad urbem Sidoniam puer ire parat;

nella traduzione del Caro:

. . . . Enca manda testè chiamando Il suo regio fanciullo. Nell'originale: právrid per eufonia invece di právrit, da prish, irrigare. È questa la stagione piovosa la quale ha luogo nel mese di áshárha e áshádha, che comprende l'ultima parte di giugno e il principio di luglio, quando cominciano a spirare i monsoni di sud-ouest (da mausim voce araba significante stagione). Ne fa menzione Kâlidâsa nel suo poema della Nube Messayyiera (Megha-duta), in un tratto che felicemente versificato da D. B. sulla traduzione inglese del gran Wilson suona:

Allor che l'atre
Nubi onde ashara è portator, da lunge
Piramidando apparvero nel cielo,
E d'esse la maggior poggiò sul monte,
A clefante simfi che nel suo torvo
Puror l'alte trincée securo assale.

(Vedi lo Spettatore Straniero, T. IX, p. 277). Fra gli antichi Ctesia mendace, ne' frammenti che ci rimangono delle Cose dell'India, negò che vi cadessero piogge; ma n'ebbero migliori informazioni Eratostene ed altri presso Strabone (XV, 1), Arriano (Della spedizione d'Alessandro, VI, 23), e Diodoro, che scrive (II, 36): " Pressoche tutti i campi di quella regione ricevono dolce umore da'fiumi e dalle piogge che per la state dopo un annuo periodo sogliono meravigliosamente venire ». Chi fosse vago di sapere ciò che ne riferirono alcuni de'viaggiatori italiani, cerchi nel Milione di Marco Polo la descrizione del Malabar; la lettera XXV di Filippo Sassetti; i Viaggi di Pietro della Valle, P. III, c. 26, etc. Il Lassen (Sul clima dell'India nella Ind. Alt., T. I, P. I, 214) afferma non essere meraviglia che l'anno sia pur nominato col nome di una stagione così benefica come quella delle piogge, perocchè varsha significa pioqqia ed anno; ab-da,(aquædator) nuvolo ed anno. L'anno lunare dividesi in sei stagioni, ciascuna di due mesi e ciascun mese di trenta giorni. La stagione dicesi ritu da ri, andare; il mese o luna masa, da mas misurare (come il latino mensis, il greco μήν, il gotico mena, il germanico antico nuino per luna, il lituanico ménu, il boemo mjesiz e così con poca diversità nelle altre favelle slave); ad ogni paksha, o mezzo mese, assegnansi quindici giornate lunari, ciascuna delle quali chiamasi tithi, e viene poeticamente rappresentata in forma di ninfa vezzosa; così vediano da Omero e dall'Alighieri personificate le Ore. Contansi nondimeno sedici fasi della luna, una delle quali riguardata come costante, e paragonata al filo di una collana, intorno al quale risplendono mobili gemme. La fase dicesi killa, e il Bopp la confronta colla voce latina calendae: « Si in calen-dae dissolveretur, responderet sanscrito kálanda (qui tempus dat), vel kálandha (qui tempus ponit) ». Sull'anno lunare dell'India, vedi Jones nelle Asiatic Researches, III, 257, il quale lo crede fra quelle genti più antico del solare, e c'informa che incominciava in asvina, corrispondente al settembre e all'ottobre, mese dell'autunno o sarad; così gli Ebrei incominciavano l'anno civile verso l'equinozio d'autunno. Ma è diverso il principio secondo i Vaidiki, o dotti ne'Vedi, da quello osservato dai Pauraniki. E il Calendario de'Vedi nomina le stagioni, ed i mesi con nomi due de'quali sono sempre sinonimi e dedotti dagli effetti naturali nel modo seguente, vale a dire = in varsha, o nella piovosa - nabhas e nabhasya, nube e nuvoloso (come lo slavo nebo, il greco vigos, il germanico antico nibul); in sarael q www.libtool.com.cn

nella calda affannosa — isas ed ojas, che sembra si debbano interpretare: signoria e potenza; in hemanta o nella fresca (da hima, neve, come Xeiuz ed hiems) sahas e sahasya, veemenza e veemente; in sisira o nella rugiadosa — tapas e tapasya, calor dolce e dolcemente caldo (confrontisi con tapas il tepor latino e il teplota russo); in vasanta o nella primaverile (da vas, soggiornare, onde forse actu) - madhu e madhaya, dolcezza e dolce; in grishma o nella fervida (e richiama l'ibernico quis, fuoco) - sukra e sukhi, brillante e chiaro. Consulta anche Dhanvantari nella P. I. c. 6 dell'Ayurveda. I riformatori del calendario apersero il nuovo anno lunisolare nel primo giorno di chaitra (da chitra, screziato), mese che in qualche parte risponde al marzo, in cui il sole entra in Mesha o in Ariele. Onde oggidt non potrebbesi fare all'abitatore dell'India la domanda di Ovidio a Giano in que'versi de' Fasti (1, 149 e seg.), di tanta vaghezza e vivacità che non so contenermi dal riportare per intero:

Dic, age, frigoribus quare novus incipit annus,
Qui melius per ver incipiendus erat?
Omnia tunc florent: tunc est novi temporis actas,
Et nova de gravido palmite gemma tumet;
Et modo formatis amicitur frondibus arbos,
Prodit et in summum seminis herba solum;
Et tepidum volucres concentibus acra mulcent;
Ludit ed in pratis luxuriatque pecus.
Tum blandi soles; ignotaque prodit hirundo,
Et luteum celsa sub trabe fingit opus.
Tum patitur cultus ager, et renovatur aratro;
Hace anni novitas iure vocanda fuit.

Fuvvi un tempo però, per valermi della universale dottrina del Wilson, nel quale il principio dell'anno era pari anche nell'India a quello di cui Ovidio non si sapeva rendere ragione; cominciava in allora (e questo sarebbe stato, secondo il Bentley, 1181 anno innanzi l'era volgare), col primo del mese solare Magha, data del Makara-Sankranti o dell'ingresso del sole in Capricorno, e identica coll'Uttardyana o ritorno di quel luminare alle regioni del nord, cioè al solstizio d'inverno; tempo di tutta importanza per le nazioni poste al nord dell'equatore, fra cui non è dubio che si trovassero gl' Indiani primitivi, perchè loro restituiva l'almo calore del sole e rianimava la vita vegetale, ond'era tenuto a ragione come principio di un anno novello. Quantunque il periodo astronomico sia lo stesso che il nostro, le date però dell'Uttardyana o solstizio d'inverno sono diverse, poichè le nostre Efemeridi lo pongono il 21 di dicembre, e quelle degl'Indiani il 12 di genajo o là intorno. Sogliono essi festeggiarlo coll'offerta dei semi del sesamo (tilu), a parte o mescolati con melassa o col sugo dei frutti del bagolaro in confetture chiamate tilua, e della focaccia di riso con zucchero e burro, (pishtaka) ai Pitri, o progenitori degli nomini in generale e delle famiglie, ai Vastu devi o dei Lari, ai guardiani dell'abitato ed ai Visva devi o dei ımiversali, — e mandano parte di que'dolci, ravvolti in bei lini, in sete, in velluti, agli amici ed ai conoscenti, come testimonianze di stima. Non altrimenti i Romani alle calende di genaio regalavano datteri, fichi carici,

Et data sub niveo candida mella cado, con osservanze non molto dissimili da quelle che verso quel tempo serbiamo pure oggidì, ma che fu-

rono condannate siccome figlie d'idolatria dai Padri più antichi. E come gl'Indiani l'Oceano, così i Greci in Poseideone, mese corrispondente a genaio, celebravano Poseidone o Neltuno. E i Sassoni, e tulli i Celli veneravano il Sole e celebravano la sua festa verso il solstizio d'inverno. Identità, per sentenza del Wilson, troppo evidenti perchè alcuno le possa negare, coll' Uttaráyana degl'Indiani, e colle feste del Sole da essi celebrate nello stesso periodo e per la stessa ragione. Vedi nel Journ. of the Roy. Asiat. Soc. of Gr. Brit. etc., IX, 60 e seg., la prima parte di un' aurea illustrazione delle Feste religiose degl'Indiani, la quale, mostrandone frequenti e luminose le relazioni con quelle di altri diversi popoli, viene ad aggiungere nuove e sempre più forti prove alle conclusioni della filologia comparata.

12 L'originale: madakáma; — mada significa ebrezza e demenza; káma amore e il dio dell'amore. Non vedo che il Bopp ricordi fra'vocaboli affini alla radice del primo il greco μάταιος (vano, mendace, matto). Ben egli nota col secondo il chamor valaco, e l'ibernico caemh che suonano amore.

La lezione adottata da Schlegel invece di muda ha muma, la mia ebrezza, con che sono ristrette le care influenze della stagione delle piogge, che qui si vedono piacevolmente diffuse su tutta la natura.

13 L'originale: taptvá.... jaqatím Ravau — calefacta terra a Sole. (Il sellimo caso locativo, di che le lingue slave si valgono come la sanscrita, sta qui ed altrove invece dell'ablativo assoluto). Per conchiudere in onore della fisica indiana, mi sia permesso di continuare

colla grammatica e di avvertire che juquti è il feminile del participio presente da gd (come il tedesco gehen, l'inglese qo, etc.) moversi. Quindi la terra si nomina la semovente, e così jagat il mondo od il semovente. Il Chézy, non avvertendo la disferenza del genere, traduce in questo secondo senso. Vishnu Jugan-natha vale quindi Signore dell'universo, ed è nome diversamente deformato in Juggernauth. Jugarnut etc., peggio che non sono deformati i fanatici dalle sedici ruote di quel suo carro, che fors' è imagine, perduta col tempo, del mobile universo -, e forse dello spirito che tutto lo penetra ed agita. Una delle derivazioni congetturate del nome di Vishnu è quella da vis, entrare, pervadere, in tutto accordo colla credenza de'suoi avatári o discese e trasformazioni, e di fatto Strabone (lib. XV, 1), ove nota la convenienza di molte idee filosofiche e religiose de' brahmani colle elleniche, ricorda quella di un dio amministratore e fabricatore del mondo che dentro ui erra per tutto (δί όλου διαπεφρίτημεν αὐτοῦ). Così una dottrina famosa interpreta i Vedi, ond'è chiamata Vedantica, ed è quella che in parte anima il Bhagavad-Gîta, o Divino Canto, splendido episodio del Maha-Bharata e testo di due sette antiche e d'una moderna, nel quale Krishna, o Vishnu ceruleo nell'ottava delle sue discese, incuora Arjuna, terzo de' Panduidi, sconfortato alla vista della strage de'suoi, a pugnare nella quiete del divoto (yogin da yoga, congiunzione), che vede lo spirito (dtman, come il gotico ahman, il tedesco athem) in tutti gli animanti, e tutti gli animanti nello spirito uno, invulnerabile, immutabile, indelebile, infinito. Ma in un luogo che sebbene si voglia intruso nella Lettura XXXI del Libro I del

Râmâyana secondo la recensione schlegeliana, non è inutile affatto per lo studio della religione di Vishnu, Kasyapa gli dice:

Nel tuo *corpo*, o signor, tutto discerno Questo universo.

Quí pure l'universo chiamasi jagat. E chi ponga mente che alla nuova luna di dshadha, mese della stagione accennata dall' infelice Dasaratha, si celebra solennemente una delle tredici feste principali di Jagannátha delta del carro (Ratha-Yátrá), di cui si legge la descrizione nelle Oriental Transactions, III. 289, troverà meno aliena da questo luogo la congettura in proposito. Così anche nelle notizie di Guglielmo Jones intorno all'anno lunare, al giorno decimo di jyaishtha od áshárha leggo la nota: « La terra nelle sue corse fino al tredicesimo giorno ». Alcuni astronomi contro il parere degli Jaini (Asiat. Res., XII, 228) negarono che la terra avesse moto di traslazione nello spazio; e non so se da alcuno siano state poste a confronto le nozioni astronomiche de' professori di scienza con quelle degli antichi poeti e de'teologi. Ma testimoni abbastanza chiari di buona scienza sono i nomi dati alla terra di jaqati e di qam (così ne'Vedi), i quali hanno la loro radice in muovere. L'opinione del moto della terra attribuita da alcuni a Filolao, da altri ad Iceta siracusano e ad Anassimandro (come mostra il Dutens nella sua opera sull'Origine delle scoperte attribuite ai moderni, la quale aspetta chi, non parziale e dotto nelle cose dell'Oriente, la emendi in parte e l'accresca), usciva dalla scuola di Pitagora di cui Filostrato ed altri dissero che viaggiasse a trovare i gimnosofisti, dando con

ciò ad intendere che conobbero l'origine indiana di molte dottrine fisiche e metafisiche eredute di quel saggio o de'suoi discepoli.

14 Le nordiche piagge rispondono al sanscrito udag per udak da udach, nordico, vocabolo composto da ut, sopra (onde l'Uttardyana o andata del sole al nord, di cui già si è detto nella nota " sulla stagione delle piogge e sull'anno in generale), e da anch, andare. Questo verbo entra nella composizione delle quattro parole significanti i punti cardinali; quindi avdch, meridionale, da ava, sotto, etc.; prdch, da pra, innanzi (come il greco moo, il latino pro, il lituano e boemo pro, etc.), orientale; e finalmente pratyach, da prati, di contro (come il greco προτί, il boemico proti, il russo protiv), occidentale. Credevasi che all'oriente presiedesse Indra, dio del ciclo; al settentrione Kuyera, dio delle ricchezze, dal corpo informe, e forse rappresentante le metallifere montagne himâlayche; Varuna, dio dell'acque, all'occidente, ed uno de'mari è in fatti nominato da Manu (11, 22) come confine occidentale dell'Aryavarta o pacse de'generosi; ed alle sottoposte regioni meridionali Yama, giudice de'trapassati. Di ciascuno di questi numi, alta cui regione Manu (III, 87) prescrive che debba farsi l'offerta solenne del burro e del riso, sarà parlato a suo luogo. Qui è da notare che la recensione adottata dallo Schlegel, la quale, come dice il Gorresio nella sua splendida Introduzione al testo sanscrito del Râmâyana, pag. xxiii, pare potersi tener per certo essere stata eseguita nelle regioni boreali dell'India, non fa in questo luogo parola di esse regioni, com'è da aspettare.

15 L'originale paretdva-chitan disam. La prima è voce composta da pareta (morto, partito), voce essa pure composta da para (altro, remoto) e da ita come il latino itus; dalla preposizione ava (da); e da chitah, participio di chi (adunare, coprire). La seconda (disa come desa da dis, mostrare) significa plaga o regione del cielo, e se le preponi para, che ha pure fra gli altri il senso di alto e di sommo, ottieni paradisa o paradesa, onde il phardes, che non si trova negli antichissimi scrittori ebrei, ma incontrasi la prima volta in Salomone, nella Cantica (4, 13), ove Angelo Fava traduce con fedeltà non disgiunta dall'eleganza:

.... si dolce l'alito
De la tua bocca odora,
Che un paradiso ei sembrami.

L'Ecclesiaste (2, 8) ne paradisi ombreggiati dalla sua mano sente l'aura della vanità, e Neemia (2, 8) nomina un Asaph custode de paradisi del re Artaserse (nella Volgata saltus). Dai Persiani fu quella voce trasmessa ai Greci, e i Settanta l'adoperarono a significare l'orientale giardino edenico, di cui fu pure supposto il luogo nell'indica Ceylan (D'Herbelot, Biblioth. Orient. al nome Serandib).

La dimora de morti si pone nella plaga meridionale, e ad intenderne la ragione, credo che basti di
ricordare come questa fosse chiamata avdch (inferiore). Pareva forse agli antichi che dove posavano i
corpi, ivi pure si congregassero le anime. E s'egli è
permesso di riferirsi anche qui ai Libri sacri, farò
notare come le voci infernum ed inferi della Volgata rispondano allo sheol del testo che indica esso
pure luogo cavo e sotterraneo. Ne fanno parola

Gesenius nel Lessico, Herder nel settimo dialogo Sull'indole della poesia ebrea, Scheid, Dissertatio ad Canticum Hiskiae, e più di tutti Federico Boetlcher nella sua recentissima opera De inferis rebusque post mortem futuris ex Hebraeorum et Graecorum opinionibus. Così la meravigliosa pazienza di questo erudito alemanno avesse anche raccolto e messo a confronto le opinioni degli altri popoli sopra lo stato oltramondano!

16 L'originale: vaka — sáranga — varhinah, = ardeae, cuculi, pavones. Così Burnouf il padre. Vaka, (nella recensione schlegeliana bheka o rana), propriamente è l'ardea grus di Linneo; ma per le ragioni della poesia italiana nella quale parevami che qui mal sonassero le gru o le grui, ho lasciato aïroni che è nome del genere. Per lo stesso motivo ho serbato la voce del testo sáranga, volgarmente pipihá, cioè il cuculus radiatus. (Sonnerat, Voy. à la Nouv. Guin., tav. 79). Vedi Amarakocha ou Vocabulaire d'Amarasinha, publié en sanskrit avec une traduction française, des notes, et un index par A. Loiseleur Deslongchamps, Prem. Part., p. 120 e 121.

17 Degno di molta considerazione è il nome del fiume Sarayû, perchè può spargere qualche luce sulle origini indiane. Primo Eugenio Burnouf faceva notare come il sanscritico Sarayû corrispondesse ad Harûyu nome zendo dell'Herî-rûd o Herî - fiume, l''Apstas di Tolemeo, che scorre nell'antico paese ariano, ne'caratteri cuneiformi persepolitani Hariwa (V. Zeitung für die kunde des Morgenlandes, VI, B6), ed oggi chiamato Herî o più comunemente Herat.

Si può quindi supporre che il nome di Harôyu, applicato al fiume dell'India dai popoli ariani sopravenuti, si permutasse col tempo in Saroyû e finalmente in Sarayû. Il zendo Harô ed il sanscrito Saras hanno lo stesso significato di lago, il yu di congiungere, onde forse gl'Indiani guardando alla composizione della parola supposero che la Sarayû uscisse dal lago Mânasa nell'Ilimalaya occidentale (Rámáyana, I. 26, 9, secondo la recensione schlegeliana). Il Lassen nell' Ind. Alt., I, 86, ricchissimo di preziose notizie sui rami, sui confluenti e sul bacino di questo fiume, uno de'principali dell'India, avvertisce che il nome Sarja, appropriáto al ramo orientale, non è che un'abbreviazione dell'antico Sarayû. L'altro nome moderno di Gogra deriva pure dal sanscrito Gharghara, o passamonte. Tolenico certamente intende di parlare della Saravů con quel suo Σάραβος (VII. 2).

18 L'originale: mahisham... gajam... mrigam kanchij = urum... elephantum... feram quamlibet. Da mah (crescere) onde mahat e mahat come il latino magnus, origina il nome sanscritico del bufalo che da Manu (V, 9) e dal lessicografo Amarasinha vien registrato fra le bestie selvagge, ma che pur viene addomesticato e impiegato per tutta l'India a portare le some e a tirare l'aratro. Quanto all'elefante, chi guardi alla sua qualità trattabile, fuor quando in collera ed in amore, comprende perchè chiamisi gaja, e talvolta matta e matanga e madara, nomi tutti che alludono a stato di ebrezza. Vedi altre notizie sui nomi indiani dell'elefante nella nota salla Lettura II dell' Episodio II.

19 Daiva, voce del testo, ha il doppio senso di divino e di futo. « Fu detto futum sopra le cose della natura l'ordine ineluttabile delle cagioni che le produce, perchè tale è il parlare di Dio ». Vico, Scienza Nuova, Lib. 19.

<sup>20</sup> L'originale: tapasvini. Tapasvin o Tapasya o Tapas è appellazione di coloro che si tapinano, che menano una vita astinente, austera, aspreggiata. Sono abbastanza note per le relazioni de'viaggiatori antichi e moderni le pene atroci, e talvolta atrocemente ridicole, che la religione, o una stolta filosofia, o l'orgoglio persuadono agl'Indiani. Nelle leggi di Manu (VI, 23) è fatta ingiunzione al Vanaprastha o Eremita, di cui più innanzi nella nota 6 della Lett. II, di andare aumentando la sua austerità (vardhayamstapah). E tapas che già si conobbe nella nota 11 nome di mese, oltre il significato di calore, di ardore ha pur quelli di castità, di divozione, di corporale cruciato. Più chiara che l'assinità della sua radice col greco θάπτω e απτω è quella, dimenticata non so come dal Bopp, con ταπεινός, onde il nostro tapino che i maggiori rerum domini non conoscevano. Secondo un sistema di buddhismo speculativo, tapas non vale pena a sè medesimo inflitta, ma intero disprezzo di tutte le cose esteriori, e come il dhydn o contemplazione è mezzo per arrivare all'eterno riposo della mirvritti. (Hodgson, Sulle lingue etc. dei Buddhisti del Nepal nelle Asiat. Res. XVI, 437).

21 L'originale: muneh. Non vedo chi meglio di Adolfo Pictet abbia illustrato la voce sanscrita muni, onde riferirò le sue stesse parole come si leggono nell'opera

#### LETTURA PRIMA

già sopra citata De l'affinité des lanques celtiques avec le sanscrit. « Muni, egli dice, significa un uomo santo, un saggio, un anacoreta, ed è probabile che in modo irregolare derivi dalla radice man (pensare, onorare). Il verbo irlandese mun, muin (istruire), onde munadh (istruzione) e muinteoir (istruttore), pare che si congiunga alla forma sanscritica muni. Da essa derivano per l'aumento (o vriddhi, come i grammatici del paese lo chiamano), le parole mauna (silenzio) e maunir (taciturno), essendo il silenzio una delle principali osservanze ingiunte agli anacoreti. Nell' irlandese maon significa muto. Ed è analogia più notevole per ciò che fornisce un caso d'aumento della vocale u nell'irlandese... che sarebbe stato impossibile di scoprire senza il confronto col sanscrito. Nel cimrico la voce muni mi sembra lasciare una discendenza egualmente singolare, ma in un ordine diverso d'idec. La solitudine era per gli anacoreti una regola essenziale come il silenzio. e il cimrico mon vale isolato, onde monad (isolamento) e monn (solitario). Quindi per una associazione naturalissima, môni (esser moroso, difficile) e mônyn (uomo moroso, cupo). Se il greco μόνος, come mi sembra probabile, deriva dalla medesima origine, i *monaci* si troverebbero parenti dei muni nell'idea e nel nome». - Le missioni catoliche potranno esse fare dei muni perfetti monaci?

22 L'originale: vidván kah sádhu manyeta sishyeneva (sottintendi kritam) guror badham = sapiens quilibet probe judicet velut-a-discipulo (factam) magistri caedem. Del guru o maestro parla la nota 29 di questa istessa Lettura. Qui avvertirò che sishya suona

discepolo, e che dalla diversa pronuncia di questo nome, poichè la sibilante sh nelle provincie occidentali dell'India pronunciasi costantemente kh. derivò il nome dei Sikh, che da discepoli di una religione spirituale pacifica e benvogliente, quali Bâbâ Nânak o Nânak Shah li aveva formati sul fine del secolo decimoquinto con un acconcio temperamento di patrio vedantismo e di sufvismo maomettano, furono sul fine del decimosettimo convertiti dal Guru Govind in una confederazione armata, o republica militare. « Il culto dell' « acciaro » (scrive il Wilson in una breve ma succosa notizia sulle istituzioni civili e religiose dei Sikh; Journ. of the Roy. Asiat. Soc., N. XVII, Part. I, p. 43), fu dal Guru Govind congiunto con quello del « libro » (dell'Adi Granth, o Primo Libro), e invece di tentare l'unione fra' Maomettani e gl'Indiani in una sola famiglia, egli fece a'suoi discepoli giurare implacabile odio ai seguaci di Maometto. Tolse alla fine la divisione delle caste, e concesse il seguirlo ad ogni generazione di uomini, anche agl'Indiani più bassi, nominando tutti coloro che con lui militavano col nome di Sinh o Leoni ».

28 L'originale: mayi panchatvam ápanne = me quinque-elementa adsecuto. Panchatva da panchan (cinque, come il greco πέντε), viene dal Chézy interpretato per quinquité, e significa principalmente i cinque elementi insieme presi. L'ordine secondo il quale essi vengono enumerati nel sistema vedântico è quello del loro svolgimento: — 1.º l'etere (akasa da kas, risplendere) considerato come il fluido più sottile, occupante tutto lo spazio e confuso col vuolo; 2.º il

www.libtool.com.cn

vento (viyu) o l'acre in molo; 3.º il fuoco o la luce (teins); 4.º l'acqua (ap); B.º la terra (prithivi od anna). Equalmente la filosofia razionale (sánkhya). della quale Kapila è creduto l'autore, numera i cinque elementi prodotti dalle cinque particelle elementari (tun-matra), ed egualmente vien ricordando le loro proprietà. L'anima secondo il sistema vedantico è chiusa nel corpo come in una vagina (kosa) o piuttosto in una successione di vagine. La prima, o più interna, è l'intellettuale (vijnyanamaya); è composta delle particelle elementari (tan-mátra) non combinate, e consiste nell'intelletto (buddhi) congiunto co' cinque sensi. La seconda è la mentale (manomaya). e in essa la mente si unisce alla prima. La terza comprende gli organi d'azione e le vitali facoltà dette vávu: ed è quindi nominata vagina organica o vitale. Queste tre vagine compongono la forma sottile (sûkhsmasarîra o linga-sarîra) seguace dell'anima nelle sue trasmigrazioni. Il rudimento interiore, confinato nella vagina interiore, è la forma causale (kárana-sarîra). Ma il corpo spesso (sthûla-sarîra), che viene da essa animato dalla nascita alla morte nelle suo varie trasmigrazioni, è composto degli elementi spessi formati dalla combinazione de' semplici in proporzioni determinate. Andure a'cinque elementi (panchatyam quntum) detto del corpo, suona disciogliersi o morire.

Megaslene, presso Strabone (XV, 1), non tralascía di avvertire che i Brahmani oltre i quattro elementi (πρός δὲ τοῖς τέτταροι στοιχεῖοις) affermavano che vi fosse certa quinta natura (πέμπτη τίς φύσις) di cui erano formati il ciclo e gli astri. Forse intendeva di parlare dell'etere (ἀkἀsa) di cui la più parte e massime gli ortodossi sostenevano l'esistenza, ma che venne negato da molti

settarii, come da quelli di Buddha, dagli altri di Jina o Jaini, che forse in origine si separarono dai primi e certamente nell'India li superarono, dagli Charvaki materialisti, etc. Quattro erano gli elementi secondo Empedocle, Inme della scuola pitagorica: - il fuoco, l'acqua, la terra e l'aria, che con assidua eterna vicenda si congiungevano e si separavano. (Scinà, Mem. della vita e filosofia d'Empedocle, T. II). E prima di questi elementi poneva i minimi rottāmi (θεάνσματα έλαχιστα) che rispondono in modo evidente alle particelle elementari della filosofia razionale o sankhya che nell'ammetterle si accorda colla vedantica. Nè differivano le raschiature (ψηγμάτια) minime ed indivisibili imaginate da Eraclito, di cui Plutarco (Delle opinioni de' filosofi, 1, 13). Non è mestieri avvisare che la dottrina della metempsicosi, tenuta pure dagli Egizii e dai Galli, era fra le principali dottrine de' l'itagorici, e tra esse del pari

### . . . quello error che crede Che un'anima sopr'altra in noi s'accenda.

Leggi nelle Transactions of the Roy. Asiatic Society of Great Britain, etc. (1, 19, 92, 439, 849, e II, 4) i cinque trattati sulla filosofia indiana di Enrico Tomaso Colebrooke, che il traduttore francese Pauthier a tutta ragione esalta siccome scritti con una profondità, con una concisione e con una chiarezza da farti meravigliare.

Alcune opere filosofiche ivi citato ed altre ancora furono già messe in luce a Sirampur e a Calcutta, e nell'Europa per cura dei Wilson, dei Lassen, dei Frank, dei Windischmann, etc. Questi indefessi e dottissimi nomini ci dischiusero alfine gl'« insegnamenti della (indiana) filosofia naturale e divina », di cui il Bartoli disse: « a me non si concede di raccontarli per non uscir troppo oltre a' confini di quello che al mio bisogno si dee: pur veramente son tali, ehe il leggerli riuscirebbe alla comune curiosità di non piecola dilettazione ». (Asia, I, 35). Ned crano ignoti al viaggiatore e filosofo francese Bernier (Histoire Générale des Voyages, X, 269).

24 L' originale: jutájina-dharam = nexos-crinesferinamque pellem gerentem. Primo elemento della composizione sanscritica è la voce juta, da jut (coacervare), e significa, secondo il Wilson, la chioma intrecciata come la portano il dio Siva e gli anacoreti; i capelli lunghi, talvolta aggruppati ed alzati sopra la testa a modo di corno, tal altra abbandonati senza cura sul tergo e sopra le spalle. Ed è acconciatura ordinata al discepolo in Manu (II, 219). — Secondo elemento è ajina che il Bopp interpreta pelle o nebride, come la greca aivis, e la deriva da ajû (capra) alla quale oltre all avrebbe potuto paragonare la gotica voce quitsa. E chi prenderà a confrontare le voci sanscritiche con quelle delle lingue trilitere, terrà conto del fenice aza secondo Stefano Bizantino, e dell'ebreo haz (hez; Gesenius, Lexicon Manuale Hebraicum et Chaldaicum, ad v.). Il Chézy spiega ajina come peau de béte sauve, onde si avrebbe il costume degli Indiani descritto da Arriano (Hist. Ind., c. 7): « Si cingono della pelle cavata alle fiere da essi uccisè ». — In fine, dharam suona portante.

25 L'originale: didhakshur iva tejasa = cupiensurere quasi splendore. L'ira da'suoi effetti sugli occhi e sul volto è chiamata splendore. Flagrant et micant oculi, dice Seneca dell'irato, multus ore toto rubor, exaestuante ab imis praecordiis sanguine. (De Ira, cap. 1). E credo che per questa ragione Orazio chiamasse splendida la bile (Sat. II, 3, 441), sebbene spieghino diversamente il Doering e l'Heindorf. Persio (Sat. III, 8) la disse vitrea, che il Monti tradusse:

. . . La bile allor lampeggia,

e corto gli stava nella memoria lo sdegnato Agamennone omerico (II. I, 404) al quale

. . . όστε δέ . . πυρί λαμπειόωντι ἐίκτην.

26 Il maestro spirituale, il padre naturale, e così chiunque per istretto vincolo di parentela sia degno di riverenza vien detto quru, ossia il grave, il venerando. Vedi Manu (II, 142 e 149). Gurû nel duale significa i genitori. Dal padre Jouvency (Hist. Societ. Jesu, Pars V, tom. poster. ab A. C. 1891 ad 1616, p. 493-809, ed ivi le note) sappiamo che il padre Roberto de' Nobili, missionario, per acquistarsi entratura e venerazione « nomen gurui ac titulum sumpsit qui Brachmanis et Saniassis (Brahmanis et Sannyasts) tribuitur cum docendi munus suscipiunt », e che rimproverato di ciò, « quruos enim vocari magistros superstitiosae legis », rispose col volume dei Brahmani « cuius titulus Amarasinga (Amara-sinha) in quo . . . quruus appellatur qui perspicue docet ». Veniva pure accusato dell'essersi fatto sannydsi e chiamato raja, e si schermiva ajutandosi con altro libro sanscritico, e con san Paolo. Se avesse davvero rinunciato a tutto, com' è dovere de' Sannyasi, difficile è dirlo; ma non senza ragione egli, rampollo di una famiglia che

riferiva le sue origini ad Ottone III imperatore, e vantava due papi, poteva pigliarsi il titolo di raja. E come ciò stava colla professione di sannyâsi? Era ingegnosa la sua difesa: Christiana humilitas... sic hominum gloriam faqit, ut eam, cum divinus honor agitur, non respuat.

27 L'originale: Srutasya. Da Sruti che origina dal verbo sru (ascoltare) e viene dal Loiseleur Deslong-champs tradolto Rivelazione ne' due passi seguenti di Manu (II, 9 e 10): « L'uomo che si conforma ai doveri prescritti dalla Rivelazione (Sruti) e dalla Tradizione o Memoria (Smriti) qui gloria ottiene (iha kirttim aviapnoti), e là suprema beatitudine (pretya chanuttamam sukham) ». — « È da sapere che la Rivelazione è il Veda, e la Tradizione il Dharma-Sastra (Libro dei Doveri); l'una e l'altra non debbono essere per cosa veruna chiamate in dubbio, perchè tutto di là deriva l'ordine dei doveri ».

28 Dasaratha prende il nome di Raghava, ossia di Raghuide, da Raghu suo famoso ascendente, re di Ayodhya, che « levò le colonne della conquista in ciascuna delle diciolto isole ». Così Kalidasa autore di un poema in dicianove canti sulla stirpe di Raghu (Raghu-Vamsa o Vansa secondo la diversa maniera di rappresentare il nasale anusvira). A Raghu si riferiscono principalmente gli otto primi canti di esso poema che esercitò molto numero di scoliasti, e che venne già due volte stampato in Calcutta, ed una in Londra, nel 1832, colla versione latina di Adolfo Federico Stentzler. Il nome di Kalidasa non parrà nuovo a quelli che non avranno dimenticata l'analisi

del drama della Sakuntala, publicata da Giovanni Berchet, nel 1819, in Milano. Osserva il Gorresio (Introduz. CIII) come, quand'anche la posteriorità del Raghu-Vansa al Ramayana non fosse dimostrata dall'arte con cui è elaborata la poesia, tanto distante dalla semplicità e naturalezza della válmikeja, Kálidasa stesso nel proemio del suo poema rende aperta testimonianza che altri anteriori a lui, gli schiusero la via in quel medesimo tema: « Il mio entrare nelle lodi di questa stirpe, a cui poeti anteriori m'apersero coi loro carmi la porta, è quale l'entrar del filo in una gemma perforata dal diamante . . . ». Nel capitolo IX leggesi brevemente e con qualche diversità raccontata la morte del figlio dell'eremita, soggetto del presente episodio. - Stravagante è il poema intitolato Rághava-Pándavíza che ha tanti metri diversi quanti sono i suoi canti, e che tutto è composto con tale artifizio che il lettore lo possa intendere a suo piacimento come storia di Râma e degli altri discendenti di Dasaratha Raghuide, e come storia pur anco di Yudhisthira e degli altri figliuoli di Pandu. L'autore di questa polisensa composizione fu Kavi-raja, come chi dicesse Poeta-Re.

Il Wilford (Asiat. Research., VIII, 561) ricorda il libro delle guerre di Rúghu che poco dice intorno all'ampio paese di Kusa dove vivevano i Saki (Sciti), i Părasiki (Persiani) notabili per la loro bellezza, e i Syâmaki forse così chiamati dal color bruno, tutti soggiogati da Răghu. E nota che râgh significa essere vuloroso e potente.

29 Dvi-játir, nel testo, invece di Dvi-játih, è nome composto da dvi (due volte), e da játih (generato o

nato) participio di jan, del qual verbo ognuno facilmente avvisa le relazioni col greco yasir e col latino gen-erare. Due volte nati si dicono gli uomini delle tre caste superiori, tenendosi l'iniziazione nelle sacre cose come una nascita nuova, — e i Brahmani principalmente vengono riguardati siccome tali. Anzi il testo ascoltato (sruti) a cui riportasi Manu (II, 169) insegna tre nascite dell'uomo rinato: la prima nel ventre materno (mátura-qre 'dhi-jananam), la seconda nel cingersi della sacra cintura (dvîtîyam maunjibandhane), la terza nell'atto del sacrificio (yainadikshāyām dvi-jasya sruti chodanat). Intorno a Brahma vedi la nota 7 della Lettura II di questo istesso episodio. Qui avvertirò come Brahman significhi a un tempo il dio Brahma ed il Brahmano. « Il Brahmano nato per operare la giustizia si fa partecipe alla sostanza di Brahma ». Così Manu, I, 98, b, dove il Jones traduce: « is born to procure ultimate happiness, è nato a procurarsi la suprema felicità », — tale essendo l'effetto della liberazione (moksha) che l'anima ottiene dai vincoli corporali quando, esente da ogni ulteriore trasmigrazione, viene alla fine assorbita nella divinità. E quanto alla voce Brâhmana (col primo d lungo e colla n cerebrale) il Roth afferma ch' essa deriva da brahma (nome di genere neutro), ii cui valore originario per quanto ricavasi dagl' inni vedici è quello di prece. (Brahma ed i Brahmani nel Zeitschr, d. deut. Morgenländ, Gesellsch. - Lipsia, 1846. P. I. pag. 78).

Le testimonianze riguardanti i Gimnosofisti ed i Brahmani, di Strabone (XV, 1), di Cicerone (Quest. Tusc. V, 29), di Plinio (Stor. Nat., VII, 2), di Plutarco (Vita d'Aless.), di Arriano (Della Spediz. d'Aless., VII, 1, e St. Ind., 11), di Apulejo (Flor.), di Clemente Ales-

sandrino (Stromat., III, 7), di Porfirio (Dell'Astin., IV), di Filostrato (Vita d'Apollon., III, 4 e B), furono tutte diligentemente raccolte dall' inglese Eduardo Bisse in un libro stampato in Londra nel 1663; - (l'esemplare veduto dal Bayle e così pure quello conservato dalla Biblioteca Braidense portano la data del 1668, senza che vi sia detto essere una seconda edizione). Un trattato inedito attribuito al vescovo Palladio: περί των της Ίνδιας έθνων και των Βραγμάνων; un secondo attribuito a sant' Ambrogio: De moribus Brachmanorum: un terzo inedito esso pure ed anonimo: De Bragmanibus, sono raccolti in quel libro, il quale veramente potrebbe dirsi tesoro di quanto ne fu tramandato su questo argomento dall'antichità greca e latina se insieme cogli altri vi fossero registrati i passi di Diodoro Siculo (II, 40), di Quinto Curzio (VIII, 9), di Diogene Laerzio (1, 4), del pseudo-Origene (Sunt. de'Filos., 24), di Jerocle presso Stefano Bizantino (Delle Città, alla voce Βραχμάνες), di Suida (alle voci Βραχμάν, e Βραχμάνες ove in parte si leggono le stesse parole del pseudo-Palladio), di Bardesane presso Eusebio (Della Preparaz. Evang., VI, 10), di Tertulliano (Apologet., 42), di sant'Agostino (Della Città di Dio, XIV, 47, e XV, 20), e di qualche altro. Le molte contradizioni nelle notizie che vi si trovano provengono, secondo il Wilson (Sulle sette religiose degl'Indiani nelle Asiat. Research., XVII, 278-9), dal non avere gli antichi avvisata la divisione della casta brahmanica o sacerdotale ne'quattro ordini di bruhmachari o di studente in divinità, di grihi o di padrefamiglia, di vánaprastha o di eremita, e di bhikshu o di mendicante. Vedi l'Amarakosha, II, 7, 5, a, e Manu nci libri I, II e VI, ove il religioso del quarto ordine

viene indicato coi nomi di Yati o di chi si è domato (da yam, domare), e di Sannyásí che propriamente significa quello che (tutto) depose (da as, deporre, colle preposizioni sa e ni). Il Commentario del medesimo Manu (VI, 86) registra altre quattro maniere di Yati e di Sannyasi. Onde a tutta ragione l'acuto Bayle, osservando le relazioni degli antichi spesso contrarie fra loro, e notandone curiosamente la maggior parte, poteva dire: " Sans doute ils n'avaient point tous (les philosophes indiens) les mêmes coûtumes: de quel droit auraient-ils été uniformes? Où a-t-on jamais vu ce privilège? Mais cela ne justifie pas pleinement les auteurs, qui en ont dit le blanc et le noir, car ils n'ont point désigné chaque secte par son nom propre. Ceux qui leur attribuent ceci ou cela se servent des mêmes noms generaux que ceux qui ne le leur attribuent point ». (Diction., art. Brachmanes, rem. G, ed art. Gymnosophistes, rem. A). Pur l'aomo che tanto seppe, non seppe trar lume dai viaggiatori raccolti da Giambattista Ramusio. fra cui Marco Polo (Della provincia di Lac, o Loar, o Lar: vedi la nota del traduttore inglese Marsden) riferiva avervi ne' Bregomanni « nomini regolati.... e questi regolati si chiamano Tinqui (Gonquiqati secondo il testo che ha nome d'ottimo, Cuiqui secondo l'epitome in dialetto veneziano, che il Marsden interpreta Yogi)... e vanno tutti ignudi... alcuno di questi regolati... e quando sono domandati: perchè andate voi ignudi? e quegli dicono: perchè in questo mondo noi non recammo nulla, e nulla vogliamo di questo mondo; noi non abbiamo nulla vergogna... perocchè noi non facciamo... niuno peccato;... ma voi ... etc. ». Ecco i Gimno-sofisti o Nudi-sapienti,

se questa è sapienza. Ed oltre il Milione, il Bayfe avrebbe potuto conoscere l'opera che il missionario olandese Abraamo Roger aveva già publicato nel 1681, in Leida, col titolo: a Opene Deure tot het verborgen Heidendom », opera diligentissima della quale era uscita una traduzione tedesca con note erudite, a Norimberga, nel 1663, ed una francese ad Amsterdam nel 1670 « La porte ouverte pour parvenir à la connoissance du paganisme caché ». Questa fu ristampata nell'anno appresso; e il capitolo IV discorre; " Comment les Bramines différent entre eux en la façon de vivre», ed informa che la « troisième sorte de Bramines, qui menent une façon particulière de vivre, sont les Avadoutas: ces gens-là n'abandonnent pas seulement femmes et enfans, comme les San-jasiis, mais ils veulent estre encore plus saints... ne retiennent seulement qu'un petit morceau de linges . . . et mesmes il y en a quelques-uns d'entre eux, qui ne se servent pas encor de cela . . . ». Degli Avadhûti fa cenno il Wilson (Asiat. Research., XVII, 208), e nota che in generale è nome adoperato a significare tutte le classi di mendicanti addetti al culto di Siva, eccettuati forse gli Yogi. Non dice però che gli Avadhúti vadano schielli d'abito com'essi andavano ai giorni del Roger, e come oggi vanno i Sannyàsi Sivaiti ed i Vishnuiti distinti col nome di Nagi.

Al Colebrooke pareva di ravvisare qualche affinità fra' Germani di Strabone (Semni di Alessandro Polistore presso Clemente Alessandrino, Samanei di i'ordirio), cogli Sramani, o Solitarii jaini e buddhisti; e così il Sykes di recente nelle sue « Note sullo stato dell'India prima dell'invasione maomettana, etc. », non dubita di affermare che i Semni siano i Samani

seguaci di Buddha. (Journ. of. the Roy. Asiat. Soc. etc., VI, 387). Già il Wilson aveva scritto: « Non è permesso di derivare conchiusione veruna da una rassomiglianza forse più imaginaria che certa, l'oggetto della quale, lungi dall'essere proprietà peculiare di alcuna setta, conviene egualmente ai solitarii di tutte le religioni.... Dicendosi Porfirio che i Brahmani sacerdoti erano di sola una schiatta (πάντες γάς Βραχμάνες ένός είσι γένους) diversamente da' Samanei provenienti da tutta la gente indiana (Σαμαναιοι . . . έα παντός του των Ίνδων έθνους συνειλεγμένοι), ed intenti allo studio delle cose divine (9e0209ecv), possiamo in questi vedere indicati con precisione gl' indipendenti Gosaini o Sannyási de' tempi moderni, di cui ben pochi sono coloro che appartengono al brahmanico ordine, od abbiano relazione cogli altri per motivo di origine o di credenza ». (Asiat. Res., XVII, 279).

il Jones traduce: is degraded): secondo Saunaka (regio e famoso Muni), quando gli nasce un figlio (se guerriero); secondo Bhrigu (altro Prajapati, e narratore delle medesime leggi di Manu), quando gli nasce un figlio del figlio (se commerciante) ». — « Il Brahmano che si prende una donna súdrá (as his first wife, aggiunge il Jones), scende alla regione de' tormenti; se n'ebbe un figlio, viene anche spogliato di Brahmano (Bráhmanyádevu híyate) ». — « . . . . Dalle nozze di un Bráhmano con una Súdrá nasce un figlio chiamato Nichâda o Párasava » (I, 91; X, 4; III, 14, 16 e 17; X, 8). Dalla enumerazione delle caste indiche pure ed impure, inscrita dal Colebrooke nelle Asiat. Research. (V, B3), assai preziosa perchè dedotta dagli stessi volumi sanscriti rituali e legali, sappiamo che professione de' figli nati da quelle nozze di mano sinistra cra il pescare, o il far sedie pei servigi divini, e che secondo il Dharma-Purana o Libro antico del Diritto, i Varajivi o Baraiyi del linguaggio volgare, chè così pure venivano nominati quei figli, attendevano agli studi astrologici. Egli è da oredere che il solitario sul quale Valmiki c'invita a piangere si fosse ammogliato con una donna súdrea in seconde nozze, venerabile ch'egli è tuttavia siccome Brahmano, Vånaprastha e Rishi. Ma forse non sempre nè in tutta l'India fu legge che l'uomo del sommo ordine. se contraesse le prime nozze con una donna dell'infino, ne fosse immediatamente punito colla degradazione.

J. H. Kalthoff publicò in Bonn, nel 1829, un commentario col titolo: Jus matrimonii veterum Indorum cum eodem Hebraeorum jure subinde comparatum. Non mi riuscì di vederio.

## www.libtool.com.cn

<sup>31</sup> L'originale: maharshi putre; magni-Rishis puero. Dalla radice vedica rish (conspicere) deriva il nome di rishi (scritto con quella ri che i grammatici-indiani registrano fra le vocali), e significa uomo insigne per santità e per sapienza nelle cose divine. V. anche la nota <sup>14</sup> alla Lettura I dell'Episodio II.

33 " Della gloria mi dispogliò ", dice pure il sublime dolore di Job (XIX, 9).

Questi ultimi cinque versi della traduzione italiana rispondono ad una stanza di metro discrente da quello dell'altre detto Pushpitigra, la quale indica che qui ha sine un Adhyaya o Lettura. Ne fornisce lo schema la Prosodia provveduta di vaghi ed eletti esempi dal Wilson nella Introduction to the Grammar of the Sanskrit Language, cap. IX, sez. IV, pag. 430, lin. 27.



## NOTE

# ALL'EPISODIO PRIMO

### LETTURA SECONDA.

433**1**-**7**669-

- <sup>1</sup> Yaina, nel sanscrito, significa sacrificio; datta, dato o donato. Mercè i sacrificii, il santissimo solitario aveva ottenuto il sostegno de'suoi anni cadenti, che ora gli è tolto.
- L'intrecciare delle mani formandone come una cavità per ricevere acqua, e piegando lievemente la testa, portarsele a mezza fronte, vien detto anjali. È alto di riverenza che il novizio, secondo Manu (II, 70), dee fare ai Vedi « ricevendone la lezione coperto di un vestimento puro, e padrone de' proprii sensi ». È pure atto che vale a significare la modulazione di voce nella recita di quel Veda che da essa modulazione prende il nome di Sama-Veda. (Amarakocha, lib. II, cap. 7, 45, pag. 468, e I, pag. 469 della edizione francese). Nella lingua cinese la voce chha viene dal professore Guglielmo Schott (Vocabularium sini-

cum, pag. 20, 29/1) interpretata: « Unius manus digitos alterius manus digitis interserere (ad praestandam reverentiam) ».

3 Dasaratha si chiama Kshatriya, cioè della casta degli uomini militari e reali, che viene dopo quella dei Brahmani. Il settimo libro di Manu ne dichiara con tutta luce i doveri che vedonsi brevemente raccolti nella stanza ottantesimanona del primo: « Difendere il popolo, escreitare la carità, sacrificare, leggere i Vedi, non cedere a' piaceri de' sensi sono i doveri dello Kshatriya ». Il nome venne dedotto da kshata, ferita, e da *tra*, conservare; ma più felice è la congettura del Bopp che il deriva da ksham o da ksha, terra, e parimente da tru, conservare, onde vorrebbe dire conservatore della terra, e sarebbe sinonimo dell'altro nome mahi-pala, cioè custode della grande (soggiungi) terra. Aveva ragione Erodoto (VI. 98), o il suo glossatore com'è sospetto del Wesselingio e quasi anche del Mustoxidi, di affermare che secondo la greca lingua Serse voleva dire margiale (donios) e Artaserse, arande marziale (μέγας ἀρήξος). V. Gesenius, Lex. Hebr. et Chald. alla voce Arthachshastha. Nella iscrizione cuneiforme publicata da Niebuhr (Viaggi, etc., T. II, tav. XXIV, B) si legge: Darjawus .... klisdja ija (Dario .... re), e la voce shah doveva già essere in uso ai tempi dei Sassanidi, perchè in una iscrizione indiana shahinsha significa re dei re. (Lassen, nel Z. f. d. k. d. M. VI, 40 e 11).

Così in breve spazio si vedono nominate le caste pure dell'India, eccettuata quella dei Vaisyi oggi detti anche Banyani, posti in mezzo fra gli Kshatriyi ed i Súdri. « Curare il bestiame, fare elemosine, sacrificare, leggere (i libri sacri), commerciare, lavorare la terra sono le funzioni assegnate al Vaisya ». Così Manu (I, 90), secondo il quale l'Ente supremo « per la propagazione del genere umano, dalla bocca, dal braccio, dalle coscie e dal piede produsse il Brahmano, lo Kshatrya, il Vaisya ed il Sudra » (I, 31). Con una fede in una procedenza diversa dall'Ente supremo venivano forse in tempi oscuri pacificati fra loro i popoli originarii del paese co'sopravvenuti.

Ciò che dicesi casta (con voce a noi arrivata dalla penisola ispanica, che forse il Sassetti adoperava primo fra' nostri in una lettera, credo, del 1888 (vedi l'edizione di Reggio a pag. 216), è in sanscrito varna, che originariamente suona colore. Cristiano Lassen osserva che varna non dicesi di quelle schiatte che non sono venute a civiltà, avvertendo che le altre differiscono pure fra loro nel colorito. (Ind. Alterth: T. I, p. 4, 408, Die Arischer Inder, e pag. 314, Die Ursprünge der Inder). Ctesia aveva notato che gl'Indi erano bruni non per la forza del sole, ma per natura, e che in alcuni uomini e in alcune donne vedevasi pure somma bianchezza, ma in pochi; due donne soltanto e cinque uomini da lui conosciuti bianchissimi. Niebuhr e Mackenzie, citati nella Storia Universale di Leo, asserirono che le caste superiori per la bianchezza delle carni si distinguevano tuttavia dalle brune inferiori. Il vescovo Heber però (Indian Journal, ediz. di Murray nella Colonial and Home Library, 1, 23), trovando bruni alcuni dei Brahmani e bianchi i Parii al confronto, vuole che la differenza di colorito non origini dalla casta, ma sia « an accidental difference ». Intorno alle caste pure ed impure, vedi un buon sunto

di ciò che ne venne scritto, ed alcune spiegazioni ingegnose di favole indiane che le riguardano, nella Metropolitan Encyclopedy. (IV Divis. Miscellan. and Lexicograph. ad v.).

Augusto Guglielmo Schlegel non ci lasciò che un frammento sulla Legislazione religiosa e politica nel mondo antico, ove dice: « La division des Hindous en castes est la pierre angulaire de leur édifice social tel que la législation de Manou l'a construit dans un autre age du monde. Son architecture, massive et lourde au premier coup d'œil, pourrait être prise pour un essai fait dans l'enfance de l'art; mais elle a fait preuve d'une rare solidité. Après une durée incalculable, l'édifice loin d'être tombé en ruines, est encore debout, avec ses murailles et ses voûtes à peine lezardées. Il a resisté au temps qui emporte non seulement les générations et les empires, mais aussi les opinions et les croyances, au schisme intérieur entre les disciples des Brahmanes et les sectateurs de Buddha; enfin aux invasions étrangères et au funatisme mahométan ». — Resisterà al cristianesimo?

- 4 Qui il poeta fa replicare a Dasaratha ciò ch'egli stesso ha già detto nella prima Lettura. L'orecchio pacato e paziente degli antichissimi accomodavasi facilmente alle ripetizioni domandate al poeta dalla ingenua rappresentazione delle cose, ma per lo più fastidita da noi, affaccendatissimi posteri.
- \* L'originale: . . . . jnánapůrvvam ched vánaprastha-badhah kritah = cum-scientia-anteriori si sylvae-habitatoris-nex facta (fuerit). Vána significa

selva, e prastha (dalla particella inseparabile pra e da stha, stante), abitatore. Quindi il nome di Vanaprastha o di Abitatore della selva o di Eremita, che già nella nota 29 della Lettura I si vide essere il terzo ordine brahmanico. La parte I del libro VI di Manu ne insegna i doveri, e incomincia: « I rigenerati (dvijah), dopo essere stati nell'ordine de'padrifamiglia (arihâsrame), come la legge vuole, e dopo avere compinti gli studi, nella selva dimorino (vane vasentu) frenando e convenientemente vincendo e signoreggiando i proprii sensi ». — « Il padrefamiglia, quando si vede increspato ed incanutito, (quando si vede innanzi) il figlio del figlio, allora egli prenda rifugio nella foresta ». - « Rinunciando agli alimenti de'villaggi e a tutto che lo accompagna (parickchhadam, che il Jones interpreta: all his household utensils. e il Loiseleur Deslongchamps ce qu'il possède), lasciando ai figli la moglie, vada alla selva soletto, od ella insieme (la moglie) ». - « Recando con sè il fuoco consacrato (aqui-hotram) e gli utensili domestici per le oblazioni al fuoco, etc. » - « Coi grani puri onde s'alimentano i Muni, (comme le riz sauvage, Loisel.), cogli erbaggi, colle radici e co' frutti, compisca le grandi offerte secondo le norme prescritte ». — « Porti una pelle (charma; a black antelope's hide, Jones), o una veste fatta con una corteccia (chiram), si bagni sera e mattina, abbia aggruppata o sciolta la chioma (jitta, V. più sopra la nota 21 alla Lett. 1), si lasci crescere la barba, i peli del corpo, e le ugne ». — « Per quanto gli è dato, faccia offerte ed elemosine con parte di ciò che serve per suo alimento, e onori quelli che vengono al luogo di sua dimora porgendo loro acqua, radici e frutti ». -

" Alla lettura (dei Vedi) sia sempre congiunto (svddhyaye nitya-yuktah), sia mansuelo (syad-danto, propriamente domato), benevolo (maitra da mitra, amico, che è pur nome del Sole), raccolto, datore (datá), non mai (di doni) ricevilore (nityama-nidditi), con Iulli gli enti compassionevole (sarva-bhûtânukampakah, the il Jones rende with tender affection for all animated bodies, e il Loiseleur compatissant à l'égard de tous les étres, non raggiungendo però nè l'uno nè l'altro la forza originale della voce anukampakali che deriva da kump, tremare e commoversi) ». Forse dei Vanaprasthi intendeva parlare Erodoto nel passo seguente (III, 100) che riferisco fedelmente tradotto dal Mustoxidi: « D'altri Indi è questo diverso costume. Nè verun animante uccidono, nè niente seminano, ne sogliono possedere case, ma sono erbivori . . . . Qualunque di essi infermasi vassi al deserto e giacesi, e persona di lui nè morto nè infermo si cura ». Solino (c. 83) e Pomponio Mela (III, 7) ripetono in parte le parole di Erodoto, e Nicolao Damasceno (Frani. Istor.) attribuisce gli usi da quello descritti agli Aritoni. Degli eremiti favella chiaramente Megastene presso Strabone (XV, 4) ove dice « onoralissimi tra i Germani (V. più sopra la nota 29) gl' Ilobii ('Υλιβίους) viventi nelle selve (ζωντας έν ταϊς ύλαις) con foglic e con frutti silvestri, vestiti colle corteccie degli alberi, astinenti da Afrodite e dal vino, etc. ».

6 L'originale: vajrinam, fulmen-vehens, da vajram, fulmen, che Amarasinha ci spiega essere il telo del dio Indra; (astro syat, telum sit sottintendi Indrae, lib. I, cap. I, sez. I, str. 42 b, e str. 43 a, ove sono

raccolti i sinonimi della divina folgore). Indra, il quale secondo l'antico sistema brahmanico godeva degli attributi che vennero conferiti più tardi a Brahma. a Vishnu ed a Siva (Journ. of the Asiat. Soc. VIII. 524 e seg.), su poi adorato siccome primo degli dei minori, dio del cielo, dell'aria e del tempo, e preside della plaga orientale. Chi osserva com' egli venga rappresentato col corpo sparso di occhi, tenendo un arco ed un dardo (V. la tav. XV, figure 83 e 84 nell'opera famosa di Creutzer sulle Religioni dell'antichità, fatta francese da Guigniault), bene in quel nume ravvisa la personificazione dell'atmosfera e de'cieli visibili, Gli occhi, poiche non è da accettare la tarda e sporcamente burlesca leggenda purânica riferita dal Papi nelle sue Lettere sulle Indie Orientali, gli occhi sono le stelle, pur dette dal Tasso, sulle tracce di Platone e di Dante, occhi del cielo (Gerus. Liber. XII, 22), il dardo è la folgore, e l'arco è l'iride, come si ha dalle Leggi di Manu (IV, B9). L'elefante sul quale Indra si asside domandasi Airdvata od Acquatenente, Abhra-matanga o Nubi-elefante, etc., nomi che ne spiegano l'allegoria con sufficiente chiarezza. Vedili registrati da Amarasinha (luog. cit., st. 42, a, e varianti), e tra' molti attributi del dio (dal v. b della str. 56 al v. a della str. 40) nota particolarmente quello di *Vrisht* o di *Pluvio.* Lo Schlegel vuole che Parjanya o Nubilo-tonante sia distinto da Indra in Vålmiki. (Råm. I. 16, 16, 6). Sotto il nome di Vrisha derivante da vrish, irriqure, viene Indra invocato nel Rigveda (I, 7, str. 6 e 8, e gli scolii riportati nella Crestomazia Sanscrita del Böhtlingk):

Quella nube schiudi a noi,
Pluvio, o Tu! Dator di frutti,
Non negarci i doni tuoi!

Come tauro nella greggia, Scende il Pluvio in sua potenza, Ei che largo signoreggia.

> Ai malleoli di selve alte coverti Del circolar settentrione; il corso De' molteplici fiumi ivi conduce L'acqua che vien su la caucasia rupe Partendosi da Giove.

Ma forse διάπετές è qui dello di ὕδωρ coll'omerico epiteto de' fiumi. Per la rupe caucasia (Καυκασίου σκιπίλοιο) intendi qui l'Hindu-kuh (voce persiana significante Indiana-montagna) che i greci forse da Khasa, voce indiana col senso di abitatore della montagna nordica chiamarono Caucaso. (V. la citazione di Tolemeo nella dotta nota di Lassen, Ind. Alterth., T. I, p. I, pag. 22).

Ardita è l'ellissi nel discorso dell'eremita, poichè non v'ha dubbio che debba essere interpretato nel modo che segue: « Se Indra medesimo desse avvisatamente la morte ad un eremita, sarebbe egli pure rovesciato dal proprio trono, per quanto ci vi si tenga

sicuro ». Ma questo concetto parrà meno strano quando si pensi alla indiana opinione che il regno d'Indra finisce col fine di uno de' quattordici Manvantari, o Periodi de' Manu (V. la nota 10 alla Lettura I dell'Episodio II), i quali compongono un giorno e una notte di Brahma. L'Indra regnante cede allora il suo posto a chi meglio lo si è meritato fra gli dei od anche fra gli uomini. Ed anche prima d'allora, egli potrebbe perdere il posto per qualche saggio che con austerità singolari se ne sia reso degno, o per qualche re che abbia cento volte compiuto il solenne sacrificio del cavallo. (V. n. 22 a questa stessa Lettura, e n. 23 alla Lett. IV, Episodio II). Quindi è che quel dio vive sollecito e pauroso, ed a pena s'accorge d'altri che aspiri con dura e rigida vita al suo trono, gli melte vicino una ninfa seduttrice, un'Apsarasa, che faccia ogni prova d'indurlo in peccato. Nel Râmâyana (I. 64, secondo la recensione boreale o schlegeliana; 66, secondo la gaudana o gorresiana), Rambha mandata a tentare Visyamitra viene dalla imprecazione di quel sapiente cangiata in pietra. Il sapiente però a motivo dell'ira, colla quale ha pronunciato l'imprecazione, perde il frutto d'innumerabili anni d'austerità, ed è mestieri che imprenda un nuovo corso di rigori terribili per ottenere l'intero soggiogamento de' proprii sensi e la condizione di sacerdote di Brahma.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Brahma-vádini, nel testo, viene dal Chézy interpretato come vocabolo composto da Brahma, sostantivo neutro significante ad un tempo l'essenza divina ed i Vedi, tenuti come rivelazione divina (V. nota 20 a questa istessa Lettura), e da vádin (vádini nel settimo caso locativo) derivante da vad, dire, dichiarare.

www.libtool.com.cn

Il Bopp nel Glossario sanscrito e il Lassen nell'Indice de' nomi proprii del Bhagavad-Gità distinguono due diversi generi della parola Brahman, ai quali rispondono due sensi diversi: Brahman muschile è uno de' tre sommi dei con Vishnu e con Siva; neutro è il sommo nume, la causa primitiva, tò Seïov secondo la spiegazione del medesimo Lassen che si riporta per maggiori notizie ad un altro indice nel quale saranno dichiarati i vocaboli filosofici e solenni. Desideriamo pel bene degli studi ch'egli non differisca di publicarlo a tempo troppo lontano. Ecco frattanto un passo del Bhagavad-Gità, ove Krishna parlando con Arjuna prende quel nome nel suo secondo significato, 17, 24.

È Brahma nell'offerta, e nel sacrato Olio e nel foco è Brahma, il sagrificio Si fa con Brahma, a Brahma andrà colui Che in Brahma esercitò l'opra e il pensiero.

Vedi anche XIV, 3, dove dice il gran Brahma (*Maha-Brahma*) origine di tutti animanti.

Il Roth (Zeitschr. d. deut. Morgenländ. Gesellsch. I, 67) avvertendo che Brahma negl'inni vedici ha il senso di prece e propriamente d'invocazione, mi fa sospettare che Brahmavidin non debba essere inteso come recitatore di preci. La lezione adottata dallo Schlegel ha invece: Brahmachárini, voce essa pure composta da Brahman e da chárin andante, praticante, che vale celibe per voto o casto. Ma il medesimo Schlegel tiene che questi versi, nei quali vien minacciata all'uccisore del Vanaprastha la settemplice divisione del capo, siano stati aggiunti più tardi, e il Böhtlingk gli dà ragione.

- 8 Ora cessi, gli dice l'anacoreta, lo spavento che aver potrebbe la tua famiglia (nella nota 28 alla Lettura I, fu visto chi fosse il Raghu che le dà il nome) d'essere estinta dalla mia collera. Il verso originale presenta alcune diversità nella lezione schlegeliana, e nella gorresiana citata dal Böhtlingk.
- Dharma-raja (Justitiae-rex) ed anche semplicemente Dharma (Justitia) vien detto Yama dio degl'inferi, giudice de' morti e distributore de' premii e delle pene. Egli è posto al governo della plaga meridionale ove credesi che dimorino i morti, come dicc più sopra la nota 15 alla Lettura I. Dal baculo ch'egli porta a significare la sua potenza castigatrice fu anche appellato Danda-dhara o Baculifero; e Kála o Nero con nome comune alla Morte, e Kritânta (da krita, fatto, e da anta, fine, come il germanico ende) con nome comune al Fato, e Pitri-pati o De'-padrisignore, e Vaivasvata, Vedi più innanzi le note 11 e 15 di questo istesso Episodio. Megastene presso Strabone (XV, 4) nota la relazione de' miti Greci cogl' Indiani anche in ciò che riguarda i giudizii nell'Aide.
- 10 L'originale: gaur vi-vatseva vatsald, vacca sinevitulo-veluti sollicita. Opportunamente it Chézy: « je prie le lecteur qui serait trop fortement choqué de cette comparaison de vouloir bien se rappeler dans quelle vénération est la vache parmi les Indiens; peut-être alors excuserait-il cette image dans un poëte né sur les bords du Gange ».

La voce sanscrita go (così nella sua forma assoluta) di genere mascolino significa il toro, il cielo, il raggio; e di feminile, la vacca, (come il lettico gowh, l'inglese cow, il tedesco kuh); la terra; l'occhio; la parola. Pongo alcune mie divinaglie su questi sensi diversi d'un vocabolo solo nella nota <sup>11</sup> alla Lettura II dell'Episodio II.

11 L'originale: vulsa, vitello, novello, tenero, amabile. Così nei Greci, che serbano le memorie dell'antichità pastorale, la voce μόσχος, la quale pur suona vitello, vedesi adoperata come aggettivo da Omero (II. X1, 103) in senso di tenero o di pieghevole, e come sostantivo da Euripide nella Ifigenia in Aulide (v. 1623, ediz. del Fix), ove Agamennone parlando d'Oreste alla moglie lo chiama τόνδε μόσχον νεαγενή, questo tenero vitello. L'illustre signor Bellotti, per quello squisitissimo senso ch'egli sortiva della dignità della lingua poetica italiana, traduce questo curo funciullo.

19 La voce sástra viene interpretata libro, istruzions. Guglielmo Jones nel suo commentario ad una
notizia della letteratura sanscrita, tradotta dal sanscrito stesso (vol. IV delle sue opere), la spiega come
ordinamento, e in particolare ordinamento divino.
Il Veda; l'Upaveda (Aggiunto al-Veda, in quattro
trattati, il primo di medicina, cioè l'Ayurveda citato
nella nota 9 della Lettura I e passim, il secondo di
musica, il terzo della fabrica e dell'uso dell'armi, il
quarto delle sessantaquattro arti mecaniche); il Vedànga (V. più sotto la nota 21); i Puràni (Antichi
libri, diciotto di numero, cosmogonici, mitologici e
genealogici, ne'quali è però molto visibile l'opera
di meno antica stagione); il Dharma (Diritto o Do-

vere principalmente insegnato nelle leggi di Manu); e infine il Parere di sei scuole filosofiche (Darsana), sono i sei grandi Sastri, nei quali si crede compresa tutta quanta la cognizione delle divine ed umane cose.

Il Chézy in questo luogo legge: punyam sastram, il puro o il giusto libro. Invece di punyam secondo il Gorresio: putra, o figlio! E il Böhtlingk confessa di non sapere rettamente spiegare il quarto emistichio della strofe 54 della Lettura II stando allo Schlegel: sastram ványadviseshatah.

13 Pdvaka è uno de'nomi di Agni, ossia del dio det fuoco, intorno al quale vedi la nota 14 alla Lettura II dell'Episodio II. È così nominato anche in Manu (XI. 121) e nel Bhagavad-Gilà (X, 23) da pû, purificare, colla qual voce vuol essere confrontata anche la greca πῦρ di cui Platone nel Cratilo notò l'origine forestiera. In Manu (VI, 9) si veggono imposte all'anacoreta le offerte regolari ad Agni secondo il modo vitana descritto dal Loiseleur Deslongchamps in nota a quel passo. È osservazione del Rev. dott. Stevenson (The Ante-Brahmanical Religion of the Hindus nel Journ. of the Asiat. Soc. etc., VIII, 331 e segg.) che il solo cenno di Trinità che si trovi ne' Vedi, e che non è cosa improbabile essere avanzo di una dottrina antichissima la quale, più o meno corrotta, penetrò nelle religioni delle più antiche genti del mondo, è il trino fuoco necessario a compiere i più sacri brahmanici riti. Nel Soma-yaqu o Sacrificio alla Luna, e nel Jyotishtoma o Adorazione degli Astri i tre fuochi detti Dakshindgni o fuoco meridionale, Ahayaniya (da Ahava, sacrificio), e Gárhapatya (quello che il

padrone di casa è obbligato di tener vivo perpetuamente), posti l'uno nel mezzo e i due altri dalle due parti, sono fatti comunicare fra loro per una linea scrpentina. Quindi forse la seconda parte del nome Pávaka da ak, gire ad angolo, serpeggiare (come l'ebreo hak-al, il greco dyz-wz, il latino ang-ulus). « Egli è lo stesso dio Agui che viene supposto risedere sotto diversi aspetti in que'tre fuochi; nel primo come il calore vivisicante che mantiene il mondo e che alimentasi principalmente dalle regioni meridionali, nel secondo come la sacra fiamma che consuma l'offerta e la promove ai celesti, nel terzo come il fuoco guardiano che arde indefettibile nella casa, e prospera la famiglia del sacrificatore. (Vedi anche Manu, II, 231). Questa era la Trinità degli antichi Brahmani, non già una triade di dei che derivati da un grande spirito escrcitano varie funzioni nella produzione, e nell'amministrazione degli affari dell'universo, — forma codesta trovata da un sistema moderno ». — Così lo Stevenson sopralodato.

<sup>14</sup> Veggasi più sopra la nota <sup>9</sup> di questa II Lettura. Il nome di *Yama* origina da *yam*, domare, perchè col timore delle pene egli frena e doma i male intenzionati mortali, honines hominibus lupos. Però nell'Episodio II, Lettura IV, viene indicato siccome

. . . . . . quegli il cui scettro Adunò per timor tutte le turbe Degli animanti e le fè giuste alfine.

15 Vivasvat è uno de' nomi del Sole padre di Yama da lui chiamato Vaivasvata. Il Lassen crede che quel nome significhi colui che tiene o largisce assai cose, ed aggiunge: a Contractum est haud dubie e vasuvat, praefixo vi sonsu distribuendi. Vulgatum est vasumat, dives ». Sulle relazioni di Vivasvat e di Yama con Vivanghvat e con Yima suo figlio che il Zendavesta dà come portatore delle leggi, ed è uno stesso con Yem-shid (Yima-Khsaeta, Yima-Re), vedi l'annotazione del Bopp alla str. 10 del libro IV del Nalo, e l'Archeologia Indiana del Lassen, T. I, p. 1, a carte bi7-520 (Die Sage von Jima).

18 L'originale: lokdin surdinâm = locos (vel mundos) heroum. Dalle case del giudice Yama l'eremita augura al figlio, trovato giusto, il passaggio rapido ai mondi ove sono premiati gli eroi.

Radice, secondo il Bopp, della voce sanscrita loka è lok (vedere e brillare); così la radice slava swjet significa a un tempo la luce ed il mondo. Leggi nel Cosmos di Humboldt la nota 27 alla pag. 47 della prima edizione fatta in Milano della versione francese, ed in quella nota ed in altre molte pon mente come la parola sembri degna di lunghe e pazienti ricerche all'uomo scienziato, del quale può dirsi:

. . . vivida vis animi pervicit, et extra Processit longe flammantia moenia mundi, Alque onine immensum peragravit mente animoque Unde refert nobis victor quid possit oriri.

17 Nel sanscrito; anivarttinâm—non—revertentium. Ed è parola piena di sentimento profondo. La compiacenza dello sperare che il figlio sia immortalmente beato contrasta coll'acuto dolore del non doverlo più rivedere sopra la terra.

18 Non credo necessario di avvertire la bellezza di questa ripetizione che nell'originale sta come segue:

Tvam ápnuhi tathá lokán suránám anivarttinám Aparávarttinám lokáh santánám ye tapasvinám Vajvanám Guruvarttinám tamstvamápnuhi sásvatán.

Tu assequere ideo loca heroum non revertentium;
Non-huc-revertentium loca, sanctorum quae (et)
se castigantium (ταπεινομένον),
Sacrificantium, magistros-colentium, haec-tu-assequere acterna.

19 Intorno al Guru o Macstro, vedi più sopra la nota 26 alla Lettura I. Un manoscritto ha Gurumittinam = di quelli che adempiono le funzioni di Guru.

20 Veda è il nome de'libri tenuti dagl'Indiani come più sacri. È loro credenza che il Veda originale sia stato rivelato da Brahma stesso, onde l'altro suo nome di Sruti da sru (ascoltare), e che sola lo avesse conservato la tradizione finchè quell'antico sapiente, che, per l'ordine da lui posto in pressochè tutta la sacra letteratura, agli altri nomi di Krishna Dvaipàyana ebbe aggiunto pur l'altro di Vyása o di Ordinatore, lo dispose e distribut, siccome oggi trovasi, in quattro parti chiamate Rig-veda, Yajur-veda, Sama-veda ed Atharva-veda, Il primo s'intitola dall'inneggiare (rich); il secondo dal far sagrifici (yaj), la prima parte di esso riguardando principalmente i vari generi di sagrifici; il terzo al parere de'grammatici, da so (distruggere), perchè chi lo studia e lo recita distrugge i proprii peccati; ma al parere del Lassen, da sáman in senso di modulazione di voce adoperata nel reci-

# V98W. ibtool MOTE ALL' EPISODIO PRIMO

tare. Il quarto che ha il nome da Atharvan, celebrato nel Rigveda come padre degli uomini e primo sacrificatore (I, 80, 16, e I, 83, B), non parve al Wilkins e al Jones antico al pari de'primi tre, ed in fatti le leggi di Manu, trattone un solo passo e questo pure di dubbia interpretazione (XI, 53), ed il Bhagavad-Gità e l'Amara-Kosha e l'uso del dire (trayî o triade) non accennano che tre soli volumi sacri. Ma il Colebrooke nella notizia intorno ai Vedi (Asiat. Research. VIII, 569 e segg.) tenne probabile che per lo meno in alcuna parte l'Atharvana avesse diritto alla medesima antichità de' tre primi, e di una medesima dignità lo voleva lo Schlegel in nota ad un verso del suo Râmâyana (I, 14, 2, b.) che non si legge nei codici gaudani. Ciascuno dei Vedi ha due parti principali: la prima comprende gl'inni o le invocazioni, c porta il nome di Sanhita o di Collezione; la seconda s'intitola Brâhmana, e raccoglie i divini precetti, le massime che li spiegano, e spesso, per la disposizione in cui que' volumi attualmente si trovano, alcuni componimenti che più proprii sarebbero della parte prima. La teologia, contenente la parte filosofica argomentativa detta Veddnta, si trova nelle Upanishade che sembra derivino il nome dallo starsi a sedere più basso del discepolo innanzi al maestro (sad, sedere, prefissi upa, a; ni, sotto), poichè quanto alla forma le Upanishade in parte sono appunto dialoghi tra'l maestro e'l discepolo (Zeitschr. für die kunde des Morg. I, 71). Upnekhat è il titolo corrotto che portano nella traduzione persiana procurata di alcune di esse nel 4687 dal savio e infelice Dara-Chekuh, tolto di mezzo dal fratello Evreng-Zib imperatore mongolo abbastanza famoso per l'ipocrisia, per la crudeltà e per le conquiste. Da quella versione derivò il suo latino l'indicopleuste Anquetil Duperron. Il Poley publicò il testo sanscrito di cinque *Upanishade*, e ne promette una traduzione.

Chi desidera di sapere che cosa fin qui si conosca dei Vedi, consulti la Bibliotheca Sanscrita di Federico Adelung stampata in Pietroburgo nel 1837, e pei lavori che uscirono in seguito, le ottime relazioni intorno agli studi dell'Oriente inserite nel Giornale della Società Asiatica di Francia. Alla Bibliotheca Sanscrita s'aggiunga però la publicazione fattasi in Bombay. nel 1833, dal benemerito Stevenson (benché non tale da soddisfare le critiche esigenze del difficile Böhtlingk). di alcuni inni del Rigveda accompagnati dalla versione anglica. Federico Rosen, annoverese, si preparava, con infinito amore e con alta dottrina delle cose dell'Asia. a publicarne l'intero testo, colla versione, colle dichiarazioni, coll'index verborum, con una introduzione sull'indole e sui costumi degl'Indiani ne'tempi rimoti che tramandarono i Vedi. Morì nell'acme della sua vita e della fama. Vedi il primo libro della Sanhità del Rigveda col testo sanscrito e colla versione latina. dato fuori in Londra nel 1838, dopo la morte di lui, e nella prefazione non trapassare le belle testimonianze di che gl'Inglesi, ed il Brougham fra gli altri, gli fecero onore. Pur oggi è chi consola gli amici delle lettere indiane e i cercatori delle antichità religiose de'popoli colla promessa di compiere la grande impresa del Rosen. Due edizioni si apparecchiano del Rigveda, l'una delle quali dall'infaticabile Wilson, nome superiore a ogni lode, l'altra da Massimiliano Müller col testo in parole divise conosciuto sotto il nome di padapátha e fornito degli accenti sospirati dal Böhtlingk, colla traduzione letterale, col commentario di Sayanakarya, con osservazioni, etc. È da leggerne l'avviso recentemente publicato dal Samter in Königsberg. Lo Stevenson sopralodato publicò, dopo il testo, la traduzione inglese della Sanhità del Sanayeda.

Prosonde investigazioni nell'astronomia dei libri vedici indussero il Colebrooke, uomo d'universale sapere, a conchiudere che quando su regolato il calendario di cui si sa uso in una parte di que'libri i punti solstiziali erano calcolati come trovantisi l'uno al principio della costellazione Sravishtha o Dhanistha, l'altro al mezzo della costellazione Aslesha, e che tale era la posizione di questi punti nel quattordicesimo secolo innanzi l'era volgare. Le cerimonie delle Yajnyah e le preghiere da recitarsi in quelle cerimonie sono da credersi antiche quanto il calendario che apparisce composto per esse. Il Müller accetta l'osservazione astronomica del Colebrooke.

Solo dopo l'intera cognizione de'Vedi potremo forse coll'uso di un' ampia e accurata critica comparativa accorgerci quali ne siano le parti più antiche, quali le meno, in quel modo che ora vediamo che non durante un'epoca sola lo spirito potè prorompere agl'inni ad Agni, a Vâyu, ad Indra, a Mitra, a Soma . . . ossia al Fuoco, al Vento, al Cielo, al Sole, alla Luna . . . e nelle Upanishade rappresentarsi l'universo siccome tutto compreso in una sola divinità.

Difficile per forme talora affatto particolari è la lingua de' Vedi onde quella formossi che dall'esser finita ottenne il nome di Sanskrita, ma le fatiche impiegate ad intendere la vedica letteratura sono spesso largamente premiate dalla speciosità, se non dalla verità de' modi coi quali l'ardito e libero pensiero degl'In-

diani s'illude di stenebrare il mistero e di proclamarne solennemente l'esplicazione; e chi non ha chiuso il cuore alla poesia non può non sentirsi rapire dalla bellezza semplice, candida e maestosa con cui la natura si è lasciata cantare in alcuno di quegli antichissimi inni.

Noterò finalmente, per servire alla curiosità etimologica, che *Vedu* è detto da vid, sapere, col quale vogliono essere paragonati il zendo vid, il greco elò-tra:, il latino vid-ere, il gotico vit-an, il polacco vid-zieè, il boemo wid-eti, e così in altre favelle slave. E l'ebreo idh (iadhah coi punti) significava vide, conobbe, seppe, etc.

21 Vedánga si compone di Veda e di Anga (membro, corpo, sussidio), ed è il nome di sei libri, tre de quali comprendono le cose della pronuncia, grammaticali e metriche (Siksha, Vyakarana e Chhanda), un quarto dichiara le parole e le locuzioni oscure de'Vedi (Nirukta), un quinto (Kalpa) contiene la liturgia, un sesto (Jyotish) l'astronomia. Consulta la notizia intorno alla letteratura sanscrita citata nella nota 18 a carte 93, e avvertisci che le otto letture della Grammatica intitolata Vydkarana o Pâniniya dal nome dell'illustre grammatico Pânini, furono publicate la prima volta dal Colchrooke, poi la seconda, con illustrazioni, dal Böhtlingk, e che il Roth annunciò la publicazione del Commentario di Yaska (Nirukta) che sembra anteriore a tutti gli altri ora in uso, e che devesi riguardare siccome necessario per la piena intelligenza degl' inni de' Vedi.

Il testo qui pone: Veda-vedanga-paragd=Vedae-et-Vedangae-finem-assecuti. Per la versione mi sono gio-

### 402 W. libtool note all'episodio prino

vato di Dante dove fa dirsi dalla sua scorta (Inf. XX, 414):

- . . . . . così 'l canta
  L' alta mia tragedia in alcun loco;
  Ben lo sai tu, che la sai tutta quanta.
- 22 Nahusha, principe della dinastia detta lunare perchè discendente da Budha creduto figlio di Soma o di Luno, re di Pratishthana (stazione), di cui purc oggidì si veggono le ruine al confluente del Gange e della Yamuna rimpetto ad Allahabad, avendo per cento volte rinnovato il sagrificio del cavallo (vedi più sopra la nota 6 a carte 90), fu collocato nel posto d'Indra. Le leggi di Manu però (VII, 44), diversamente dal Ràmàyana, lo mettono insieme co'principi che si perdellero per manco di probità (... vinashto 'vinayad Nausha...). Si favoleggia che un giorno in cui egli facendosi portare nella così detta dold sulle spalle de'Brahmani stessi, per fare il piacere con sì gran fasto di Sacht sposa del dio caduto, parendogli che i portatori andassero troppo lenti, trascorse a percuotere la sacra testa di Agastya, e sarpa, gli disse, sarpa, cioè avanzati, avanzati. Il Brahmano ripetè le parole medesime, ma in senso di avanzati, serpe, e Nahusha divenne serpe. (Asiat. Research. III, 480).

L'Hamilton pose il regno di Nahusha nel secolo decimonono innanzi l'era volgare, e certamente nel Rigveda che pur si vuole antichissimo (XXXI, 41) Hiranyastùya figlio di Angirasi cantò degli Dei che elessero Agni vestito di umana forma a duce dell'uomo Nahusha. Così l'interpretazione del Rosen. Vi è pure fatta menzione di Yayâti di cui più innanzi.

Il Wilford (Asiat. Research. XIV, 376) crede che dalla composizione di Deva (Dio) con Nahusha sia

derivato il Dioniso de'Greci, ma il Wilson avvisa che tale opinione non è punto da ammettere, perchè Nahusha non si compone con Deva e perchè la sua storia nulla ha di comune con quella di Bacco. (Osservazioni sulla parte delle Dionisiache di Nonno che si riferisce agl' Indiani nelle Asiat. Research. XVII, 611 e segg.)

23 Yayati (così nel testo), figlio di Nahusha, è un altro Rajárshi (Rájan rishi) o re antico insigne per santità e per sapienza. È nominato egli pure nel Rigveda in quell' inno medesimo al quale si riferisce la nota che precede. Ma anche di questo re, in tempi meno rimoti e meno inclinati ad imaginarsi le anime immacolate, si finse cosa da non troppo onorare la sua canizie. Il Padma-Purâna, o Purâna del Loto (Journ. of the Roy. Asiat. Soc. V, 288), fregiando ed amplificando la narrazione del Mâbâ-Bhârata, ci presenta Yayati che rilorna dal cielo d'Indra alla terra, dove per la sua saggia amministrazione ottiene che i sudditi vadano liberi dalle passioni, e fin dalla morte. Ma il re de'morti, Yama, vedendo dipopolarsi il suo regno, fa sì che Indra spedisca l'Amore. (Kâmadeva), e la figliuola Asruvindumati ad ingegnarsi di perturbare il cuore del re. La prova riesce, ed il re intenerito, ma non tanto acciecato da credersi ancora in tal condizione da provvedere ad una fiorente donzella, si volge ai figli se pictosi col padre volessero barattare la loro giovinezza alla sua età cascatoia. Puru, il più garzonetto e perciò il più innocente, s'induce al cambio. Ma infine la sposa persuade. Yayati che è tempo di andare al ciclo, ed allora, ridonata l'adolescenza al figliolo, se ne parte co'buoni

## 104ww libto NOTE ALL EPISODIO PRIMO

sudditi pel cielo d'Indra che il manda a Siva, e questi a Vishnu, nella cui sfera si posa. Intorno alla divisione che Yayati fece del mondo fra' suoi cinque figli, vedi le Asiat. Research. IX, 91.

24 L'originale: grihamedhinascha... sa-ddrabrahmachdrinah = et patres-familias... cumuxoribus-castimoniae-voto-obstricti. Vedi più sopra la nota 7 a pag. 91 in fine.

<sup>95</sup> L'originale: qohiranyûnnadátaro, bhûmidáschaiva = vaccarum-auri-cibi-datores, terrae-datoresque. Go, come già si è veduto, è la vacca, ed uno degli ultimi capitoli del primo libro del Râmâyana racconta di una più che generosissima donazione di vacche, colle corna inaurate, coi vitelli, e porgente ciascuna un secchio di latte, per parte del re Dasaratha, ai Brahmani perchè fossero benedette le nozze de'suoi figlioli: hiranya, secondo nome della composizione, è l'oro; ed anna significa cibo. E se al nome di Anna (cibo) aggiungi l'altro di Pûrna (abbondante), nomini quella divinità degl'Indiani di cui il vescovo Heber pur vide il tempio in Benares con entrovi un divotissimo e dottissimo Brahmano (Indian Journal nella Murray's Colon. and Home Library, I, 466), e donde credesi originato il mito romano di Anna Perenna (Ovidio, Fasti, III, 523-696; Aulo Gellio, Notti Attiche, XIII, 22; XVII, 7; Nonio in Collabella). Anna Pûrna Devî che in forma di vecchia toglie miracolosamente la fame a Vydsumuni ed a' suoi diecimila pupilli ridotti allo stremo dalla collera di Siva posposto a Vishnu, chi è che tosto non la ravvisi nella vecchia Anna bovillana che

alla plebe di Roma, a cui crano mancate le vettovaglie, sul monte Sacro copia grata fuit. Onde che

Pace domi facta signum posuere Perennae, Quod sibi defectis illa tulisset opem.

Parcechie altre analogie sono fornite dal sagacissimo Paterson, Sull'origine della Religione Indiana nelle Asiat. Research., VIII, 80 e segg.

In fine con bhûmi (terra, da bhû, essere, essere fatto, nascere) confronta il latino humus, e l'ibernico vim; e colla radice dá, onde dátáro e dás qui usati, il latino da-re, il polacco da-ć etc.

26 L' originale: satyavádinah = veritatem-dicentes. Satya è la verità è vad il parlare. La verità è stabile e sol una, come disse il gran tragico nostro, dell'uman cuore in centro, ond' è naturale che in tutte le ctà, dagli uomini civili che non amarono d'intorbidarsene il lume divino, si veda solennemente esaltato il vivere vere, il non essere timido amico di quel vero al quale chi dura devoto ben ha ragione di attendersi il premio nell' ordine oltramondano. Non farà quindi meraviglia la grande conformità di questo passo con ciò che si legge nel Gorgia di Platone, e sulle tracce di lui nel sesto dell'Eneide dove il Caro traduce:

Quì se ne stan le fortunate genti . . . . . . . . . quei famosi eroi
Ch'in quei tempi migliori al mondo furo,
Ilo, Assaraco, Dardano . . . . . . . . . . color che combattendo
Non fur di sangue a la lor patria avari,
E quei che sacerdoli erano in vita

## 106 WW libto NOTE ALL'EPISODIO PRINO

Castamente vissuti, e quei veraci,
E quei pii . . . . . . . . . . . .
E quei che ben oprando han tra' mortali
Fatto di fama e di memoria acquisto.

- L'originale: na-húdrise kule janma prápya non certe-in-tali familia originem nactus, etc. Il Chézy osservando che Yajnadatta non poteva essere chiamato combattitore, nè, stante la sua povertà, liberale benefattore de' Brahmani, attribuisce a cieca tenerezza del padre il riguardarlo come nato nella famiglia degli eroi e dei generosi di cui sopra egli tiene discorso. A me sembra che il solitario in generale favelli della famiglia de' buoni, e che quindi non sia bisogno di quella scusa.
- 28 L'originale: tvam... mama bándhavah = tu... mei propinquus. Colla voce unico qui sottintesa, ed usando del caso vocativo, ho tradotto quel bándhavah (da band, legare, come il gotico band) in significato di congiunto. Il dolore prorompe nel misero padre, e come scordatosi che l'uccisore è innocente, si sfoga in vana imprecazione da perdonare alla natura.
- <sup>29</sup> L'originale: praptah punyám parám gatim = assecutus (sum) puram excelsam itionem.
- <sup>30</sup> Era uso di molti popoli antichi quello di lavare i cadaveri. Nel decimottavo dell'*Iliade*, v. 543 e segg.

Vedi anche l'ultimo dell'Odissea, v. 44 e segg.; le Fenicie di Euripide, v. 4667 dell'edizione del Fix; l'Eneide nel sesto, v. 218, ed ivi Servio; tra' frammenti del grande Ennio il verso:

Tarquinii corpus bona femina lavit et unxit;

Svetonio in Nerone, cap. 49. E negli Atti degli Apostoli (IX, 37), lavato è il corpo di quella Tabitha, piena di buone opere e di elemosine, che su ridonata ai viventi.

- 31 Nel Rághu-Vansa, di cui fu detto nella nota 28 alla Lettura Prima, il solitario egli stesso qui chiede a Dasaratha il rogo, risoluto colla consorte di seguire il figliolo.
- 32 Vedi più sopra la nota 14 e la nota 15 di questa istessa Lettura.
- 33 Così leggesi in Job (XIX, 40): « egli mi disferà d'ognintorno, e me ne vo via: e strappò come albero l'aspettazione mia ».
- 34 L'Ambrosia dei numi indiani è, con voce derivante dalla stessa composizione che in greco, chiamata amrita, da a privativo e da mrita (morto). Secondo il Ramayana quel nutrimento degl'immortali sarebbe uscito ultimo di tutte cose dall'agitazione che fecero dell'oceano latteo i Suri, gli Asuri ed i Gandharvi, o come traduce lo Schlegel: Dii Titanesque cum Fidicinum choris. Leggi il capitolo che dall'origine dell'Ambrosia s'intitola, 48 del libro I secondo la recensione boreale, e 46 secondo la Gaudana. Il Gorresio (Introduz.,

pag. Liv e seg.) nota più differenze delle due recensioni, e quella fra l'altre della Gaudana che termina la narrazione colla vittoria degli Aditiadi sopra i Ditiadi che pur volevano indegnamente assaporare l'ambrosia, diversamente dalla boreale che, qui sospetta d'interpolazione puranica, mentre volge all'intero eccidio la pugna atrocissima, da conturbarsene il triplice mondo, introduce il potentissimo Vishnu il quale

> Con la sua vana illusion che attonite Fa le menti, rapisce ecco l'ambrosia.

Illusione nel sanscrito è máya che il Bopp laterpreta praestigiae, magia.

Dall'Amrita prese nome l'ampia cisterna Amrit-sar (Essenza dell'Ambrosia) scavata a' tempi di Akbar da Râmdâs, terzo Guru successore di Nânak fra' Sikh nel Penj-àb o Paese de'cinque fiumi, chè così suona quel nome persiano corrispondente al sanscrito Pancha-nada. Quella cisterna diede poi nome e sacro carattere alla città di Amritsar. Vedi la Notizia sui Sikh citata nella nota 23 a pag. 68.

35 La moderna Auadh (Oude come gl'Inglesi e dietro a loro altri scrivono), posta presso la Sarayù (nota 17 a pag. 64), ricorda ancora il nome di Ayodhγα o della città inespugnabile (da a privativo e da yudh, pugnare). Del paese, di cui è capitale antica e che ne porta lo stesso nome, sembra che Nonno intenda parlare (Dionis., XXVII, 295) ove nomina

. . . . . . . . . gli ámbiti d'Octa Di ametrobii elefanti arborea madre.

Secondo gli antichi Indiani, apparteneva alla parte settentrionale dei Kosali (da Kusala felice, stante la

grande fecondità della terra). — Superba è la descrizione dell'antica Ayodhyà, sede dei re discesi da Sùrya o dal Sole, fra'quali era Dasaratha, che leggesi nel principio del Râmâyana. Oggi i pellegrini devotamente ne cercano le ruine e le sacre memorie dei tempii di Râma e de'suoi.

#### 36 Vedi indietro la nota 6 a carte 87.

37 L'originale: pûrnendu-sannibham = pleno-Lunosimilem. Piirnendu è voce composta da pûrna (pieno) e da Indu, derivato da ind (imperare), uno de'molti nomi della Luna, maschile e grandissima divinità degl'Indiani. Osserva l'Amara-Kosha, lib. I, cap. 1, sez. 2, str. 18 e 16; e le lodi di Soma nel Samaveda raccolte dallo Stevenson, sulla Religione Ante-Brahmanica nel Journ. of the Roy. Asiat. Soc., VIII, 334. Si ha da Sparziano nella vila di Caracalla (cap. 7) che ancora a'suoi tempi fra'Carreni chi domandava la Luna con nome femineo si assoggettava per sempre alle femine; chi la guardava come dio mascolino, dominava la moglie, ne mai cadeva ne' tranelli muliebri. Ciò forse dicevasi per porre in deriso quegli abitanti d'una città della Mesopotamia; ma certo l'Oriente aveva deisicato la potenza maschile della Luna, perchè in essa vedeva uno de' principii secondatori della terra; --quindi l'imagine e il culto del dio Luno, V. Creutzer, tradotto da Guigniault, lib. IV, cap. 3. Ne siati nascosto ch'è maschile anche irch (iareach coi punti) nome della Luna, che sembra primitivo, presso gli Ebrei; e che pure con nome maschile non molto diverso da quello d'oggi la veneravano un tempo i Germani.

38 L'originale: padma-dalekshanam = nelumbiispeciosi-folio-visum - (similem-habentem). 11 Padma è la Nymphaea Nelumbo di Linnco, Nelumbium Speciosum di Willdenow. Al nome di loto adoperato dal Chézy e dal Burnouf ho preferito l'altro di ninfea, perchè la Nymphaea Nelumbo, che qui fornisce soggetto di paragone, non andasse confusa cogli altri loti arborescenti (Rhamnus Lotus, del cui frutto cibavansi i Lotofaqi così detti da Omero, Odiss. IX, 84; Erodolo, IV, 477; Rhamnus Spina Christi; Celtis Australis, etc.), nè coi loti erbacei d'acqua e di terra (Nymphaea Lotus; Arum Colocasia; Melilotus Officinalis; Melilotus Caerulea, etc.). Vedi il Saggio di Antichità Botaniche dello Sprengel allegato dal Lemaire nel primo Excursus al capo 32 del lib. XIII della Storia Naturale di Plinio, e la Flora Firgiliana di Fée nel tomo VIII delle Opere di Virgilio publicate dallo stesso Lemaire.

Gli Egizii veneravano anch' essi la Nymphaea Nelumbo, di cui il Nilo e le terre da esso inondate abbondavano, perchè vedevano nell'orbiculare figura delle sue foglie la perfezione, e trovavano in essa certa parentela col Sole, osservando che alla sua nascita gli steli si sollevavano dall'acqua coll'elegante fiore rosaceo, ma al suo cadere si sommergevano ancora. Quindi rappresentavano il Sole come sorgente dalla ninfea, ed Arpocrate, simbolo del Sole, quietantesi sulla foglia orbiculare di quella pianta. (Plutarco, Intorno ad Iside ed Osiride). Una foglia di ninfea che nuota nell'acqua indicava agli Egizii, secondo il Jomard, il numero mille, e così per gl'Indiani padma ha il significato di gran numero, di dieci billioni (Bopp, ad v.). Fu detto che la bacca della ninfea tagliata presenti

un migliaio di semi, e ciò conferma il Troyer, in nota dell'inno a Parvatt (Journ. Asiat., troisième serie, XII, 300), nell'opinione che la ninfea fosse sacra agli Egiziani e agl' Indiani come simbolo della fecondità. Consulta anche le Osservazioni del Migliarini sopra alcuni ornamenti rappresentati di preferenza dagli antichi sui monumenti funebri, etc., negli Annali dell'Instituto di Corrispondenza Archeoloqica, 1843, pag. 384. Nell'opera altre volte citata sulle Religioni dell'Antichità (trad. francese, lib. I, cap. 2, lib. III, cap. 2, etc.), si legge tra l'altre cose che la ninfea, pianta palustre, ma amica del calore e della luce, rappresenta naturalmente l'unione de' due elementi che producono e riproducono gli enti, etc., ed è riportata come ingegnosa la congettura del Müller che dalla venerazione a'semi della ninfea fosse derivato il famoso precetto della scuola pitagorica riguardata siccome figlia delle scuole brahmaniche o piuttosto buddhistiche dell'India: ἀπέχου κύκμων (abstine a fubis). Per quanto strana possa sembrare tal congettura, certo è assai meno di quella del Damm nel Lessico Omerico, etc. alla voce zúzpog. E si noti che la Nymphaea Nelumbo oltre i nomi greci di λωτός e di κιβώριον ha quello pure di κύαμος αίγυπτιακός sollo il qual nome la descrive Teofrasto (Storia delle piante, IV, 10). Villorio Jacquemont (Correspondance, Paris, 1833, t. 1, pag. 280) osservò che, non avendovi alcuna specie di loto nel Tibet, il culto di esso deve tenersi come d'origine tutta indiana, aggiungendo che la sua estrema bellezza e la sua abbondanza negli stagni debbono averlo renduto famoso ne' canti indiani. Il viaggiatore francese non avvisava la sua importanza siccome sim-

## V442W. ] jbtoo | MOTE ALL'EPISODIO PRINO

bolo. Nel Bhagavad-Gità (XI, 48), Arjuna ravvisa Brahma signore seduto nel calice della ninfea (kamalasanastham, e kamala, come vedrassi, è sinonimo di padma). Molti sono gli attributi di Vishnu, di cui Ràma è trasformazione, derivati dalla ninfea (onde Dasaratha lodando Ràma come simile alla ninfea, loda il dio Vishnu). Lakshmi sposa di Vishnu è detta Padmà e Kamalà. E al mito indiano dell'Amore che mostrossi la prima volta per le onde del Gange sulla ninfea allude anche il Moore in que' versi della Luce dell'Harem che tradotti da Andrea Maffei suonano:

. . . . . . in vision to vide
Scorrere il vate sul ceruleo Gange,
E dentro un serto di ninfea raccolto
Sorridere a quell'onda e da quell'onda
Novo lume acquistar . . . . . . . . . .

Ora è fra gl'Indiani chi celebra la sacra pianta colla loquela della regina Albione. Ecco i versi del Babu Kasiprasad Ghosh, alunno del collegio anglo-indiano di Calcutta, ne'quali, parlando al Sole cadente, si lagna:

Bereft of thee, so famed in lays,
The Lotus of the ancient days
Upon the holy wave, behold?
Begins its petals now to fold.
The pale hue of dejectedness
Its drooping head doth now express;
And darkness growing in the rear,
Bereft of thee, doth eve appear;
As if in widowood's despair
A maiden rushed with loosened hair.

39 L'originale: sudrisam phullusya kumulusya...= similem florenti nelumbio-specioso... = La stessa pianta di prima qui chiamasi kamula con altro de' molti suoi nomi. Vedili nell'Amara-Kosha, lib. I, cap. 2, sez. 3, str. 38, b, 39 e 40, a.

40 Ilo tradotto regina degli astri, ma il testo ha re degli astri (tdrd-patih) perchè Chandra (da chand, risplendere, esilarare), come Indu, o Soma, etc., sono nomi di Luno, di cui già sopra.

Esiodo in un frammento conservato da Pausania loda egli pure Terote di belle forme come

### Simigliante alle luci di Selene.

Al L'originale nripah da nri (uomo, derivato da nar col quale confronta il greco ἀνήο) e da pa (reggente, e secondo il suo senso primitivo conservante, sostentante, da pá, verbo col quale confronta il latino pa-sci, il greco πά-ειν, etc.). Pastori d'uomini o di genti erano chiamati i re o i loro governatori. Non è mesticri citare Omero, e solo riferirò un luogo di Meng-Tsè, filosofo cinese (lib. I, cap. 1, vers. 6): « Or di costoro che in questo grande imperio sono costituiti pastori degli uomini (jin-mu) non avvi un solo il quale non si diletti del far uccidere gli uomini ».

48 "E conturbossi il re e sali nella camera sopra la porta, e pianse; e così diceva mentre andava: Figliol mio, Absalom, figliol mio, Absalom, chi darà ch'io muoia io in luogo tuo, Absalom, figliol mio, figliol mio! ". Sam. II, 48, 33.

## 414 NOTE ALL EPISODIO PRINO - LETTURA SECONDA

43 L'originale: Lutyaja sva-priyan pranan = reliquit suos-caros spiritus. Cost ne Greci φίλον απρ, φίλον ήτορ, etc.

L'Episodio si chiude nel testo con una strofe composta nel metro detto vansastha (Vedi la Prosodia del Wilson, citata più sopra nell'ultima nota della Lettura I, Introduct. to the Gramm, etc., pag. 422). Non l'ho tradotta, perchè in poco diverse parole contiene lo stesso che le due strofi precedenti alle quali rispondono i due ultimi periodi della versione. www.libtool.com.cn

# NOTE

AL SECONDO EPISODIO.

# www.libtool.com.cn

# NOTE

## ALL'EPISODIO SECONDO

### LETTURA PRIMA.

433143689

- ' Ho sempre fedelmente serbato le indicazioni, così date nel testo, delle persone che parlano. Chi fosse Vrihadasva è detto nell'argomento.
  - 2 Asîd rájá Nalo náma Fîrasenasuto bali

Fuit rex Nalus nomine Viraseni-filius validus.

Il verso sanscrito contiene tre voci affini a tre altre latine: rajā a rex; nāma a nomen (confrontalo anche col gotico naman, e col greco ὄνομα); bali a validus.

3 L'originale: devapatir iva = deorum-dominus veluti. Signore de' Devi è Indra di cui parla la nota 6 a carte 87. Deesi distinguere pati (signore e talvolta marito) da pitri (padre), e quindi l'affinità del sanscritico devapati col latino diespiter non è da credere così vicina come potrebbe sembrare, giacchè il latino significa diei et lucis pater. (Aul. Gell., V, 12, B).

### 1 18ww. libto (30TE) atll Episodio secondo

Adolfo Pictet (De l'affinité des langues celtiques avec le sanscrit) osserva che la lingua indiana soltanto conserva l'origine del sacro nome ampiamente diffuso (deva, lat. deus, gr. 3séc, lit. diewas, irl. dia) nel verbo div, lucere. Ed è naturale che Dio fosse nomato

Dal profondo di luce in che si chiude.

Deva in significate di splendiente si legge ne' Vedi-(Rosen, Rig-Vedue Specimen, pag. 13).

\* Upary upari sarveshim Aditya iva tejasa.
Super super omnibus Sol veluti splendore.

Il Sole è qui detto Aditya come uno de' dodici Adityi o forme del Sole (Sûrya) che lo rappresentano come distinto secondo i diversi segni del Zodiaco da esso occupati ne' diversi mesi dell'anno. Vedi il Lassen nell' Indice de' nomi proprii del Bhagavad-Gità, e, ne'luoghi a cui egli si riferisce, il Vishnu-purdna tradotto e illustrato dal Wilson. Gli Adityi sono spesso invocati ne' Vedi, e furono creduti figli di Kasyapa e di Aditi.

- <sup>5</sup> Vedi la nota <sup>20</sup> alla Lettura II dell'Episodio I.
- <sup>6</sup> L'originale: Nishadeshu mahi-patih = in Nishadhis magnae (terrae)-dominus. Nishadeshu è il caso locativo di Nishadah plurale di Nishada, paeso dell'India verso sud-est. Vedi il Wilford, List of mountains, rivers, countries from the Purdnas and other books nelle Asiat. Research., t. VIII, pag. 369.

- ? Iksha oltre il significato di occhio (gr. dor. öxxas, got. augô), di ruota, di carro, etc., aveva pur quello di dado. Ma cubico è il nostro dado, e forse in forma d'occhio l'indiano, onde ho pensato di conservare la voce del testo. Manu (VII, 47) ricorda gli akshi fra dicci vizii nascenti al suo dire dall'amore del piaccre. Ma qui convien credere che Nalo prima di entrare in disgrazia del demone Kali (di che si narra nella seconda parte dell'Episodio, da me non tradotta) avesse grande fortuna negli akshi, che tal fortuna fosse attribuita a favore de'numi, e che venga perciò lodato come amico degli akshi.
- \* Già lo vedemmo di-cavalli-perito (asva kovidah); ora di-carri-signore (akshauhint-patih). Akshauhint che il Wilson felicemente scompone in aksha (carro) ed in ühini (raccolta), dolenti forse i grammatici per la irregolare, ma certa unione delle vocali a ed ü in au invece di o, vale esercito compiuto, cioè composto di un giusto numero di pedoni, di carri e di elefanti.
- 9 Alla lezione del Böhtlingk: îpsito nara-narînam = exoptatus hominum (et)-feminarum preferisco l'altra del Bopp: îpsito vara-narînam = exoptatus egregiarum-feminarum.
- 10 " Sappiate, illustri rigenerati, come colui che Purusha (il maschio divino), Virat, produsse da sè medesimo, datosi ad austera devozione, son io (Manu) formatore di tutto questo (universo) ». " Son io che bramando di dare origine al genere umano, dopo aver praticate assai difficili austerità, produssi da prima dieci Maharshi (grandi per santità e per sapienza) e

# 120 WW. libtool com. cn.

Prajà-pati (signori delle creature) ».... « Questi di alto spiendore e potenza dotati produssero sette altri Manu»... Così il primo Manu vien fatto parlare nel Dhurma-Sästra (Libro dei Doveri, str. 33, 34 e 36, ed ivi la nota della versione francese dalla quale si ha che secondo le favole indiane il Kalpa abbraccia i regni di quattordici Manu, che il tempo presente è retto dal settimo Manu, figlio di Vivasvat ossia del Sole, e sarà succeduto da sette altri Manu).

È chiaro che il nome di Manu deriva da man (pensare) primo che fu quel Manu degli uomini pensanti. Ma andrebbe smarrito in un inestricabile labirinto di imaginari cicli astronomici, di Yuqi, di Mahd-yuqi, di Kalpi e di Manyantari chi tentasse di calcolare l'età nella quale. al parere de' Brahmani, quel primo de' Manu governò il mondo e divenne progenitore degli uomini che da lui ebbero il nome di manavah o di manu-ja etc. (nota 3 alla I Lettura del I Episodio). Nè forse mai sarà dato scoprire in qual tempo il codice delle leggi che porta il suo nome, ricevesse la forma metrica in cui lo troviamo. Vedi la Prefazione dell' immortale Guglielmo Jones al codice stesso, che primo egli fece conoscere nella sua versione inglese publicata da prima nel 1794 in Calcutta ed ultimamente compresa nel tomo VII delle sue opere. L'originale fu dato fuori la prima volta col commentario di Kullûka-Bhatta in Calcutta nel 1813; la prima edizione europea comparve nel 1825 per cura dell'Haughton in Londra, la seconda nel 1830 in Parigi per cura del Loiseleur Deslongchamps che gli fece succedere l'anno appresso la traduzione francese accompagnata da note.

Io sarei stoltamente superbo se volessi giudicare quel codice con parole diverse da quelle tanto elo-

quenti e sapienti con cui il Jones lo presentava all' Europa : « Esso contiene moltissime cose di tutta importanza così per coloro che indagano la ragione delle leggi, come per gli studiosi de' prischi tempi, molte bellezze che abbastanza da sè si palesano, e insieme molti difetti i quali non abbisognano di essere scusati e palliati. Vi si trova racchiuso un sistema di dispotismo ad un tempo e di brahmanica astuzia che dalla legge ambedue ricevono freno, ma che pure artifiziosamente cospirano per sostenersi a vicenda; è pieno di strane idee di metafisica e di naturale filosofia, ma tutto lo penetra uno spirito di devozione sublime, di benevolenza verso l'umano genere, di tenerezza per tutte le creature dotate di senso; lo stile ha certa austera maestà che profondamente risuona nella sua qualità di stile della legge e si acquista, per così dire, un timore riverenziale; - il sentimento d'indipendenza da tutto, fuorche da Dio che si proclama in ogni creatura, e le gravi parole pronunciate agli stessi potenti hanno nobiltà vera . . . ».

Il paragone con Manu chinde la lunga serie degli attributi di Nalo re. Per intendere la ragione di laudi tanto protratte conviene riflettere che la riverenza e il timore faceva parere i potenti degni di essere, siccome i numi, salutati con tal poesia che tenesse dell'inno. E gran parte della poesia derivava dall'inno.

"L'originale: Vidarbheshu = in Vidarbhis. Dall'antico Vidarbha pronunciato Bidarbha e Birarbha provennero gli odierni Bidar e Berar nella parte ad Est del Dekhan che così viene chiamato da Dakshina (Meridionale). Berar è il nome che dassi al mezzo del

# W22W.libtoolnorenatilepisodio secondo

distretto settentrionale del fiume Godàvari; ma un tempo maggiore su l'estensione di questo paese dove l'ariana civiltà dev'essere penetrata assai di buon'ora, come apparisce ne' poemi. La capitale era detta Kundina, Vidharba-nagari o città de' Vidharbi, ed anche semplicemente Vidarbha. Il Bopp la crede la Burra-Nagpur del Wilford. Consultisi anche la più volte Iodata Archeologia Indiana del Lassen, tomo I, parte I, p. 177. Bhìmo è pur detto Signore de' Visi (Visam patih)

Bhimo è pur detto Signore de Visi (Visám patih) nel testo str. 9, a, della Lettura II.

- 12 Bhimo, da bhi (temere), suona terribile, ed è qui spiegato nell'originale medesimo: Bhimo bhima-parákramah = Bhimus timendá-vi.
- 13 L'originale: Bhdrata = Bharatides. È appellazione avita di Yudhishtira anziano de' Pànduidi, al quale Vrihadasva viene esponendo i casi di Nalo. Bharata, figlio di Dushyanta e di Sakuntala, fu tra' maggiori de' Kuruidi e de' Pànduidi fra cui arde la guerra celebrata nel poema. Il nome di Bharata è tratto da bhri (portare) e significa portatore, imperatore, perchè vien detto che primo egli portasse l'imperio di tutta la terra.
- " Brahmarshi (così nel testo) propriamente è nome d'istitutore e curatore santissimo e primogenito delle cose divine. Se ne contano sette, e sono creduti abitare le sette stelle dell'Orsa Maggiore che per questa ragione sono chiamate pur esse Brahmarshi e Saptarshi. Viene quel nome da Brahma e da Rishi che, come già fu veduto, dicesi d'uomo di santi costumi e dotto in divinità. Così devarshi si chiama

Il sapiente fatto divino; rdjarshi il re sapiente, e va discorrendo degli altri ordini de'rishi. Rishi è voce che origina dalla radice vedica rish (vedere). Onde che Panini grammatico (IV, 2, 7) afferma che rishi è quegli dal quale il (sacro) testo venne veduto. Ma rishi è pur detto talvolta il sacro testo medesimo o chi lo inspira. Consultisi il Colebrooke nella notizia ani Vedi.

Damana quì celebrato non deve andare confuso coi sette Brahmarshi propriamente detti.

18 L'originale: Damayantin Daman Dantan Damanancha = Damayantim, Damam, Dantam, Damanamque. Provengono questi nomi dalla sola radice dum (dom-are, gr. δαμ-άειν, ted. zähm-en). Damavanti significa domatrice: Dama e Damana: domatore; Dánta: domato, mansueto. Credo che i quallro figlioli fossero così nominati da Bhimo in onore di Damano pio teologo e pratico del guarire dalla sterilità. Megastene presso Strabone (XV, 1) parla di medici altamente onorati nell' India, ai quali nessuno era che a pena richiestone non fosse liberale di provvedimenti e di ospizio, abili com'essi erano ad ottenere per mezzo di farmachi tre cose. - che si mettessero al mondo più figli, che fossero maschi, che fossero femine. C'était, dice il Bayle, le moyen de se rendre nécessaire ou agréable à plusieurs sortes de personnes . . . . (Art. Gymnosophistes).

16 Sachi come chi-dicesse l'Amica, è il nome, che leggesi nel testo, della sposa di Indra.

17 L'originale: saudámini yatha = fulgur veluti.
Saudámini secondo lo scoliaste citato dal Bopp origina

### 1/24W.libtoolnogenantherisodio secondo

da sudiman, nube della stagione piovosa, così chiamata perchè molto somministra al mondo di vita.

18 Srî (come sta nell'originale), sposa di Vishnu, è la dea della prosperità e della bellezza. Lo Schlegel in nota al Bhagavat-Gità (IV, 40, b) accoglie con lode l'osservazione fatta dal Jones sulla somiglianza, che altri non vorrà ammettere, fra 'l nome di Sri e quello latino di Ceres, e trova che sra, maschile di sri, s'incontra con cerus, che al dire di Festo significa santo. È certo però che siccome Cerere veniva chiamala dai Greci Δημήτηρ e dai Latini Magna Mater. nel modo stesso Sri appellasi Loka-mátá o Madre del mondo. Il lessicografo Amarasinha (lib. I, cap. I, sez. I, 22, b e seg.) la nomina la prima volta col nome che incontrasi frequentemente di Lakshmi, poi anche con quello di kshirabdi-tanaya o del latteomare-figliola. E come tale in fatti la cantano alcuni versi abbastanza eleganti che si leggono nell'edizione del Ràmàyana di Sirampur e in un codice di esso poema veduto dallo Schlegel. È da notare la convenienza del mito indiano sull'origine di Lakshmì col greco sull'origine di Venere sorta dal mare. Varie sono e sempre ridenti le forme sotto le quali rappresentasi Lakshml; ora ella stringe con ambe mani la Ninfea Nelumbo simbolo della fecondità, ora vi è assisa sopra (Kamalá e Padmá come già la vedemmo chiamata nella nota 38 alla Lettura II dell' Episodio 1); talvolta ella tiensi pendente al seno un bambino che ne sugge il latte, tal altra non è lattante, ma nondimeno per valermi delle parole del padre Paolino (Amarasinha, Sectio prima, De Caelo, Romae, 1798, pag. 23 e seg.\, turqidis mammis et nudis, lactantis

instar, ut venusta virgo spectantibus ostenditur, et hoc modo typus illius exhibetur in nummis aureis indicis Viraghen dictis, quos Europaei Pagode vocant. Vide in Systema Brahmanico etc. Ed afferma che il nome volgare dato a quelle monete di Pagode deriva da Bhagavati (la Beata) titolo della dea.

La conchiglia è altro degli emblemi di Lakshmi (Descrizione di monete scelle, etc., del Wilson nelle Asiat. Research., XVII, 581).

Il verso del testo in cui dicesi che Damayanti somiglia a Srl dyata-lochand (longos-oculos-habens) va tra gli espunti dal Böhtlingk nel Nalo da lui riportato fra le composizioni della sua Crestomazia.

19 L'originale ha solamente Yuksheshu = inter Yukshus. Gli Yakshi prendono il nome da yaksh (venerare), e sono servi di Kuvera già nominato come dio delle ricchezze nella nota 14 alla Lettura I dell'Episodio I.

<sup>20</sup> Il Böhtlingk rifiuta il verso del testo in cui è detto che Damayanti potesse di sè innamorare gli dei. Ma certamente la favola mostra com'ella fosse veramente da tanto. Forse il dotto indianista teme che quel verso non tolga la novità a ciò che segue, e per questa ragione lo disapprova.

31 L'originale: nura-sardûlo = hominum-tigris.
Vedi la nola <sup>8</sup> alla Lettura I dell'Episodio I.

<sup>\*\*</sup> Kandarpa iva rûpena mûrtimân abhavat svayam Kandarpa veluti formâ; corporeus erat ipse.

Kandarpa è l'Amore degli Indiani. Secondo il Lassen, la prima parte di esso nome dovrebbe cercarsi in kam (umare, desiderare, onde l'Amore pur viene frequentissimamente chiamato Káma); la seconda in darpa (superbia, nel senso d'imperiosità, com'io penso, trattandosi di tal dio). Il Papi, nelle Lettere sulle Indie Orientali, riportandosi a quel suo pandito (dotto del paese) il quale gli disse che Kandarpa aveva diciotto anni, ch' era nato di quella età e che sempre era in essa rimasto, ne argomentava una differenza dall'Amore che i Greci e i Latini avevano finto fanciullo. E qui infatti, perocchè Nalo è paragonato a Kandarpa, convien supporre garzone anche il nume. Ma nondimeno lo si trova rappresentato al seno di Mâyâ o della Illusione (secondo il filosofico senso), che da taluni gli venne data per genitrice. Vedi nell'opera sopracitata sulle Religioni dell'Antichità la tavola XIX, e la figura 104. Vuolsi che in essa il velo di Mâyâ sia tessuto di idee, che l'occhio disegnato sul vessillo che le sta presso sia quello della Provvidenza; ivi Kandarpa o l'Amore stringe nella sinistra l'arco fatto di una canna di zucchero, la cui corda è una filza di api; dietro ha il turcasso per lo più armato di cinque strali infiorati o piuttosto fatti di fiori, che rispondono ai cinque sensi; sul suo vessillo è un alato, e sopravi il pesce, simbolo della fecondità. La figura 105 lo mostra che fa cammino per l'acque sul pesce; l'altra che ha il numero appresso è Ruti, o la Voluttade, sua sposa, che in balía di un focoso corsiero li scocca un dardo. Così per mezzo di quelle figure si possono agevolmente spiegare alcuni epiteti di Kandarpa verseggiati da Amarasinha (lib. I, cap. I, sez. I, 20, 21), e frantesi dal padre

Paolino. Mina-ketanah fra gli altri (da mina pesce, e da ketana insegna, abitazione) è da lui reso, non so perchè, otiosus, vagabandus; kusumeshu = floridus, floribus sese oblectans, ma ishu, seconda parte della parola, doveva avvertirlo, che suona dalle-saette-di-fiori.

Kandarpa, sebbene al pari degli altri dei abbia avuto pittoresche rappresentazioni, venne chiamato Anunga od Incorporeo « ullegorice (come ha lo Schlegel in nota al capo XXV del libro I del Ramayana, dove si narra un' origine milica di quel nume), quia nihil est nisi mentis affectus ». All'essere suo incorporeo sembra che alluda la seconda parte della semistrofe posta a capo di questa nota.

23 Cost Gosfredo Rudel, principe e trovatore, s' innamorava per sama della bella contessa di Tripoli, correva a cercarla su lido crudele, e cantava (recherò parte della fortunata imitazione che leggesi de' suoi versi nella quarantesimaterza delle Lettere a Sosia sopra la fisica, la chimica, etc., satte italiane):

> Sono amante; e vo l'obbietto Celebrando del mio amor; Pur non vidi il dolce aspetto Di colci che m'arde il cor.

> Su le stanche mie pupille Quando il sonno al fin posò, E volando a mille a mille Van le idec che Amor destò,

Ahl mi par vederla allora
Che pietosa al mio martír
M'assicuri che m'adora,
E gioisca al mio gioir.

Remiganti, ah si volate, Dolce è l'aura e il ciel seren;

Deli lo spazio divorate
Che m'invola dal mio ben.

S'io voi fossi, o se sapeste Quanto è bella e bello ha il cor, Già toccato il lido avreste Sovra l'ale dell'Amor.

Ahi dolore! già muoio, nè intanto Veder posso l'aspetto adorato, Nè a lei dire con flebile canto Come un uom non la vide e l'amò.

Ahi dolore! . . Ma forse una stilla Del suo pianto ha il mio cener bagnato; Pur quel pianto la sacra favilla Ridestar della vita non può.

La malattía che improvvisamente lo colse presso ad entrare nel porto gli lasciò tempo però di vedere la bella contessa che a lui accorse pietosa, lo consolò e raccolse le sue parole novissime che lodavano e ringraziavano Dio dell'avergli conceduto il solo bene ch'egli bramasse. Morto, la donna amata lo onorò di solenni pompe e lo pianse, siccom' è il grido, di pianto non consolato.

Così, per salire a più antichi tempi ed oggi dispetti perchè l'Amore non vestiva da pellegrino, non era crociato e non cantava romanze, Alcibiade s'innamorava di un' Abidena Medontide non veduta, e co' suoi navigava per l'Ellesponto a trovarla. E Alessandro prendeva ad amare persone vagheggiate

ne'sogni; e Zariadre regnante dalle porte Caspie al Tanai, così leggiadro egli e il fratello Istaspe da essere tenuti come figlioli di Adone e di Venere, vedeva sognando Odatide bellissima delle donne dell'Asia. Odatide nel modo stesso accendevasi di Zariadre. Troverai la novella ne'Deipnosofisti di Ateneo (lib. XIII, cap. 28), poi elegantemente ripetuta da Jacopo Lidio ne'Sermoni convivali (Dial. De vario sponsaliorum ritu), e accennata da Pietro Giordani nel Discorso d'oro della più degna e durevole gloria della pittura e scultura. — Nota però che, non ostanti gli amori, Nalo era o volevasi forte tra i regi, veridico, difensore di genti, etc.

24 L'originale: antahpura. È la parte interiore della casa, dimora delle donne. Ancora gli appartamenti delle donne indiane spirano voluttuosa quiele, sfoggialissimi tapeti coprono il pavimento ed i muri, chiare, fresche e dolci acque vi fanno leni susurri balzando in varie cascate, e spandendosi in marmorel bacini. V. il Malte-Brun (Précis de la Géogr. Univ. Tom. 17, pag. 148).

Il nome di antahpura viene da antar (entro) e da pura (città).

25 L'originale: hamsin = anseres. Brahma medesimo rappresentasi assiso sull'hamsa; il Sole in un inno del Rigveda (III, 7, str. 4h) vien detto hamsa, abitatore del sereno; Siva e Parvati, nell'inno a questa seconda (strofa 38) sono paragonali a due hamsih. E fu creduto che questi uccelli avessero la facoltà di distinguere il latte dall'acqua se miste insieme, e che dimorassero nel ciclo d'Indra dotati di canto armonioso e di dolce e lusinghiera parola, ondo

non è da meravigliare che il poeta indiano li finga qui favellanti d'amore. Manu divieta all'uomo rigenerato il cibarsi colla carne dell'hamsa, ed al Brahmano che avesse ferito un hamsa, impone per pena di dare una vacca ad un altro Brahmano (V, 42, e XI, 435). Io ho seguito l'esempio dello Schlegel e del Loiseleur Deslongchamps i quali all'hamsa del testo (Râm. I, 36, str. 7, a, e Manu, luog cit.) fanno rispondere ciquo, non mi parendo che in niczzo ai versi l'oca faccia di sè bella mostra. - Ma e suori dell'India sacra era l'oca. Gli Egiziani la sacrisicavano ad Iside. E si credeva che Radamanto avesse ordinato che non per gli dei, ma si giurasse per l'oca, pel cane, per l'ariete ... (Jablonski, Panth. Egypt. III, 8 e seg.). E nel Satirico di Petronio (cap. 426 e seg.) non piccolo è lo schiamazzo di Enotea, vecchia sacerdotessa, per l'oca sacra uccisa da Encolpio in pena dell'avergli morsicata, serrato morsu, una gamba. « Confuso ed attonito, egli racconta, per la novità della cosa chiedeva perchè tanta furia e perchè non di me, ma avesse piuttosto tanta compassione di un' oca. Ma ella, battendo le mani, scelerato, mi disse, ed osi parlare? Non sai gran delitto che commettesti? Uccidesti le delizie di Priapo, l'oca a tutte le matrone carissima ». E qui gli fa intendere che se i magistrati lo sanno, va in croce; - alfine però si lascia placare da due monete d'oro che Encolpio le dà « perchè possa far compera di dei e di oche ». Ciri, nel poemetto che da esso s'intitola attribuito a Virgilio, è cantato come « più bello dell'oca di Leda Amiclea ». Boeto cartaginese (lo dice Plinio, Ist. Nat., XXXIV, 19, aveva egregiamente figu. rato in bronzo un fanciullo che strozza un'oca, e da

quel bronzo sospetta il Visconti derivate tutte le altre scullure di putti con oca ch'ei poco amico de' sensi mistici inclina a credere piuttosto putti con anitra per quel passo di Plauto (Captivi, V, 4, 8).

.... quasi patriciis pueris ant monedulae,
Aut anales, aut colurnices dantur, quicum lusitent.

Ma certo l'oca fu simbolo sul vaso greco illustrato con ricco e pellegrino sapere dal cav. Filippo Gargallo-Grimaldi, il quale oltre l'averla per espressione dell'ascoso carattere di Dioniso-Plutone e di Libera o Cora-Arianna la suppone indicare le loro nozze (Vol. XIII. p. 123, degli Ann. dell'Inst. Arch.). Ci narra Pausania (IX, 39, 2) che nel bosco di Trofonio, presso Lebadea in Beozia, Ercina scherzando con Proscrpina e trattenendo un'oca, se la lasciasse di poi contra sua voglia fuggire, che la dea si diede grande premura per riaverla, e che nel tempio di Ercina si vedeva una vergine con un'oca fra mano, Nel Bullettino dell'Instit. di Corrispond. Archeologica, del 1848, a carte 33, è data notizia di un'anfora di gran mole sulla quale è rappresentato un giovine ignudo, seduto sopra uno scoglio, e tenente sul dorso della mano un uccello acquatico di forma tra l'oca e la papera colle ali aperte che il lodato cav. Gargallo-Grimaldi, più fondatamente degli altri, opinò appartenere alla favola d'Ercina. Ma le oche più degne di essere celebrate furono quelle a cui Roma, quando aveva nemici i Galli, credelle di aver dovuto la sua salvezza. Onde sul Campidoglio (Eneide, lib. VIII)

. . . . . . . . . . iva d'argento
L'ali sbattendo e schiamazzando un'oca
Ch' apría de' Galli il periglioso agguato.

Gli stessi Censori somministravano cibaria anserum in primis (Plinio, Ist. Nat., X, 26), e cosa che tutti sanno, l'anniversario della fuga de' Galli, il cane portavasi per Roma impeso, a memoria de'dormigliosi suoi ascendenti, ma l'oca si conduceva splendidamente in lettiga e seduta sur un drappo prezioso, a memoria delle vigili sue ascendenti, sacre a Giunone (Plutarco, Della fortuna dei Romani e in Camillo). E sacre a Venere, dea sorta dal mare, disse le oche Giovanni Lorenzo Lido (Dei mesi, ediz. dello Schow. Lipsia, 1794, pag. 90) perchè si dilettano delle acque. Ma la ragione dell'esser elle sacre del pari al figlio di Venere e di Libero con più sicurezza la saprai dal Buffon ove, parlando dell'oca, nota quasi riconoscente di scrivere « con una delle sue penne che sono stromento de' nostri pensieri ».

<sup>26</sup> L'originale: játarúpa-pariskritán = auro-circum-ornatos. L'oro tra' molti nomi ha quello pure di jdta-rûpa perchè sembra che in esso sia impenita la bellezza. Vedi nel primo libro del Râmâyana intitolato dalla generazione di Kartikeva l'allegoria che si chiude sotto il velo della favola di Gangà figliola del Monte, fecondata da Agni e deponendo il suo parto a' piè dell' Haimavata. Ganga è il Gange creduto portare i metalli in seno de'monti, ed Agni è il fuoco che li adatta agli usi dell'uomo. Lo Schlegel osserva che le sei Krittiche, nutrici del nume marziale nato da Siva e da Ganga coll'ajuto di Agni e da esse nomato Kartikeya, rispondono alle sei Pleiadi, septimam enim Indi non curant. Ed avrebbe potuto dire che quando venne composta quella parte del poema, la settima delle Pleiadi (o delle novaculae, chè così

suona la voce sanscrita krittika) già più non era, come dice lo scoliaste di Pindaro, nella vista.

- di riso; pure è il modo più opportuno per fare intendere come abbiano luogo le simpatie fra persone lontane. Le quali non si potrebbero spicgare senza ricorrere alla supposizione che qualche alato od altro operante secondario non sia stato impiegato nella corrispondenza. Ed è metodo che ha la sanzione dell'antichità, etc. » Così il reverendo Guglielmo Yates in una elegantissima esposizione del Naishadha Charita, poema sanscrito del Cashmiriano Sri Harsha, nel quale con maggiore varietà di metri, ma con molto minore sobrietà d'imagini è parimente narrata questa prima parte delle avventure di Nalo. (V. Asiat. Research., XX, 518).
- <sup>26</sup> L'originale antike = ante. (Confrontalo col greco dντί). Il Böhtlingk avvisa che la radice anti si trova nel Rigveda (LXXIX, 11) in significato di presso.
- L'originale: Asvinoh sadriso Asvinis similisforma. Sono gli Asvini due gemelli, e però non s'incontrano nominati che nel duale, Nåsatya l'uno e Dasra
  l'altro, medici degli dei, insigni per giovenile hellezza,
  figli che sono di Sûrya o del Sole, a cui partorivali
  Sanjna, talvolta chiamata Asvini dall'aver ella vestite le forme equine. Si legge in Manu (IV, 231) che
  "il donatore d'un asva, cioè d'un cavallo, otterrà la
  mansione degli Asvini". Sopra gli Asvini, considerati
  come catasterismo comprendente tre stelle, si vegga
  il Colebrooke, Delle divisioni del Zodiaco secondo

# WWW.libtool.com.cn secondo

gl'Indiani e gli Arabi nelle Asiat. Research., IX, 530. Ipparco, citato da Ulugh Beg, che nomina la terza stella come posta sul naso dell'Ariete, fa credere derivato il nome di Násatya, proprio del maggiore degli Asvini, da nása (come il germ. ant. nasa, lo slavo nos, etc.), se pure altra più certa derivazione non si conosce. Alle tre stelle mi sembra che alluda il principio dell'inno agli Asvini, CXVIII del Rigveda, ricco di miti e di elegante poesia, dove cantasi il loro cocchio come a hominis mente ocior, tribus postibus (tri-vandhurah) instructus, venti instar velox, liberalis n. E ancora: Tribus postibus instructo, tergeminum (mundum) percurrente vehiculo, tribus rotis (tri-chakrena) innitente, celeriter vecto, accedite huc! Così la versione del Rosen.

- 3º Vedi più indietro la nota <sup>3</sup> di questa istessa Lettura.
- <sup>31</sup> Ignota è l'origine del nome de'Gandharvi, schiatta di semidei che hanno loro dimora nel cielo d'Indra e lo dilettano coll'armonia. Per far guerra ai Gandharvi, popolo della terra, e favorire i *Nagi* supposti d'indo-scitica origine, Vishnu si trasformò in Purukutsa, re della dinastia solare, come si ha dal *Vishnu-purana* tradotto e illustrato dal Wilson, lib. lV, cap. 5, pag. 370, citato dal Troyer, *Journal Asiatique*, etc., del 1843, pag. 287.
- serpenti, e diconsi pure Nagi o Montani (da naga, monte) e Pannagi o Non-camminanti-co'-piedi (da pada, piede, na, non, e ga, camminante). I Sarpi, la

relazione del qual nome coll'italico serpe era già stala avvertita da Filippo Sassetti in una sua Lettera, si veggono in Manu (I, 37) distinti dai Nagi. Credevasi che questi fossero prole di Kasyapa e di Kadrù, e semidei abitanti nelle regioni infere, col volto umano e col corpo di scrpe. — Il Coluber Naga è chiamato dai Portoghesi Cobra Capella, perchè, come il Papi c'informa nella prima delle Lettere sulle Indie Orientali, quando si arrosta ed è in allo di avventarsi, la pelle intorno al capo gli si espande a guisa di un cappuccio o cappello. È molto frequente nell'India e molto pericoloso. Chi considera l'originaria proprietà della natura umana di venerare le forze superiori e dannose, intenderà facilmente perchè i serpenti paressero semidei, e dotati della bellezza fantasticata dentro le forme divine o semidivine.

53 Alcuni de' Rakshusi sono genii maligni che infestano i pii e tentano di sviarli dal divoto esercizio de'sacri riti, altri sono giganti di tremendissima forza e nemici de' numi, altri finalmente custodi delle ricchezze del dio Kuvera; e, come il Lassen osserva, la radice raksh (custodire) fa credere che, prima di tutto, custodi delle ricchezze fossero questi Rakshası.

34 Abravít tutra tam hamsan tvam apy evan Nale vada Tathe 'tya uktvá 'ndujah . . . . . .

Dixit ibi ideo anseri: tu etiam sic Nalo dic. « Ita; » sic fatus ovo-natus . . . . . .

# NOTE ALL'EPISODIO SECONDO

# LETTURA SECONDA.

### #BEKEEP

Na naktan na divá sete há he ti ruduti punah Non nocte, non die dormit, heu! heu! sic (exclamans) flens rursus.

Quanto sia fina nella sua naturalezza questa pittura di una vergine innamorala

Credo che il senta ogni gentil persona.

- <sup>2</sup> Il verso dell'originale in cui ciò vien detto è fra gli omessi dal Böhtlingk.
- <sup>3</sup> Pur questa domanda non è approvata dal Böhllingk che certo pensa il re Bhimo più veloce ad intendere la ragione per cui in tutti i suoi pensieri piangeva e si attristava la figlia diletta.
- <sup>4</sup> L'originale: Anviyatam ayam vîrah svayamvara = Adeatur haec, viri! (heroes!) mariti electio.

Così il Bopp. Ma il Böhtlingk accoglie la lezione anubhûyatám, sebbene il primo gridi alla violazione del metro.

L'originale: hasty as varatha qhoshena = elephantorum-equorum-curruum-strevitu. L'elefante è qui nominalo hastin, sinonimo di karin, e vale formito di mano, chè officio ne fa la proboscide pur detta mano lalvolla dai Greci e dai Lalini. (Drakenborch al verso 628 del libro IX di Silio). La voce dell'elefante esprimesi latinamente barrito, ed io volentieri ne feci uso, stante l'origine tutta indiana della parola. Lo Schlegel ebbc per arrivato indubitatamente dall'Africa il nome di barrus, e pure era un pezzo che sant' Isidoro (Orig., lib. XII, cap. 11) aveva lasciato scritto: Apud Indos (elephas) voce barro vocatur unde et vox cius barritus dicitur, ut dentes eius ebur. Nel qual passo, sfuggito anche alla massima diligenza del Forcellini, per maggiore esattezza invece di barro devi leggere váru o várana che suona difensore, ed è nome meritamente portato da un animale già di sì grande uso nelle battaglie. Ebur sembra che più propriamente discenda da ibha (forte, secondo Lassen), altro nome sanscritico dell'elefante affine al coptico ebou (Champollion, Gramm. Egypt., I, 84) ed al nome ebreo di cui vedi il Gesenius, Lex. Man. Hebr. et Chald. Lipsia, 1835. pag. 1026. Primo il Benary (Röm. Lautlehre, I. 228) avviò il Polt (Zeitschr. für die kunde des Morgenl., IV, 14) alla congettura che dalla unione del sanscrito ibha-danta (dente dell'elefante) coll'articolo arabico al, che pure pronunciasi el, provenisse il greco ¿lipac. artos. Ma il Pictet (Journ. Asiat., 1V serie, tom. 11,

## 4/38 W. libtool notenatule pisodio secondo

pag. 143) fa venirlo da Airavata, nome dell'elefante di Indra (V. più indietro a carte 88). Quando si ponga mente che i Romani, i quali videro l'elefante la prima volta nell'esercito di Pirro nella Lucania, lo chiamarono bos lucanus, e che i Fenici chiamarono alepho poco diversamente, come gli Ebrei, il bue (Plutarco, Quest. Conviv., IX, 2), parrà assai ragionevole che questi popoli trasmettessero alla Grecia ed al Lazio il nome di elefante.

Asva, secondo nome nella lunga composizione della parola, è il cavallo, ratha è il carro, e ghosha è lo strepito.

6 L'originale: malsa-bahuh = magna-brachia (ka-bens). Non è d'uopo di dire che dalle grandi braccia viene rappresentata la grande potenza del re.

7 Vado superbo di poter presentare ai lettori le più certe notizie intorno a Nărada e a Parvata, quali mi furono comunicate dal primo degli indianisti viventi, dallo stesso signor Wilson, che la Società Asiatica della Gran Bretagna e dell'Irlanda si gloria di avere per Direttore, e l'Università di Oxford per Professore di lingua e di lettere sanscrite. Ecco la traduzione di parte della umanissima lettera della quale gli piaeque onorarmi, sebbene affatto oscuro cultore io mi sia degli studi di cui egli è sì gran luminare, con quella bontà e cortesia che in lui pareggiano l'ampiezza della dollrina e la nobillà dell'ingegno: -« Nărada e Parvata sono frequentemente ricordati, ma assai poco si sa del secondo. Il primo è, come viene chiamato nel Nalo, un Rishi o Rishi-sattama. Ed è anche altrove considerato come uno dei figli della

mente di Brahmà e dei creatori subordinati del genere umano. Troverete tutto quanto si conosce di Nàrada nella mia traduzione del Vishnu-Purana a carte 49, 2118-note. - Parvata vi è detto figlio di Kasyapa al pari di Nårada — essi sono quindi fratelli. Non avvi autorità, per quanto io mi sappia, la quale venga in conferma della vostra congettura che Nàrada sia stato talvolta confuso con Varuna; egli è sempre chiamato rishi (sapiente), non mai deità o loka-pála (custode del mondo). L'etimologia nara (acqua), da (che dà) viene comunemente spiegata che dà acqua (libazioni) ai Mani, -- come s'egli sia stato il primo maestro di questa forma di riti funebri. Difficilmente può essere paragonato a Momo, perchè, quantunque più gran promotore di mali che quegli non fosse, non trovasi però ch'egli scherzi . . . . ».

Così veniamo in possesso della ragione del nome di Nărada che il Lasson confessa di non sapere (rationem nominis ignoro). Vedi l'Indice de'nomi proprii del Bhagavad-Gitá in Nárada, dov'è pur dello ch'egli è peritissimo del narrare, e n'è prova l'argomento del Rămâyana messo in sua bocca; che è l'inventoro della lira o vina; che gli fu attribuito un codice di leggi, o che un Purâna s'intitola dal suo nome.

- <sup>8</sup> Vedi la nota <sup>6</sup> alla Lettura II dell'Episodio I.
- 9 Maghavan è uno de'nomi di Indra, e deriva da magha (beatitudine e forse sacrificio, che è il senso della voce non dissimile makha). Ne'Vedi è aggettivo che vale sacrificante.
- 10 L'originale: Bala-Vritrahá = Balae-et-Vritrae-occisor. Famose negl'inni vedici sono le villorie di

Indra su questi Asuri o Privati-del-cielo (parendomi da accettare l'etimologia di esso nome data dallo Schlegel nella nota all'interpretazione latina del Rdmáyana, I, 45, 58). Ma quelle vittorie sono da intendersi allegoricamente, e si appone il Lassen (Zeitschr. für die kunde des Morgenl, III, 486) spiegando Vritra, nell'inno XXXII del Rigveda, per la nube squarciata dalla folgore d'Indra per modo da lasciar apparire il Sole nella sua luce; — la nube si scioglie sopra la terra in acqua, che sbocca nel mare. — Quanta forza non ha in quell'inno la pittura: -- « Prostrata era la mudre di Vritra; Indra gl'infisse il telo di sotto: sopra la madre, sotto era il figlio . . . Posto in mezzo alle instabili, non cessanti acque, le acque soperchiano il corpo di Vritra, senza nome: diuturne tenebre dormiva d'Indra il nemico ».

- 11 Ayam loko kshayas tesham yathai va mama Kamadhuk
  - Hic mundus exitii-expers (est) eorum sicut mei Kamadhuk.
- a Hic mundus (Indri caelum) sono le due spiegazioni del Bopp — perennis eorum est abundantiae vacca (quippe qui omnia optata eis praebeat) sicuti mea est. Potest etiam significare hic mundus perennis eorum est, sicut abundantiae vacca mea est ».

Kamadhuk da kama (desiderio), e da duh (mugnere; mandar latte) è la vacca dell'abbondanza, principale fra tutte l'altre siccome quella che porge ogni cosa desiderata. Guardando alla venerazione in cui la vacca (qo, come già si vide) è dagl'Indiani

#### LETTURA SECONDA

tenuta, a me non par meraviglia ch'essa divenga subietto di ridenti fantasie e che il suo nome possa egualmente indicare ciò che l'uomo ha di più caro—l'occhio e la parola. Non ho creduto però nè pur qui che stesse bene di nominarla apertamente nella versione poetica, poichè non amo che la patria poesia impari la temerità di altre contemporanee. Vedi fra le Voci Interiori di Vittore Hugo quella che s'intitota La Vache.

Meglio che fra le *Voci Interiori* questa poetica composizione avrebbe avuto il suo posto fra le *Orientali*. Poichè la vacca, sacra nell'India, è da aversi propriamente siccome simbolo di *Prakriti* o della *Procreata*, chè così chiamasi la natura. Onde che una voce medesima nomina la vacca e la terra (se di genere feminile), e il cielo (se di maschile).

12 Intorno ai Kshatriyi leggi la nota 3 alla Lettura II dell'Episodio I. Credesi che le anime de'Ksha-

### WWW.libtool.com.cn 142 NOTE ALL'EPIS. SECONDO — LETT. SECONDA

triyi uccisi in battaglia si posino nel mondo d'Indra (Indra-loka); Indra però li domanda suoi ospiti.

- <sup>13</sup> Sakra è uno de'nomi d'Indra. E incontrasi pure nel Rigveda. (LIV, 2).
- 14 Agni è il dio del fuoco, preposto alla plaga che sta fra l'oriente e il meriggio. Paragona col nome sanscrito, il latino ignis, il polacco ognia, etc. Frequenti sono gl'inni vedici a questo nume, che trovasi rappresentato colla testa attorniata da fiamme, con due pugnali nelle duc mani, sopra un ariete azzurrigno e rosse le corna, il quale dinota i duc colori della fiamma. Talvolta ha tre piedi a significare il trino fuoco rituale, di cui parla la nota 13 a carte 94; tiene in una mano una fiamma, nella seconda la ruota ignea o chakra, nella terza il loto, nella quarta il pugnale; lo sostiene il triangolo cinto di fiamme. (Religioni dell'antichità, etc. Tav. XV, fig. 87 e 88).
- 18 Nell'originale Manmatha. Il Böthlingk in questo nome vede il raddoppiamento della forma manth (agitare) come dandasa (dente) da dams (mordere). Mi accosto al Bopp il quale lo crede composto da man invece di manas (mente, cuore) e da math (agitare, al pari di manth). E però traduco: il dio che pone a tumulto le menti.

# NOTE

# ALL'EPISODIO SECONDO

## LETTURA TERZA.



- <sup>1</sup> Vedi sull'atto riverenziale dell'intrecciare le mani la nota <sup>2</sup> alla Lettura II dell'Episodio I.
- <sup>2</sup> Varuna è il dio dell'acque, preposto alla plaga occidentale. Deriva il suo nome da vri (circondare).
- Intorno a Yama qui detto sarirantakaro nrinam = corporum-finem faciens hominum, sono da leggere la nota e la nota 4 alla Lettura II dell'Episodio I.

Ecco in qual modo Federico Rückert, nella sua lodata versione di questo Episodio medesimo, esprime le qualità de'quattro numi:

> Ich bin Indra der Luftenthalter, Diess ist Agni der Feuerhalter, Waruna diess der Flutbeweger, Und diess Jama der Erdgrundleger.

144 NOTE ALL'EPIS. SECONDO — LETT. TERZA WWW.libtool.com.cn

<sup>4</sup> Sugli Yakshi vedi la nota <sup>19</sup>, e sui Gandharvi la nota <sup>31</sup> alla Lettura I di questo istesso Episodio. Più liberamente il Rückert:

Ist es ein paradiesischer? Ein himmlischer? ein geistischer? ein riesischer?



## NOTE

## ALL'EPISODIO SECONDO

LETTURA QUARTA.

400 400 600

\*\*B osservazione di Ugo Foscolo nel Discorso sul testo del poema di Dante, là dove con profondità e con cloquenza meravigliosa indaga la ragione dell'Episodio di Francesca d'Arimino, che « le donne non sono garrule de'secreti del loro cuore; bensì quando non hanno vita, nè fama, nè senso che per amare, allora ne parlano alteramente ». E fra gli altri esempii citando quello di Giulietta nella tragedia di Shakspere: — « Nel cuore di Giulietta la timidità, l'ingenuità e tutte le grazic virginali, non che intepidire, cospirano a infiammare in un subito l'impeto e la magnanimità dell'amore ».

2 Da hula (offerte) e da as (mangiare; come il latino ess-e, il germanico ess-en, il greco èa2i-ev)

# 416 WWW.libtool.Com.chi

componesi Hutdsa, nome di Agni o del Fuoco. Nell'Amarakocha, lib. 1, cap. 1, sez. 1, dalla str. 48, b, alla str. 82, a, ove sono comprese le molte appellazioni di esso nume, non veggo quella di Hutása, bensì l'altra di Hutabhug, che non ha senso diverso. Veggasi anche nel libro I della Sanhità del Rigveda l'inno XII, e in quello la strofe 6 in fine. Agni od Hutasa è forse detto signore de'numi, perchè, consumando egli naturalmente le offerte ai diversi numi, li signoreggia in certo qual modo, rendendoli, dove sia il caso, tutti propizii. Quindi nel bel primo inno del Rigveda (str. 2) si canta ch'esso qli dei qui possa portare (sa devd eha vakshati). Il Rückert mirando al significato del nome Hutdsa fece: des Feuers Opferrauch (il Fumo-sacrificale del Fuoco). Poi dispiacendogli forse ciò che si dice di lui nel testo che dopo avere ristretta la terra, se la inghiottisce, lo indica siccome colui che in tutto cova come scintilla, che tutto prende in offerta, che liberando lo spirito dislega il corpo.

> Der als Funke in allem glimmt, Und alles dahin als Opfer nimmt, Der Geist befrehend, den Leib zerbricht, Welch Weib erwählte den Gatten nicht?

Alcuno vorrà dire che, conformandosi al gusto del paese di cui è figlio, l'illustre poeta ha qui allungato, siccome altroye, l'allegoria.

- <sup>3</sup> Yama, distributore de'premii e delle pene. Vedi la nota <sup>14</sup> alla Lettura II dell'Episodio I.
- <sup>4</sup> Dalla madre Danu i Dánavi, e dall'avola Diti prendono il loro nome i Daityi. Sono tutti nemici

degli dei. I primi hanno per padre Kasyapa; i secondi furono propagati da cinque figli di Hiranya-kasipa figlio di Kasyapa e di Diti. Così il Mahâ-Bhârata, col quale non pienamente consentono i più tardi. Trionfatore degli uni e degli altri è Indra, dio del cielo.



#### NOTE

# ALL'EPISODIO SECONDO LETTURA QUINTA.



1 Atha kále subhe prápte tithal punye kshane tatha....

At tempore fausto aggresso, die-lunari puro, momento ila . . . .

Kila è tempo; fase della luna (oltre i significati di nero aggettivo e sostantivo, e di Morte o di Yama). Tithi è la giornata lunare, e già ne parla la nota "I alla Lettura I dell' Episodio I. Kshana è una parte determinata del tempo eguale, secondo la definizione del Wilson, riportata dal Bopp, a trenta kili o a quattro minuti. Ed ingegnosa è la congettura del Pott che questa voce sia venuta da ikshana, lasciata la prima vocale, come chi dicesse « un colpo d'occhio », intendendo « un momento ».

#### WNOTE ALL EPISODIO SECONDO - LETTURA QUINTA 149

- <sup>2</sup> Porta nel sanscrito è torana sinonimo di dvára, colla qual voce è da confrontare il greco  $\Im i \rho x$ , il golico daur, l'ibernico dor, il russo dverj. Così nel caldeo la porta dicesi therah (coi punti), e voci poco dissimili con un medesimo senso hanno l'arabo ed il siriaco.
  - Tatra sma piná drisyante báhavah parighopamáh

Akdravantah suslakshndh panchasirshd ivo 'ragdh

Ibi pinguia conspiciebantur brachia clavarum-similitudinem (habentia),

Formosa, perdelicata, quinque-capitibus veluti serpentes.

\* Cesarie è come il sanscrito Kesa o Kaisika (onde Kesanta e Kesava, cognome di Krishna, di cesarie fornito), ma più ancora come Kesara, voce sanscrita anch'essa che dinota la giuba del leone. E lo stesso leone è dello Kesarin o giubato (Amarakocha, lib. II, cap. B, str. 1, a). Ma nel sanscrito solamente trovasi la ragione del nome, che deriva la sua prima parte da ke (caso locativo di ka), sul capo; ragione questa che nel latino non si potrebbe trovare.

Nel testo i re sono anche lodati per la bellezza del naso; ma nel verso italiano appena mi sembra che possano aversi per belle le lodi ariostesche del naso di Alcina.

I versi ne'quali si chiude la similitudine con Bhogavati e colle tigri sono ommessi da! Böhtlingk.

#### 450w.libtookerakliepisodio secondo

Bhogavatt, nome di città, non terrena, abitata dai Serpenti, si chiama da *Bhoga*, che appunto vale Serpente, ed origina da *bhuj* (curvare).

- 6 Così nell'originale: tatra tatra = ibi ibi.
- <sup>7</sup> Yam yam hi dadrise teshdu tan tam mene Nulan nripam
  - Quem quem enim spectabat illorum, eum eum putabat Nalum regem.
- \* L'originale: devd-lingdni = deorum-insignia.
- 9 Ho fallo che ogni periodo di questa così passionata preghiera si chiudesse in una sola parola sempre ripetuta, come ogni strofe dell'originale si chiude in me, che al pari di mahyam significa a me.

#### 10 f versi

Nischayam paraman tathyam anuragan cha Naishadhe

Manovisuddhim buddhin cha bhaktim rágan cha Naishadhe

Consilium altum, veritatem, amoremque in Naishadhum

Mentis-puritatem intellectumque, cultum studiumque in Naishadhum;

sono ommessi dal Böhtlingk. E il secondo manca pure nel codice accompagnato dagli scolii di Chaturbhuja, veduto dal Bopp. www.libtool.com.cn

11 Sa'pasyad vibudhan sarvan asvedan stabdhalochanan

Hrishitusragrajohûndn sthitdn asprisatah kshitim

Illa vidit valde-noscentes (deos) omnes expertessudoris, rigidos-oculos (habentes),

Arrectis-sertis (praeditos-et) pulveris-expertes, stantes, non tangentes terram.

12 L'originale: nimeshena cha súchitah == nutationeque affectus. Nel drama Vikrama ed Urvasi, attribuito a Kâlidâsa, sulla fine dell'atto terzo, Chitralekha dice

> Abbiate cura, nell'assenza mia, Che non trovi l'Apsárasa cagione Di rimpiangere il ciel per voi lasciato.

E Vidúchaka, confidente del re, con un umore che tiene del volteriano, le risponde:

Oh bello starci! in ciel! come potria Pensarci, ad un tal luogo, ove giammai Non mangiasi, non bevesi, non chiudesi L'occhio un miccino?

Chè si credeva privilegio degli dei il non mai nè abbassare, nè alzare la palpebra. Quindi l'epiteto loro animisha da a, privativo, e nimicha, ammiccante. E il Wilson vorrebbe che gli ὅμματα μαρμαίροντα, a'quali guardando impaurita Elena riconosce Afrodite nel terzo dell'Iliade (v. 397), siano gli occhi fermi delle divinità. (Vedi il primo verso riportato nella nota antecedente.) Un luogo di Eliodoro, nel terzo delle Cose Etiopiche, sta per lui.

- Www.libtool.com.cn 13 In una relazione di viaggi nell'India, lessi che il costume qui descritto, a dar segno della scelta dello sposo, si osserva ancora oggidì fra' Mahratti.
  - 14 Yávach cha me dharishyanti práná dche suchismite
    - Quamdiuque mihi constabunt spiritus in corpore, sereno-risu (praedita)!
- Io mi sono giovato del virgiliano (Eneide, IV, 536).
  ..... dum spiritus hos reget artus.
- 16 L'originale: Pratyukshadarsanam yajne = Visibilium-visum in sacrificio.
- 16 L'originale: Lokán Atmaprabhâms.... Il Bopp nella prima edizione del Nalo intendeva i mondi splendenti pel dio Agni; nella seconda intende i mondi per sè splendenti. E cita Nilakantha scoliaste sul Viaggio al cielo d'Indra, altro episodio del Mahà-Bhàrata.
- 17 Hutásanah come Hutása è altro de'nomi di Agni, dio del fuoco. – V. più sopra la nota <sup>2</sup> della Lettura IV.
- 18 L'originale: Yamas tv annarasam prádád = Yama vero cibi-gustum dedit.
  - 19 Apâm patir apâm bhâvam yatra vdnchhati Naishadhah
    - Srajas cho'ttamagandhádyáh ....
    - Aquarum dominus aquarum existentiam, ubi opturet Naishadus.
    - Sertaque excellentissimum-odorem-(tanquam)primam (virtutem-habentia)....

20 L'originale: dvipadám varah = bipedum excellentissimus. Dvipád da dvi (due) e da páda (piede) pur dicesi l'uomo, e solo manca l'implume, perchè si abbia la famosa definizione platonica dell'uomo.

<sup>21</sup> La stanza in cui si chiude questa similitudine è ommessa dal Böhtlingk. Di *Vritra* e di *Bala* si disse nella nola <sup>10</sup> alla Lettura II di questo stesso Episodio.

Tra' Monuments anciens et modernes de l'Hindoustan (T. I) raccolti e illustrati dal Langlès, è da vedere il disegno di una miniatura rappresentante Indra che a fianco di Sachi, sua sposa, corteggiato dalle Apsarase e dai Gandharvi, gode le delizie del suo nandana o giardino.

- <sup>93</sup> Yayati, intorno al quale informa la nota <sup>93</sup> alla Lettura II dell'Episodio I.
- Sacrificabatque etiam asvamedho... Asvamedha si compone di asva (cavallo) e di medha (sacrificio). Il Wilson lo definisce il « sacrificio reale o emblematico di un cavallo ». E soggiunge: « Questo sacrificio è uno de' più alti, e rinnovato per cento volte ottiene a chi lo compie il diritto di entrare in dominio dello svarga o paradiso; sembra che originariamente non se ne facesse che una rappresentazione, e che il cavallo e gli altri animali fossero tenuti soltanto legati durante la celebrazione di alcuni riti. Il sacrificio vero fu introdotto in tempi più bassi ». È noto che il cavallo era una delle vittime sacre per molti popoli antichi, e che fra gli altri i Persiani con esso placavano il Sole, come si ha da Ovidio ne' Fasti (1, 588)

Ne detur celeri victima tarda deo;

## 484 NOTE ALL'EPISODIO SECONDO — LETTURA QUINTA WWW.libtool.com.cn

e i Romani, per testimonianza di Festo (alla voce Panibus): Panibus redimebant caput equi immolati idibus octobribus in campo Martio, quia sacrificium fiebat ob frugum eventum. Ma per gl'Indiani, secondo il Colebrooke nella Notizia sui Vedi (Asiat. Research., VIII, 423), il cavallo è veramente emblema dell'essere primo ed universale manifestantesi, perchè nell'ullima parte del Taittiriya Yajur-Veda le diverse parti del cavallo sono descritte come altrellante divisioni del tempo e delle parti dell'universo. « L'Aurora è il suo capo, il Sole l'occhio suo. l'Aria il suo respiro, la Luna il suo orecchio, etc. Un passo consimile del libro XIV del Satapatha-bráhmana descrive lo stesso cavallo allegorico, per meditazione di chi non può compiere l'Asvamedha; e la riunione degli animali viventi, onde viene a comporsi una vittima imaginaria, in un vero Asvamedha, rappresenta egualmente, secondo la dottrina de'sacri libri indiani, l'essere universale.

L'Asvamedha è descritto nel capitolo XIII del libro I del Ràmàyana con molte diversità fra le due recensioni, che forse seguirono due autorità vediche diverse. La bengalica o gaudana è qui più sobria di que' riti e di quelle particolarità le quali « ben poterono essere opera del soverchiante Brahmanismo che le veniva moltiplicando a bello studio; ma tutte queste cose allora soltanto potranno essere chiarite ed accertate, quando sarà uscito in luce tutto il corpo de' Vedi ». Così nella Introduzione al testo sanscrito del Râmâyana, etc. (pag. xlix), l'illustre Gorresio.

## INDICE

**≪**⊘₀

| Prefazione .              | ٠    | •      | •     | •     |    | Pug. | •   |
|---------------------------|------|--------|-------|-------|----|------|-----|
| LA MORTE DI YAJNAD        | ATT. |        | •     |       | •  | ,,   | 4   |
| Lettura prima             |      |        |       | •     |    | "    | B   |
| Lettura seconda           |      |        |       |       |    | 29   | 41  |
| LE NOZZE DI NALA E        | DI I | LYLKAC | ITK   |       | •  | 99   | 21  |
| Lettura prima             |      |        |       | •     |    | 39   | 25  |
| Lettura seconda           |      |        |       |       |    | ,,   | 29  |
| Lettura terza             |      |        |       | •     |    | "    | 33  |
| Lettura quarta            | •    |        |       |       |    | ,    | 37  |
| Lellura quinta            |      |        |       |       |    | "    | 41  |
| NOTE ALL'EPISODIO PR      | OKI  |        |       |       |    | >>   | 47  |
|                           |      | Lettu  | ra pi | rima  |    | >>   | 49  |
|                           |      |        | •     |       | ι. | ,,   | 82  |
| Note all'Episodio secondo |      |        |       |       |    | ,    | 118 |
|                           |      | Lettu  | ra pi | rima  |    | ,,   | 117 |
|                           |      |        | _     |       | ι. | **   | 136 |
|                           |      | Lettu  | ra te | יויזת |    | ,,   | 143 |
|                           |      |        |       | -     |    | ,,   | 148 |
|                           |      |        | •     |       |    | "    | 148 |

## WWWEMENDAZIONI ED AGGIUNTE.

| Pag.           | lin.      |                               |                                                                                            |
|----------------|-----------|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| 9              | 24        | Raghuide Leggi                | Råghuide                                                                                   |
| 10             | 9         | sudréa                        | súdréa                                                                                     |
| ι3             | 22        | Raghuidi                      | Ràghuidi                                                                                   |
| 16             | 6         | e i sacerdoti obe-            | e i sacerdoti, e gli obe-                                                                  |
|                |           | dïenti                        | dienti                                                                                     |
| "              | 8         | Vedanghi                      | Vedàngi                                                                                    |
| 23             | 3 .       | Panduidi                      | Pânduidi                                                                                   |
| 25             | 16        | arcieri al                    | arcieri, al                                                                                |
| 26             | 13        | Danto :                       | Dânto                                                                                      |
| 38             | 19        | Danavi                        | Danavi                                                                                     |
| 46             | 3         | Nåhusha                       | Nahusha                                                                                    |
| 50             | 11        | (come Manu                    | come Manu                                                                                  |
| "              | 14        | Nalo                          | Nala, e sempre così nel-<br>le Note.                                                       |
| 51             | 11        | Brahmegupta                   | Brahmagupta, e cosè altrove                                                                |
| 99             | 18        | Edinburg                      | Edinburgh                                                                                  |
| 53             | 25 e seg. | Dhan vantari                  | Dhanvantari, e cost                                                                        |
| 55             | 3         | la quale ha luogo             | altrove la quale in alcune parti dell'India comincia                                       |
| "              | 12        | <b>A</b> shār <b>a</b>        | <b>á</b> shárha                                                                            |
| 56             | 23        | asvina                        | Asvina                                                                                     |
| 60             | 23        | Vedantica                     | Vedânta                                                                                    |
| Gı             | 30 e seg. | Filostrato dissero            | Apulejo disse                                                                              |
| Gí             | 30        | Zeitung                       | Zeitschrift                                                                                |
| <del>7</del> 5 | 23 e seg. |                               | Brahman in senso di<br>sacerdote, e Brâh-<br>mana, il Roth af-<br>ferma che derivano<br>da |
| 82             | 4         | Yaina                         | Yajna                                                                                      |
| 8.4            | 11        | casta (con voce               | casta, con voce                                                                            |
| 9              | 19        | Maha—                         | Mahad—                                                                                     |
| 94             | Ğ         | sastram                       | sástram, e cost dopo                                                                       |
| 97             | 4         | santánám                      | sdatdadm .                                                                                 |
| 79             | .7        | sanctorum                     | tranquillorum .                                                                            |
| 99             | 32        | col testo in parole<br>divise | col testo sanhitá-pátha<br>e coll' altro in padi                                           |
| 101            | 11        | wid-zieć                      | divisi<br>wid-zieċ                                                                         |
| 103            | 9         | Rajárshi                      | Rájárshi                                                                                   |
| 117            | 10        | raj <b>a</b>                  | rdjđ                                                                                       |
| 135            | 17        | Rakshasi                      | Rakshasi, e cost dopo.                                                                     |
|                | -         |                               |                                                                                            |

This book is a preservation photocopy.

It was produced on Hammermill Laser Print natural white,
a 60 # book weight acid-free archival paper
which meets the requirements of
ANSI/NISO Z39.48-1992 (permanence of paper)

Preservation photocopying and binding
by
Acme Bookbinding
Charlestown, Massachusetts
1996



