www.libtool.com.cn



www.libtool.com.cn



www.libtool.com.cn



www.libtool.com.cn



OHANN GOTTLIEB FICHTE

UND

EINE SCHRIFT UBER DIE BESTIMMUNG
DES MENSCHEN.

EINE BETRACHTUNG
DES WEGES ZUR GEISTIGEN FREIHEIT

VON

GEORG }JASSON

PASTOR AN ST. BARTHOLOMAUS IN BERLIN

BERLIN ¢ TROWITZSCH & SOHN e 1908



D2 SH#
VR IA




MEINEM VATER

ZUM
SECHSUNDSIEBENZIGSTEN GEBURTSTAGE.






Inhalt.

Seite-
1. Die geschichtliche Stellung der Kantischen Philosophie . 8
II. Fichtes Fortbildung des Kantischen Prinzips. , . . . . I3

III. Der naturphilosophische Monismus und das BewuSBtsein
der Freiheit. . . . . . . . . ¢ . v v v v vt 19

IV. Der subjektive Idealismus . . . . . . . .. ... .. 29

V. Der ab;olute Idealismus . « « . « v v v v v o oo . . 34



Die folgenden Blitter geben im wesentlichen einen
Vortrag wieder, den der Verfasser im Auftrage des »Komitees
zur Errichtung eines Fichte-Denkmals zu Berlinc in dem
Birgersaale des Berliner Rathauses gehalten hat. Der
Zweck, die Horer fiir die Person und die Gedarikenwelt
Fichtes zu erwirmen, machte es dem Verfasser zur ersten '
Pflicht, die bleibende Bedeutung des grofien Denkers her-
vorzuheben. Demzufolge war es geboten, die kritischen
Bedenken gegen Einzelheiten der merkwiirdigen, hier be-
sprochenen Schrift beiseite zu lassen und sie nach der Eigen-
art zu schildern, die ihren dauernden Wert ausmacht, als eine
mdglichst fafllich und knapp gehaltene Darstellung des Weges,
den der philosophische Gedanke mit innerer Notwendigkeit
zuriicklegt, indem er von der Naturphilosophie seinen Aus-
gang nimmt, um in dem absoluten Idealismus sein Ziel zu
erreichen.



4

Unter den grofien Denkern, die in unserer klassi-
schen Literaturperiode dem deutschen Geiste zum Ver-
stindnis seiner selbst geholfen und das Selbstbewufitsein
der Menschheit auf eine héhere Stufe gehoben haben,
nimmt J. G. Fichte dadurch eine ganz einzigartige
Stellung ein, dafl er mit seiner Philosophie eine unmittel-
bar praktische Wirkung auf das Gemiit seiner Zeit-
genossen zu erreichen strebte. Es scheint ein Wider- .
spruch zu sein, wenn ein Mann, der die Wahrheit in
den entlegensten Gefilden des abstrakten Denkens
suchte und jedes Zugestindnis an hergebrachte Mei-
‘nungen stets mit Entriistung ablehnte, dennoch nicht
miide geworden ist, seine Gedankenginge weit iiber
den Kreis der Philosophen von Fach hinaus der grofien
Gemeinde der Gebildeten seiner Nation vorzulegen.
Keineswegs kam es ihm dabei in den Sinn, ein Lehrer
der Lebensweisheit zu sein in der Art der feuilleto-
nistischen und aphoristischen Ridsonneure, die heute
dem groflen Publikum als grofie Philosophen gelten,
weil es ohne besondere Anstrengung oder Schulung
des Denkens ihre mehr oder minder oberflichlichen
und paradoxen Urteile iiber alle Dinge und noch
einige mehr verstehen kann, — etwa soweit, wie jene
sie selber verstanden haben. Ein solches Treiben tragt



— 8 —

zu, |deutlich den Charakter der Willkiir und der Un-
sachlichkeit an sich, als da8 sich darin iiberhaupt irgend
eine Grundlage von Wahrheit finden konnte. Fichte
hat iiber diese Art von Lebensweisheit immer nur mit
Verachtung gesprochen. Er hat zwischen Leben und
Philosophieren den schirfsten Unterschied gemacht.
Die schwere Arbeit des Philosophierens, dies Denken
des Denkens, das sich ginzlich auerhalb der gewohnten
Formen menschlicher Geistestitigkeit bewegt, das von
Schiller beschrieben wird als ein Hinabsteigen in das
modrige Grab zu der Gruft der dunklen Worter, diesen
nichtlichen Weg hat Fichte als das Gegenteil des Lebens
bezeichnet. ,Leben ist ganz eigentlich Nicht-Philoso-
phieren; Philosophieren ist ganz eigentlich Nicht-
Leben.*

Und dennoch ist Fichte von der Uberzeugung
durchdrungen, daB erst mit dem Philosophieren das
wahre Leben anfange; ja, ihn erfiillt die hohe Meinung
von dem Werte der ,,Wissenschaftslehre*, als welche
er die Philosophie versteht, so ginzlich, daB ihm ein
Leben ohne das Verstindnis der Wissenschaftslehre
eigentlich gar nicht den Namen des Lebens zu ver-
dienen, nicht viel mehr als ein bloles Vegetieren zu
sein scheint. Wie lassen sich diese heiden Seiten
seiner Denkweise zusammenbringen? Wenn wir dariiber
" ins klare kommen konnen, so werden wir hoffen
diirfen, auch den Schlissel zu der merkwiirdigen
Schrift gefunden zu haben, die uns im folgenden be-
schiftigen soll. —

L

Die michtige philosophische Bewegung, die in
Deutschland mit Kant ihren Anfang genommen hat,




.-__9_-

ruht auf dém/Grunde einer.grofien geschichtlichen Not-
wendigkeit. Es wire im héchsten MaBe toricht, zu
meinen, Kant sei zufillig oder aus einem bloflen Spiele
des Witzes auf den Gedanken gekommen, er wolle
einmal, nachdem die Philosophen bisher die Welt als
eine Welt der Dinge oder Gegenstinde betrachtet
hatten, nun vielmehr die Welt als eine Welt des .Sub-
jekts betrachten, fiir das die Gegenstinde Erscheinungen
oder irgendwie Objekte sind, wihrend es selbst als der
freie Schopfer dieser seiner Welt gelten mufi. Nicht
blof als Einfall, sondern als eine wohlgegriindete Er-
kenntnis ist diese Betrachtungsweise mindestens schon
von dem heiligen Augustinus an niemals dem mensch-
lichen Denken ganz fremd gewesen. Dafl sie bei Kant
zur epochemachenden und fundamentalen Erkenntnis
geworden ist, die das gesamte philosophische Denken
auf eine neue Grundlage gestellt und das systematische
wissenschaftliche Erkennen erst zur vollen Klarheit und
Einsicht iiber sich selber gebracht hat, — das lag nicht
an der besonderen Virtuositit des Weisen von Konigs-
berg, der nur dufferst mithsam und vielfach hinter seinen
Intentionen zuriickbleibend die Grundlinien der neuen
Anschauung zu ziehen vermochte. Es lag vielmehr
daran, da8 die Zeit fiir die philosophische Ausbildung
dieser Erkenntnis gekommen war, da sich das Be-
wufitsein der Menschheit bis zu der Reife innerer
Selbstindigkeit entwickelt hatte, die gebieterisch ver-
langte, es miisse aun die Wissenschaft auf die gesamte
‘Welt des menschlichen Bewufitseins das Siegel der
Souverinetit des Subjektes driicken und in dem ver-
niinftigen und deshalb freien, denkenden Ich den
archimedischen Punkt fiir alle personliche Gewilheit
und fiir alle sachliche Wahrheitserkenntnis nach-
weisen. ' ' ' )



Diel Reformation hatte diese Verinnerlichung
des Bewufitseins, diese Befreiung des denkenden ver-
niinftigen Ich, auf dem tiefsten und innerlichsten
Lebensgebiete, in der Beziehung auf Gott und das
hochste Gut zustande gebracht. Der durch sie zur
inneren Freiheit von allem weltlichen Dasein erhobene
Geist hatte in dem freudigen Bewufitsein dieser seiner
Freiheit alle Gebiete des Daseins neu durchforscht,
die Erscheinungen und Gesetze der Natur wie die
Ordnungen und Uberlieferungen des Menschenlebens,
und hatte an alles die Sonde seiner Kritik gelegt.
Damit war er bei der Aufklirung angekommen; bei
dieser aber durfte er nicht stehen bleiben. Denn ihr
blieb als Resultat ihrer kritischen Bemiihung nur das
folgende merkwiirdige Entweder-Oder iibrig: Ent-
weder das Bewufitsein erkannte sich in dieser ganzen
fremden Welt, die es mit Eifer durchforschte, iiber-
haupt nicht wieder und vernichtete sich selbst, indem
es alles Dasein fiir natiirlich, alles Geschehen fiir not-
wendige Folge mechanischer Bewegung in materiellen
Dingen erklirte, — und so war dem Menschen und
seiner inneren Welt aller Wert geraubt, er war zur
Maschine herabgesetzt. Oder das Bewufitsein blieb
sich dessen bewufit, daf doch es selber es sei, das
auch dieses System der Natur durchschaue und er-
kenne; es setzte deshalb ein naives Vertrauen auf seine
eigene Einsicht, berief sich auf seine natiirliche Ver-
nunft, stellte der daseienden Welt seine Meinung ent-
gegen, wie alles sein sollte und miifite, und lebte in
einer Welt der hohen Gefiihle oder der klugen Be-
rechnung, emsig darauf bedacht, mit verniinftigen
Griinden das Dasein all der Ideale zu beweisen, ohne
die dem Menschen kein wahrer Seelenfrieden beschert
ist. Inhaltlich war ohne Zweifel diese, es sei idea-




listische oder''sentimentale “oder utilitaristische Auf-
klirung immerhin noch reicher und wertvoller als das
systéme de la nature. Aber dafiir entbehrte sie formell
der ernsthaften Konsequenz und des methodischen
Haltes, weshalb sie auch immer mehr in selbstgefillige
Seichtigkeit und aufgeblasene Hohlheit ausarten mufite
und der strengen Geschlossenheit der naturalistischen
Weltanschauung das Gegengewicht nicht zu halten ver-
mochte. Gerade in Deutschland, dem Geburtslande
der Reformation, wo die pietistische Bewegung die
Gemiiter fiir das Leben in den iibersinnlichen Reali-
titen, fiir die unbedingte Forderung sittlicher Reinheit
und Heiligkeit und fiir das Ideal einer Erneuerung zur
Gottebenbildlichkeit tief innerlich erwirmt und be-
geistert hatte, lebten die’Besten der Nation in der un-
mittelbaren Gewilheit der hochsten Wahrheiten der
Sittlichkeit und Religion. Aber sie sahen sich ver.
geblich um nach einer in sich gegriindeten Erkenntnis,
die dieser ihrer GewiBlheit den gerade durch die refor-
matorische Idee geforderten Halt in jhrem verniinftigen
Denken hitte geben konnen.

Da war es nun die grofie Tat Kants, da er durch
seine Untersuchung des denkenden Geistes selbst den
Weg zeigte, auf dem die idealen Giiter des mensch-
lichen Geisteslebensvor aller materialistischen Leugnung
und aller subjektivistischen Skepsis gesichert werden
konnten. Kant weist nach, da es der Geist ist, der
sich seine Welt, die Welt seines Bewufitseins schafft,
und daB von einer anderen Welt als von der, die fiir
den Geist ist, sich schlechterdings nicht reden lifit.
Er bezeichnet in dem einheitlichen Wesen des Geistes
den Punkt, von dem aus die Gewilheit der iibersinn-
lichen Wahrheit sich unerschiitterlich feststellt. Es ist
die sittliche Freiheit, die das Wesen des Menschen



ausmacht aind dhn durch das Vernunftgebot der Pflicht
an einen allgemeinen heiligen Willen kniipft, dem er
unentfliehbar angehért. Kant hat die landliufigen Be-
weise fiir das Dasein Gottes verworfen, nicht weil er
skeptisch die GewiBlheit des Glaubens bestreiten wollte,
sondern weil er das GottesbewuBitsein als eine un-
mittelbare Gewiflheit in der sittlichen Freiheit des
Geistes selber viel fester zu begriinden iiberzeugt war.
In Wirklichkeit also stellt er nur einen neuen Beweis
fiir das Dasein Gottes auf oder richtiger: er gibt dem
alten ontologischen Beweise eine neue Form, dessen
eigentlicher Sinn immer der war, da mit dem Dasein
des denkenden Geistes — und nur dieser ist der freie —
zugleich das Dasein Gottes gesetzt ist. Entsprach auf
dem Gebiete der Philosophie® dem Grundgedanken der
Reformation das Wort des Descartes, das die Geschichte
der modernen Philosophie einleitet: ,,ich denke, mithin
so bin ich,’ so vollendete sich die Idee der Freiheit
des verniinftigen Subjekts in dem Worte Kants: ,,Ich
soll, mithin so ist Gott.“ Hier ist der Standpunkt er-
reicht, wo das Subjekt vollig in sich hineinschaut, wo
es nicht nur die Dinge erkennt, die es umgeben, nicht
blofi die Vorginge, die sich in ihm vollziehen, sondern
sich selbst in seiner eigentiimlichen Bestimmung als
der freie Geist, der aus dem Geiste stammt und zu
dem Geiste strebt. Hier ist der Standpunkt erreicht,
von wo . aus der seiner selbst bewufite Geist sich
die Welt seines inneren Lebens aufbauen und der
grolen Worte als bleibender Wahrheiten sich ver-
gewissern kann, von denen Schiller singt: Dem
Menschen ist aller Wert geraubt, so lange er nicht
an die drei Worte glaubt, — Gott, Freiheit, Unsterb-
lichkeit. :




IL

Ist so die Kantische Philosophie nichts weniger
als nur ein Ergebnis theoretischer Spitzfindigkeit, son-
dern wie alle echte Wissenschaft eine Erkenntnis, die
hervorgebrochen ist aus dem Zwange, den Tatsachen
der Wirklichkeit gerecht zu werden, so begreift es sich
leicht, daB denen, die inmitten derselben Wirklichkeit
nach Licht suchten, diese Philosophie wie eine Offen-
barung dessen erschien, was lingst in ihnen zum Lichte
dringte. Die beiden Minner, die zundchst das
Kantische Prinzip iiber seine Anfinge hinaus vertieften,
Schiller sowohl wie Fichte, hatten schon mancherlei
philosophische Anschauungen in sich aufgenommen,
waren in der Schule des Lebens und der Not gereift,
als sie die Kantische Philosophie kennen lernten. Sie
ergriffen sie mit feurigem Eifer, weil sie in ihr fanden,.
wessen sie fiir ihr inneres Leben bedurften. Wenn
Schiller die Kantische Idee inhaltlich weiterfiihrte und
poetisch verklirte, aber ihre allseitige, methodisch
wissenschaftliche Ausbildung beiseite liel, so trat in
Fichte der abstrakte Denker auf, der methodische Geist,.
der gerade den zentralen Gedanken der Kantischen
Lehre, die Selbstbehauptung des denkenden Ich, die-
Souveriinetit des Subjektes, systematisch entwickeln
und seine Zeit darauf hinweisen sollte, daf hier der
Menschengeist begonnen habe, sich in seiner dermaligen
Reife selber zu begreifen. Fichte hat seinen geschicht--
lichen Beruf vollkommen klar erkannt, indem er sich
als den Propheten dieser Idee ansah, der nicht miide
wurde, die Menschen aus der Verflechtung in die-
schlechte Weltlichkeit zu der Erkenntnis ihrer wahren
Bestimmung einzuladen. Er war der Zuversicht, daf,.
wenn doch dieser Gedanke der unendlichen inneren.



_..14_'

Freiheit)in (derCPhilosophie gefat worden sei, sich in
der Menschheit auch die Gefifie finden miiiten, die
innerlich bereitet seien, diesen Gedanken in sich auf-
zunehmen. So kam es ihm nicht im mindesten bei,
sein Denken populir zu machen und sich auf den
Standpunkt des Publikums zu stellen. Sondern er war
bemiiht, seine Zeitgenossen zum Bewufitsein ihres
diirftigen und unbefriedigenden geistigen Zustandes zu
bringen, sie von den eingewurzelten Vorurteilen der
populdren aufgeklirten Zeitweisheit loszureiien und sie
zu seinem Standpunkte zu erheben. Der herrschende
Geisteszustand, durch den das Bewufitsein von den
natiirlichen Grundlagen der Uberlieferung und des
Glaubens losgelost, aber zu einer gediegenen und ge-
haltvollen freien Uberzeugung noch nicht gekommen
war, dies Leben der Menschen seiner Zeit in den
Vorurteilen und Meinungen einer subjektiven Auf-
klarung, schien ihm des Menschen unwiirdig zu sein
und den Namen des Lebens nicht zu verdienen.
Wo erst einmal die Freiheit des Denkens zum
Prinzip erhoben war, da mufite es auch zur verniinftigen
Ausgestaltung gebracht werden; und das konnte nur
die Philosophie leisten. In diesem Sinne mufite eine
Philosophie, die aus dem tiefsten Bediirfnisse der Zeit -
heraus erwachsen war, praktisch sein, so hohe Anspriiche
sie auch an das theoretische Vermogen ihrer Jiinger
stellte. :

Wir koénnen heute freilich leichter einsehen, um
wieviel der Versuch verfriiht war, die Erkenntnisse der
spekulativen Philosophie zum geistigen Besitztum eines
grofieren Publikums zu machen, — sind doch diese
Erkenntnisse, nicht wegen ihrer Mangelhaftigkeit, son-
dern wegen der Schwierigkeit, sich zu ihnen durch-
zuarbeiten, heute selbst von der Oberfliche der ge-




— 15 —

lehrten Bildung |nahezucgénzlich wieder verschwunden.
Aber darum blieb Fichte dennoch im Rechte, wenn
er immer aufs neue versuchte, wenigstens den denken-
den Kopfen, den Mitgliedern der filhrenden Stinde in
seinem Volke, seine Ideen plausibel zu machen. Bei
diesem Versuche lag ihm alles an der Aufnahme des
neuen Prinzips in das tiefste Bewufitsein des Subjekts,
nichts an der besonderen Methode, vermittels deren
das Subjekt zum Verstindnis dieses Prinzips gefiihrt
wurde. ,,Wer hinauf gekommen ist, kiimmert sich
nicht um die Leiter, sagt er. Seine Aufgabe aber
fand er darin, den Zeitgenossen hinaufzuhelfen.. Er
rang danach, von den Vielen verstanden zu werden,
auch gerade darum, weil er selbst, so fest er in seinen
Uberzeugungen stand, lebenslang ein Ringender blieb,
der unabldssig an der Methode arbeitete, durch die er
seine Uberzeugungen sich und anderen immer licht-
voller auseinandersetzen konnte,

Denn in der Tat ist es Fichte nicht leicht ge-
worden, sein Prinzip zum System auszubilden. Seine
gesamte philosophische Arbeit 14t sich auffassen als
ein fortwidhrendes Wiederaufnehmen der grofien Aufgabe,
die ihm gestellt war, die Wahrheit als das System
der Freiheit zu begreifen. Wir miissen es uns hier
versagen, nachzuweisen, warum er immer wieder von
vorn anfangen mufite und auch in seinen spiteren und
reifsten Arbeiten, von denen die bedeutendsten bei
seinen Lebzeiten gar nicht publiziert worden sind und
also auf den Fortgang der philosophischen Arbeit jener
Tage keinen EinfluB iiben konnten, zu einem wirklichen
Abschlusse nirgends gekommen ist. Es moge geniigen,
zu bemerken, daff, weil er als ' Schiiler Kants aus-
schliellichvon der Verniinftigkeit des Subjekts seinen Aus-
gang nimmt, es ihm nie gelungen ist, der Verniinftigkeit



— 16 —

des| Objekts)wirklich gerecht zu werden. Wohl aber
hat er den Begriff des Subjekts und der Welt der Sub-
jektivitit fortschreitend tiefer und umfassender er-
griindet und ist dabei von seinem Kantischen Ausgangs-
punkte soweit vorwirts gedrungen, wie es sein Prinzip
nur irgend erlaubte. Merkwiirdig genug, da ihm dazu
gleich einem Werke der Vorsehung die eigenen Lebens-
schicksale den maichtigsten Anstofl gegeben zu haben
scheinen. Denn den grofen Wendepunkt in der Aus-
bildung seiner Gedanken macht der Atheismusstreit,
bei dem freilich seine Gegner in ganz kliglicher Weise |
gegen ihn im Unrecht waren, bei dem aber auch ihm
selber klar wurde, worin seine Lehre bisher hinter der
groien Anschauung zuriickgeblieben sei, die ihn be-
seelte. Gewil, dal auch der Verkehr mit Schiller, die
Beriihrung mit Goethe und Schelling ihn wirksam ge-
fordert haben; jedenfalls kommt er immer mehr zu
der Einsicht, da8 er aus seinem eigenen Prinzipe viel
Tieferes schopfen muB, als er bisher gewonnen hat.

Bisher hatte er im Anschlusse an Kant das Sittliche
wesentlich in der Form des Moralischen, des. Pflicht-
gebotes erfat, das als ein nie zu erreichendes Soll
dem Bewufitsein gegeniibersteht; die Religion war fiir
ihn ganz dhnlich wie auch fiir Hegel in seinen Anfingen
ein Mittel zur Beforderung der wahren Moralitit. Eben
darum war auch seine Gottesidee, fiir die er den Aus-
druck der ,sittlichen Weltordnung** brauchte, — wor-
unter nicht eine von aufien hergestellte Ordnung,
sondern eine ordnende Kraft, eine sich selbst woll-
zichende Ordnung zu verstehen ist, — ein recht leb-
loses Gedankenprodukt, und das Ich, das sich als sitt-
liches Ich in seiner Freiheit bewihren soll, trigt in
sich den Widerspruch, zugleich der absolute Schopfer
seiner Welt und zugleich an einabstraktes Absolutes,




an die Pflicht oder die Weltordnung, gebunden zu sein,
das mit ihm nie iibereinkommt. Gegen Ende seiner
Wirksamkeit hat sich das alles bei Fichte vollig ver-
dndert. Er, der von der Absolutheit des Ich ausge-
gangen ist, verkiindigt jetzt, da sich das Ich selbst
verleugnen, seine Ichheit drangeben und in Gott auf-
gehen miisse. Die alten Gedanken der christlichen
Mystik von dem Entwerden und der neuen Geburt
macht er wieder lebendig, und zwar in genauer Kon-
sequenz von der Kantischen Moral aus fortschreitend.
Denn Kants moralischer Rigorismus bedeutet in Wahr-
heit schon die Abtotung des natiirlichen Ich, den Tod
der Eigenheit; nur daf8 sich ihm in dem unaufléslichen
Dualismus zwischen Pflicht und Neigung das Prinzip des
neuen Lebens aus der inneren Freiheit heraus nicht zur
Wirklichkeit gestaltet. Dieser Dualismus 148t sich nicht
-anders auflésen als durch den Fortschritt von der
Moral zur Religion, den Fichte in seiner Weise voll-
zogen hat. Wenn Fichte auch zu einer Gottesidee, die
Gott in der geschichtlichen Offenbarung voll zu wiirdigen
vermag, nicht gelangt, so begreift er Gott doch als
eine absolute Intelligenz, einen unendlichen Willen, ein
allumfassendes Leben, das sich den Menschen mitteilt
und die Individuen durchdringt. Und so wird ihm das
sittliche Leben zum seligen Leben, zu einem Leben in
der vollkommenen Freiheit, jenseits von jedem Zwange
des Gesetzes und des Sollens, zu einem Leben im
Glauben, — zur Religion.

Auf der Schwelle nun, die von seiner friiheren
zu seiner spiateren Anschauungsweise hiniiberfiihrt, steht
Fichtes Schrift iiber ,,die BestimmungdesMenschen.
Er hat sie verfafit unmittelbar nach seiner infolge des
Atheismusstreites erfolgten Entlassung aus der Jenenser
Professur. Thm selbst ist sie zu einer inneren Stirkung

Lasson, Johann Gottlieb Fichte. 3



—_ 18 —

und | [Befestigung (geworden. Er schreibt dariiber am
seine Frau:

»Ich habe bei der Ausarbeitung meiner gegen-
wirtigen Schrift einen tieferen Blick in die Religion
getan als noch je. Bei mir geht die Bewegung des
Herzens nur aus vollkommener Klarheit hervor; es
konnte nicht fehlen, dafl die errungene Klarheit zu-
gleich mein Herz ergriff . . . Ich glaube nicht, da8
ich ohne diesen fatalen Streit und ohne die b&sen
Folgen desselben jemals zu dieser klaren Einsicht
und zu dieser Herzensstimmung gekommen wire;
und so hitten ja die mir zugefiigten Gewalttitigkeiten
schon jetzt eine Folge, die weder Du noch ich weg-
wiinschen werden.*

Vielleicht, da Fichtes Schrift den Dienst, den
sie einst ihrem Verfasser selber geleistet hat, noch
heute manchem leisten kann, der auf dem Wege nach
Klarheit sich befindet. Sie enthilt ja freilich fiir den,
der die Fortschritte der spekulativen Philosophie iiber
Fichte hinaus in sich aufgenommen hat, manches, was
als unvollkommen, ja als kindlich gelten konnte. Aber
wir diirfen doch nicht verkennen, daf zurzeit auch
nur die leisesten Ansitze zu einer wahrhaft
geistigen Weltanschauung nur bei den wenigsten zu
finden sind. Auch heute steht die Mehrzahl aller,
die iiberhaupt nachdenken, vor der Wahl zwischen dem
naturalistischen Standpunkt, der ebenso gut als voll-
kommener Zweifel wie als materialistischer Dogmatismus
auftreten kann, und dem aufgeklirten Subjektivismus,
der in irgend welchen Tatsachen des BewuSBtseins sich
eine personliche Gewifheit zurechtbauen méchte, ohne
es doch zu einer wahrhaft wissenschaftlichen Haltbar-
keit zu bringen. Aus diesem selben Dilemma hat
Fichte durch seine Schrift die Gemiiter befreien wollen.




Es lohnt 'sich,’ sie/'daraufhin“zu betrachten in der Hoff-
nung, daf} sie auch uns noch manches zu sagen habe.

III.

Das Werk zerfillt in drei Biicher: ,,Zweifel,
»Wissen, ,,Glaube** iiberschrieben. Mit diesen
Worten, das mufl man sich von vornherein klarmachen,
sind drei verschiedene Weisen des Wissens bezeichnet,
und zwar des wissenschaftlich iiberlegten Wissens.
Fichte wendet sich in seinem Buche an Leser, die
durch selbstindiges Denken theoretisch und methodisch
die Wahrheit zu finden unternehmen wollen. Er geht
von der Voraussetzung aus, daf seinen Lesern die
iiberlieferten Formen der Weltbetrachtung, wie sie im
religiosen Glauben, in der praktischen Lebensweisheit
und in den Vorurteilen der menschlichen Gemeinschaft
jeweilig jedem einzelnen mitgegeben und eingeimpft
werden, nicht mehr ohne weiteres als Wahrheit gelten.
Er setzt in jedem Sinne vorurteilslose Leser voraus,
die also auch nicht etwa die Uberlieferung schon darum,
weil sie Uberlieferung ist, fiir wertlos halten, sondern
die durch eigene Priifung und selbstindiges Nachdenken
zy der Erkenntnis gelangen wollen, was an dem in der
Menschheit vorhandenen Besitz von Urteilen und
Meinungen denn eigentlich wahr sei. Moglich, da8 sich
im Inhalt jene iiberlieferte Weisheit der Jahrtausende
von der Wahrheit gar nicht weit entfernt; sicher aber,
dafl sie fiir mich, den freien, selbstindig denkenden
Menschen, erst dann Wahrheit wird, wenn mein eigenes
BewufBitsein aus freiem Entschlusse, also auf Grund
meiner Erkenntnis und personlichen Uberzeugung, ihr
zustimmt.

Die Untersuchung Fichtes beginnt also da, wo

2"



— 20 —

der | [denkende) Geist sich bereits gegeniiber aller von
ihm auf Autoritit hin angenommenen Belehrung als
frei empfindet, wo er als selbstdenkender Geist sich
die geliufigen Anschauungen vornimmt, um sie zu
priifen, kurz, wo der methodische Zweifel einsetst,
mit dem alles wissenschaftliche Nachdenken anfangen
muB. Aus diesem Grunde gibt er dem ersten Teile
seiner Schrift den Titel ,, Zweifel“. Wir kénnen auch
gleich hier bemerken, da8, wenn er den dritten Teil
,,Glaube* nennt, er damit ebenso nicht etwa ein Ver-
halten im Sinne hat, das im Gegensatze zum Wissen

stinde, — wie etwa die Seichtigkeit unserer Tage
zwischen Glauben und Wissen einen uniiberbriickbaren
Graben zieht, — sondern dal er unter dem Glauben

die reinste Form des Wissens versteht, ein Wissen, das
sich nicht auf duBerliche Griinde, sondern auf die
innere Natur des Geistes selber stiitzt, die Uberzeugung
des Geistes von seiner eigenen Freiheit, die der Geist
als das hochste Resultat alles Erkennens ergreift, wenn
er methodisch bis zum Erkennen seiner selbst vorge-
drungen ist. —

Den nidchsten Anla zum Nachdenken gibt dem
Menschen die ihn umgebende Welt. Sie stellt sich
ihm dar als ein Zusammenhang von Tatsachen oder
Erscheinungen, deren er sich durch die Erfahrung be-
michtigt. Auf Grund seiner Beobachtungen geht er
zu Schliissen und Berechnungen vor und, wenn sich
diese durch den Erfolg als zutreffend erweisen, so hat
er sich beruhigt und ist gewif,, den Zusammenhang der
Dinge richtig erkannt zu haben.

Von dieser Bemerkung geht Fichte aus, um so-
gleich zu fragen: Aber, — was bin ich selbst, und
was ist meine Bestimmung? Es ist gar nicht anders
moglich, als daB, sobald ich diese Frage selbstindig zu




l6sen unternéhme,CichCden (‘Anfang damit mache, mich
als ein Glied in dem Zusammenhange der mich um-
gebenden Natur zu betrachten. Das Resultat, zu dem
ich dabei gelange, vermag mich aber nicht zu be-
friedigen. Denn, diesen Naturzusammenhang voraus-
gesetzt, in den ich unverbriichlich eingespannt bin,
mufB ich gerade das leugnen, woran ich von vornherein
iiberzeugt bin mein unterscheidendes Wesen gegeniiber
allen Naturdingen zu haben: meine Freiheit. So stehen
sich in meinem Denken zwei Systeme gegeniiber, das
der Natur und das der Freiheit. Beide zugleich kann
ich nicht festhalten. Welches soll ich wihlen?

Dies in kurzen Ziigen der Grundgedanke des ersten
Buches. Wir machen hier einen Augenblick Halt, um
folgendes zu bemerken. In der methodischen Wissen-
schaft des Gedankens richtet sich die Tendenz des
Erkennens notwendig auf eine einheitliche Er-
kenntnis. Ob sich etwa innerhalb eines philosophischen
Systems disparate Momente finden, um derentwillen
man von ihm sagen mufl, dafl es einen noch uniiber-
wundenen Dualismus in sich trage, das ist eine Frage
ganz anderer Art, die im Grunde jene Tendenz auf
einheitliche Erkenntnis nur bestitigt. Dagegen die
Behauptung eines grundsitzlichen Dualismus, z. B. die
Anerkennung der wissenschaftlichen Exaktheit und Un-
widerleglichkeit einer mechanistischen Welttheorie und
damit verbunden die Empfehlung einer kiinstlerischen
oder religisen Weltphantasie, die auf einem ganz
anderen Blatte steht als das Welterkennen, mag wohl
eine bequeme Lebensweisheit sein, in jedem Falle ist
sie Nichtphilosophie. Jedes Philosophieren ist
als solches monistisch; es will die Allheit der Er-
scheinungen aus einer allgemeinen Wahrheit begreifen.
Der naturphilosophische Monismus, der heute so an-



spruchsvoll ‘auftritt, ist nicht darum ungeniigend, weil
er Monismus ist, sondern darum, weil er ein be-
schrinktes Prinzip zugrunde legt und von dem offenbar
falschen Satze ausgeht: es ist alles Natur. Das kann
man bei Fichte vortrefflich einsehen lernen.

Fichte weist selbstverstindlich jeden prinzipiellen
Dualismus schlechtweg ab. Aber in dem Monismus,
den man uns gegenwirtig wieder als die letzte Weisheit
und die héchste Stufe der Erkenntnis, zu der die
Menschheit vorgedrungen ist, anpreisen mochte, sieht
Fichte die allerunterste Stufe " auf der Leiter des
Wissens, die Ansicht, mit der wohl das Nachdenken
anfangen, bei der es aber unmoglich sich geniigen
assen kann. Dabei wird die Darstellung, die er von
dem System der Natur, von diesem naturphilosophischen
Monismus gibt, der ja wirklich keine neue Erfindung
unserer Zeiten ist, in der umfassenden Folgerichtigkeit
der Gedanken diesem System, das er verwirft, viel
griindlicher gerecht, als es seine heutigen Verfechter
fertig zu bringen vermogen.

Was der naturalistischen Anschauung zugrunde
liegt, das ist die Vorstellung eines durchgingig einheit-
lich bestimmten Zusammenhanges der ganzen Welt. Die
einheitliche Naturkraft,die diesenganzenZusammen-
hang verursacht, dulert sich aber in den einzelnen
Sphiren und Gestalten der Natur in mannigfacher Be-
stimmtheit. Dafiir gibt es wiederum keine andere Er-
klirung als die, da neben der allgemeinen Naturkraft
und von ihr abhingig, besondere Krifte den be-
stimmten Gegenstinden innewohnen und ihnen ihre
unterscheidenden Bestimmungen geben. Alle aber sind
sie natiirliche Bestimmungen, die mit derselben unver-
briichlichen Notwendigkeit wirken wie die eine allge-
meine Naturkraft. So besteht auch zwischen ihnen




allen einé/\natiirliche! Harmonie, infolge deren sich die
Natur als ein erhabenes Ganze darstellt, dessen einzelne
Formen eine stufenweise Entwicklung zu immer
groBerer Vollkommenheit offenbaren, bis in dem -
Menschen sich zeigt, welcher hochsten Leistung die
Naturkraft fihig ist.

-Heben wir an diesem Gemalde die Ziige hervor,
die fiir die Beurteilung der monistischen Naturan-
schauung auch heute noch besonders wichtig sind, so ist
zuerst die Klarheit zu nennen, mit der neben der einen
allgemeinen Naturkraft die spezifischen Krifte behauptet
werden, die den Gegenstinden ihre besondere Bestimmt-
heit geben. Die Naturbetrachtung geht von dem Satze
aus: Alles was wird, hingt mit dem, was war, und mit
dem, was sein wird, notwendig zusammen, und dieser
Zusammenhang ist die Wirkung einer allgemeinen Kraft.
Daneben aber tritt die andere Reihe von Sitzen: In
den bestimmten Gegenstinden duflern sich bestimmte
Krifte, die ihnen ihr unterscheidendes Geprige geben.
_ nAlle Gegenstinde in der Natur sind nichts anderes
als jene Krifte selbst in einer gewissen Bestimmung.*
,Die innere Bestimmung der (eigentiimlichen) Kraft
durch sich selbst und ihre duBlere durch die Umstinde
mufl sich vereinigen, um eine Verdnderung hervorzu-
bringen.” Dadurch ist bereits klar geworden, dafl der
Monismus dieser Naturanschauung im Grunde nur Schein
ist. Man miifite gewaltsam und im Widerspruche mit
allen Tatsachen alle bestehenden Unterschiede in der
Welt leugnen, wenn man mit einem einzigen natiir-
lichen Prinzip zur Erklirung der Welt auskommen
wollte. Und man wiirde seinen Zweck doch nicht er-
reichen, weil jedes natiirliche Prinzip, eben als ein
natiirliches, schon eine Bestimmtheit an sich trigt,
durch die es andere Bestimmtheiten von sich ausschlieft.



Schlechterdings nur der Geist ist dieses fliissige Element,
das alle Unterschiede und Gegensitze in sich fassen,
vertragen und aufheben kann, und darum kann auch
als einheitlicher Weltgrund schlechthin nichts gelten
als der Geist.

Also miiite die Loésung der Weltritsel bei dem
spiritualistischen Monismus gesucht werden. Dieser
wird aber von dem naturalistischen Monismus leiden-
schaftlich verpont, weil er unleugbar eine sehr grofie
Ahnlichkeit mit dem Theismus hat, den zu be-
seitigen der Naturalismus fiir seine eigentliche Auf
gabe hilt. Und nun ergiebt sich die merkwiirdige
Folge, daf eben der Monismus, der mit besonderem
Stolze die Sache der Aufklirung gegen den Theismus
zu fithren sich rithmt, in seiner Scheu vor dem Geiste
seinerseits unvermeidlich auf einen Polytheismus
hinauskommt, der freilich gegen den Olymp der
Griechen durch die Gedanken- und Leblosigkeit seiner
héchsten Michte sehr unvorteilhaft absticht. Diese
Naturphilosophie kann nidmlich gar nicht anders als
eine Vielheit von Absoluten lehren, die mit
einander nur durch eine duBerliche zufillige Beziehung
verbunden sind, da jedes solches natiirliches Absolute
seine eigene Bestimmung schlechthin fiir sich hat. Man
mag mit der Materie oder mit der Energie anfangen,
jedenfalls laBt sich keine von beiden als aus der anderen
entstanden begreifen. Der Raum und die Zeit, der
erste Ansto8 und die Bewegung, der Ather und das
Atom, die Kausalitit und das Naturgesetz, die Ent
wicklung und vor allem jenes ganz geheimnisvolle Fatum,
die Vererbung, sie alle sind, wenn man sie als natiir-
liche Prinzipien, als die Faktoren, aus denen sich das
Naturganze zusammensetzt, dinglich auffaBt, in keiner
Weise aufeinander reduzierbar; jedes bleibt ein Ab-




— 25 —

solutes fiir \sich) undescist'blole Willkiir, wenn man
bald in dem einen, bald in dem andern den schopfe-
rischen Urquell des gesamten Daseins finden mochte.

Innerhalb des Systems der Natur also ist ohne
eine Art von Pluralismus nichts zu erreichen. Wie
unentbehrlich die Behauptung der besonderen Be-
stimmtheiten der verschiedenen Naturgebilde fiir das
Verstindnis des Naturganzen ist, das tritt vollends da
zutage, wo in der Natur selbst die seelische und
geistige Individualitidt sich geltend macht. Selbst
der Monismus miifite bei griindlichem Nachdenken dem
Menschen, seinem BewufBitsein und geistigen Leben,
eine andere Beurteilung zuteil werden lassen, als sie der
Materialismus der modernenNaturphilosophie kennt. Das
Denken insbesondere widersetzt sich jeder Erklirung
aus mechanischer Bewegung von Atomen. Indessen
ist iiberhaupt schon jede sinnvolle organische Form
durch blofilen Riickgang auf mechanische Kausalitit
nicht zu erkliren. Darum sagt Fichte: , Erkliren kann
ich freilich nicht, wie die Naturkraft den Gedanken
hervorbringe; aber kann ich denn besser erkliren, wie
sie die Bildung einer Pflanze, die Bewegung eines
Tieres hervorbringe? Aus blofler Zusammensetzung
der Materie das Denken abzuleiten, — auf dieses ver-
kehrte Unternehmen werde ich freilich nicht verfallen;
konnte ich denn daraus auch nur die Bildung des ein-
fachsten Mooses erkliren? — Jene urspriinglichen
Naturkrifte sollen iiberhaupt nicht erklirt werden, noch
konnen sie erklirt werden; denn sie selbst sind es, aus
denen alles Erklirbare zu erkliren ist. Das Denken
ist nun einmal, es ist schlechthin, so wie die Bildungs-
kraft der Natur einmal ist und schlechthin ist. Es ist
in der Natur; denn das Denkende entsteht und ent-
wickelt sich nach Naturgesetzen: es ist sonach durch



- 26 —

die)Natur.Es/gibt eine urspriingliche Denkkraft
in der Natur, wie es eine urspriingliche Bildungskraft
gibt.” — An diesen Ausfiihrungen wird die sonderbare
Erscheinung verstindlich, daf so vielfach mitten in
die mechanistischen Konstruktionen der heutigen Natur-
philosophie plotzlich Hinweise auf Spinoza und Goethe
hineinschneien, ja, da man sich wohl auch einmal an
Leibniz oder Schelling erinnert fithit. Wenn wirklich
der naturphilosophische Monismus konsequent zu Ende.
gedacht wiirde, dann miiite er iiber sich hinaus bis
zu Anschauungen fortschreiten, wie sie von jenen
groien Denkern sind entwickelt worden, von denen
keiner in der Diirftigkeit des Mechanismus und Materia-
lismus gestanden, sondern jeder in seiner Weise die
Natur als einen grofien geistigen Zusammenhang voll
reichen Innenlebens angeschaut hat. So gipfelt denn das
System der Natur in einer unstreitig imponierenden An-
schauung, wie sie Fichte folgendermafien ausspricht: ,,Die
Naturerhebt sich allmihlich in derbestimmten Stufenfolge
ihrer Erzeugungen. In der rohen Materie ist sie ein ein-
faches Sein; in der organisierten geht sie in sich selbst
zuriick, um auf sich innerlich zu wirken, in der Pflanze
sich zu gestalten, im Tiere sich zu bewegen; im Menschen,
als ihrem héchsten Meisterstiicke, kehrt sie in sich
selbst zuriick, um sich selbst anzuschauen und zu be
trachten; sie verdoppelt sich gleichsam in ihm und
wird aus einem blofien Sein: Sein und BewuBtsein in
Vereinigung.*

Dieser Anschauung ldt sich Einheitlichkeit und
Geschlossenheit nicht absprechen. Dennoch vermag
sich das Nachdenken bei ihr nicht zu beruhigen. Denn
gerade die Frage nach dem Wesen und der Be
stimmung des Menschen wird durch sie in einer Weise
beantwortet, die den offenbarsten Tatsachen zu wider-




streiten scheint.’ ' ,,Ich-'bin’ nicht durch mich selbst ent-
standen. Ich bin durch eine andere Kraft aufler mir
wirklich worden. Und durch welche wohl als durch
die allgemeine Naturkraft, da ich ja ein Teil der Natur
bin? DaB meine Zustinde nun eben von Bewufitsein
begleitet werden und einige derselben, Gedanken, Ent-
:;hlieﬁungen u. dgl. sogar nichts anderes zu sein
scheinen als Bestimmungen eines blofien BewuBtseins,
darf mich in meinen Folgerungen nicht irre machen.
Es ist die Naturbestimmung der Pflanze, sich regel-
mifig auszubilden, die des Tieres, sich zweckmifBig zu
bewegen, die des Menschen, zu denken.” So wiirde
auch das sittliche Leben als die natiirliche Entfaltung
der in den Menschen gelegten geistigen Krifte anzu-
sehen”{sein; gut wiirde heiflen, was dem gesamten
Streben der inneren Naturkriifte entspricht, bose, was
nur eine einseitige Tendenz im Gegensatze gegen die
Harmonie dieser Krifte vertritt. ,,Nur die Begriffe
Verschuldung und Zurechnung haben keinen Sinn aufler
den fiir das duBlere Recht.* |, Denn ich handle ja iiber-
haupt nicht, sondern in mir handelt die Natur; mich
zu etwas anderem zu machen, als wozu ich durch die
Natur bestimmt bin, dies kann ich mir nicht vornehmen
wollen, denn ich mache mich gar nicht, sondern die
Natur macht mich selbst und alles, was ich werde.
»Ich stehe unter der unerbittlichen Gewalt der strengen
Notwendigkeit; bestimmt sie mich zu einem Toren und
Lasterhaften, so werde ich ohne Zweifel ein Tor und
ein Lasterhafter werden; bestimmt sie mich zu einem
Weisen und Guten, so werde ich ohne Zweifel ein
Weiser und Guter werden. Es ist nicht ihre Schuld
noch Verdienst, noch das meinige. Sie steht unter
ihren eigenen Gesetzen, ich unter den ihrigen: es wird,
nachdem ich dies einsehe, das Beruhigendste sein,



— 28 -

auch ‘meine' 'Wiinsche ihr zu unterwerfen, da ja mein
Sein ihr vollig unterworfen ist‘.

Gegen diese Anschauung empért sich das Selbst-
bewuBitsein des Menschen immer aufs Neue. Er findet
sich als eine Intelligenz, die nach Zwecken handelt
und also sich selbst bestimmt. Es liegt hier eine
andere Art von Kausalitit vor als bei der Aulerung
von Naturkriiften, ,,die sich lediglich durch ein Sein
duflern, aber des Bewufitseins unfihig sind‘“. Wenn
die Behauptung richtig wire, dal diese andere Art
von Kausalitit ein blofler Schein und die Intelligenz
auch nichts als NaturduBerung sei, so wire freilich das
System der Natur die Wahrheit schlechthin; aber ob
diese Behauptung richtig sei, das ist eben die Frage.
Mein Bewufitsein bezeugt es mir, da ich ein Gesetz
der Freiheit- in mir trage; in dem Zwecke, den ich
mir setze, bestimmt mich nicht eine Naturkraft, sondern
»ich mache mich selbst, mein Sein durch mein Denken,
mein Denken schlechthin durch das Denken*. So bin
ich aus einer einheitlichen Weltanschauung in den
Zwiespalt und Zweifel zuriickgefallen; das System der
Notwendigkeit und das der Freiheit widersprechen ein-
ander, und mein unmittelbares Bewufitsein kann
zwischen ihnen die wissenschaftliche Entscheidung nicht
treffen. Das System der Notwendigkeit hat zunichst
vor dem der Freiheit den Vorteil, dal von seinem
Standpunkte aus sich das Universum in voller Einheit-
lichkeit darstellt, ,Es ist also die Frage, ob ich iiber-
haupt auf diesen Standpunkt mich stellen oder in dem
Umfange des unmittelbaren Selbstbewufitseins mich
halten solle.” In dieser Ungewiiheit und Unentschlossen-
heit bleibt das Denken befangen, bis ihm ein
vollkommen neuer Standpunkt der Betrachtung ge
zeigt wird.




IV,

Von diesem Standpunkte handelt das zweite Buch:
,Wissen®. Wihrend zu dem System der Natur der
Mensch durch sein eigenes Nachdenken den Weg ge-
funden hat, um schlieBlich hilflos zwischen wider-
streitenden Meinungen hin und her zu schwanken, 148t
ihn Fichte aus dieser seiner Verzweiflung befreit werden
durch die Hilfe eines Geistes, der ihm als ein iiber-
legener und fremder Geist erscheint, von auBlen vor
ihn tritt und ihn aus seiner eigenen Unwissenheit er-
lsst. ,Einst um die Stunde der Mitternacht schien
eine wunderbare Gestalt vor mir voriiberzugehen und
mich anzureden. Armer Sterblicher, horte ich sagen,
du hidufest Fehlschliisse auf Fehlschliisse und diinkest
dich weise.“

Es liegt eine bedeutungsvolle Wahrheit darin, da8
Fichte gerade hier, wo er den Menschen auf den Stand-
punkt des Wissens im eigentlichen Sinne fithren will,
diese Gestalt eines scheinbar fremden Geistes herauf-
beschwért, wihrend er hernach, wo er vom Glauben
handelt, den Menschen wieder in sein eigenes Ich zu-
rickverweist. Alle wahrhafte Erkenntnis und geistige
Bildung beginnt damit, dafi der Mensch seinem nichsten
natiirlichen Dasein und Meinen entfremdet wird, da
er sich gleichsam von sich selber loslést und seiner
Unmittelbarkeit sein eigentliches Wesen, die geistige
Freiheit gegeniiberstellt, zu der er selbst erst sich er-
heben muB. Die Vernunft ist es, die in ihm oder zu-
nichst wider ihn zu zeugen anhebt; und alle mensch-
liche Kultur besteht darin, daf dem einzelnen Subjekt
in den verniinftigen Ordnungen der Allgemeinheit eine
Zucht und Bildung zuteil wird, die sich gegen seine
Natiirlichkeit richtet.



Insbesondere aber fordert der Standpunkt, von dem
Fichte hier spricht und den wir gleich hier mit seinem
richtigen Namen den subjektiven Idealismus nennen
wollen, ein Mal von Abstraktion, das man getrost als
die ginzliche Umkehrung der natiirlichen Urteilsweise
des Menschen bezeichnen kann. Die Kraft zu solcher
Abstraktion ist, wie die Erfahrung immer wieder leht,
durchaus nicht jedem gegeben, Gerade bei den Ver-
tretern der Natur- und Erfahrungsphilosophie zeigt es
sich nur zu oft, daB es ihnen formlich an dem Organ
zu fehlen scheint, um den subjektiven Idealismus zu
verstehen, Man findet bei ihnen hiufig genug die Be
rufung auf Kant und seine Kritik der menschlichen
Erkenntnis; aber diese Berufung scheint nur den Zweck
zu haben, daf man das Ding an sich, von dem Kant
als von etwas fiir das Denken schlechthin Unzuging-
lichem gesprochen hat, in Tatsachen der Physiologie
oder Psychologie ganz munter als den wahren Gegen:
stand der exakten Wissenschaft aufzuzeigen sich ge
traut. So aber ist es bei dem subjektiven Idealismus
wahrlich nicht gemeint. Er will das Bewufitsein des
Menschen aus der gesamten Welt der Dinge heraus-
heben, indem er ihm diese ganze Welt in Erscheinungen
seines eigenen Innenlebens auflést. Er will das Be:
wufitsein dazu fiihren, sich seiner anschauenden und
konstruierenden, seiner denkenden Titigkeit bewufit zu
werden. So schliefit er das Bewufitsein in den magischen
Kreis seiner eigenen Prozesse ein und lifit ihm keine
andere Wirklichkeit iibrig als seine eigene Vernunft
tiatigkeit. Dafl damit der natiirliche Mensch sich selbst
so vollkommen wie moglich entfremdet wird, daf es.
dazu eines Entschlusses bedarf, der jenseits jedes naiven
Vorstellens liegt, leuchtet von selbst ein; und Fichte
hat ganz recht getan, wenn er den Menschen zu diesem




Wissen durch’'''einen’'mitterndchtigen Geist geleitet
werden lifit. Sollen wir dem Geiste einen Namen
geben, so miifite er heiflen in seiner allgemeinen Be.
stimmung: die reine Vernunft, in seiner geschichtlichen
Gestalt: Kant. :
Wir brauchen den Inhalt der Fichteschen Dar-
stellung dieses ,Wissens“ nicht ausfiihrlich wieder-
zugeben. Es handelt sich hier nur darum, da man
das Prinzip dieses Standpunktes zu fassen vermag.
Das System der Natur war davon ausgegangen, daf
wir in einer Welt der Gegenstinde leben, die alle ihre
feste Bestimmung haben, und daf wir selbst als Gegen-
stinde mit fester Bestimmtheit zu dieser Welt gehbren,
die einen Zusammenhang der Notwendigkeit bildet,
Diese ganze Voraussetzung wird dadurch zunichte ge-
macht, daB sich das Denken auf sich selbst besinnt
und dazu kommt, von sich zu wissen, Die Gegen-
stinde nidmlich, von denen der Mensch ein unmittel-
bares Wissen zu haben glaubt, sind Gegenstinde seiner
Wahrnehmung. Und nun ist es offenbar, da8 ich nur
wahrnehme, wozu mich meine innere Anlage befihigt,
und dafl also die Wahrnehmung einen Vorgang und
eine Verinderung in mir bedeutet. Ich bin ,das
Sehende im Sehen, das Fiihlende im Fiihlen* und
nehme also in aller Wahrnehmung zundchst nur mich
selbst und meinen eigenen Zustand wahr. Ich emp-
finde in mir selbst, nicht im Gegenstande, denn ich
bin ich selbst und nicht der Gegenstand; ,,ich empfinde
sonach nur mich selbst und meinen Zustand, nicht
aber den Zustand des Gegenstandes.’ So ist die ganze
duBere Welt der Dinge im Raum eine Hervorbringung
meiner selbst; um sie hervorzubringen, tritt zu der
Empfindung meines Zustandes ein Wissen hinzu,
das ich in mir selber trage und das auf allgemeine



Wabhbrheitenm geht. ,,Das Bewufitsein des Gegenstandes
ist nur ein nicht dafiir erkanntes Bewufitsein meiner
Erzeugung einer Vorstellung vom Gegenstande®. Alles
Wissen ist lediglich ein Wissen aus und von mir selbst;
meinBewuBtsein geht nie iiber mich hinaus. Von mir aber
wei ich: ich bin ich; und dieses Wissen ist wahrhaft
Wissen zu nennen. ,Ich habe das Wissen in mir
selbst, denn ich bin Intelligenz. Was ich bin, davon
weifl ich, weil ich es bin.“ ,Ich bin Subjekt und Ob-
jekt; und diese Subjekt-Objektivitit, dieses Zuriick
kehren des Wissens in sich selbst ist es, die ich durch
den Begriff Ich bezeichne.” Mein Leib mit seinen
Werkzeugen ist ,,nichts als eine Versinnlichung meiner
selbst, des innerlich Denkenden, zu einer bestimmten
Raumerfiillung®. Als Intelligenz bestimmt sich das
Ich durch das reine Denken, als Leib durch die An
schauung; und diese beiden Vermogen, Anschauen
und Denken, schaffen mir meine Welt. So brauche
ich nicht linger vor einer Notwendigkeit zu zittern,
die nur in meinem Denken ist; ich werde nicht linger
fiirchten miissen, von Dingen unterdriickt zu werden,
die meine eigenen Produkte sind. Ich, das Denkende,
werde nicht linger mich mit dem Gedachten, das au
mir selbst hervorgeht, in eine Klasse stellen. Ich habe
das System der Freiheit gefunden, das, einheitlicher
und geschlossener als das System der Natur, wirklich
ein Wissen ist, weil es ein reines Wissen meiner selbst
ist. Ich bin von der Furcht befreit, ein willenloses
Glied in der Kette der Naturnotwendigkeit zu sein.
Diese Freiheit aber, um welch einen Preis habt
ich sie erlangt? Der einsame Denker, dem in der
Stille der Mitternacht ein fremder Geist den Blick in
seine innere Welt aufgetan hat, sieht mit Entsetzen
daf ihm in dieser Nacht des Denkens die gesamt



Realitdt des Daseins, “das Leben und die Wirklichkeit
verloren gegangen sind. Sein Wissen ist nichts mehr
als ein Wissen von seiner Vorstellung. Nichts gibt es
fir ihn als eben eine ritselhafte Fiille von Vorstellungen,
die er selbst produziert; und doch: was ist er fiir sich
selbst als wiederum eine Vorstellung? Er findet, daff
ihm sein Ich gegeben ist gleichsam als eine Vorrichtung
zur Erzeugung von Vorstellungen; der einzige Unter-
schied zwischen diesem Ich und den in ihm vorge-
stellten Dingen ist nur der, da8 ,,ich in jedem Momente
meines Bewufitseins sage: Ich, Ich, Ich und immer
Ich — nidmlich Ich und nicht das bestimmte in diesem
Momente gedachte Ding aufler mir. — Auf diese Weise
wirde mir das Ich in jedem Momente verschwinden
und wieder neu werden; zu jeder neuen Vorstellung
wiirde ein neues Ich entstehen, und Ich wiirde nie
etwas anderes bedeuten als Nichtding.” Es gibt fiir
mich also iiberhaupt nur Bilder, ich selbst, sofern ich
mich als ein Dauerndes zu diesen Bildern hinzudenke,
bin selbst eins dieser Bilder oder vielmehr nur ,ein
verworrenes Bild von den Bildern“. ,Das Anschauen
ist der Traum, das Denken ist der Traum von jenem
Traume.** Das Wissen ist nicht Realitit. ,,Ein System
des Wissens ist notwendig ein System blofier Bilder
ohne alle Realitdt, Bedeutung und Zweck.” Taduschung
wire es, wollte man nur durch solch ein System des
Wissens die Wirklichkeit zu erfassen hoffen. Nur
dazu ist dieses System niitzlich und nétig, den Men-
schen von dem Irrtum zu befreien, als lieBe sich die
Wahrheit in dem Systeme der Natur finden. Darum
nimmt jener mitternichtige Geist von dem Denker
Abschied mit der Aufmunterung, er moge nun selber
die Wahrheit finden, nachdem ihm der Irrtum aus dem
Wege gerdumt s€i. Ein fremder Geist hat dem Denker
Lasson, Johann Gottlieb Fichte, 3



zum ‘Wissen ' 'verhelfen kénnen. Dies Wissen entfernt
ihn von der Realitit, um ijhn ihr auf anderem Wege
zu nihern. Denn er besitzt ein Organ, durch das er
sie ergreifen kann; dieses in sich zu entdecken und
zu gebrauchen, das ist nun des Denkers eigene Aufgabe.
Jener fremde Geist iiberldfit ihn also jetzt sich selbst.

V.

Damit ist Fichte bei dem dritten Teile seiner
Schrift angelangt, dem er die Uberschrift ,,Glaube“
gegeben hat. Was er unter Wissen versteht, das ist
eine besondere Verhaltungsweise des Denkens, die Be-
trachtung des Bewufitseins, das nur von seinen eigenen
Zustinden weifl, In diesem Sinne ist es richtig, daf
Wissen nicht Realitdt ist; und der subjektive Idealis:
mus, der das Denken unerbittlich innerhalb des Kreises
bloBler Vorstellungen des Ich gebannt hilt und nur
von Phinomenen sprechen kann, die vor dem Hinter-
grunde des Ich auftauchen, versetzt den Menschen in.
ein Jenseits der Wirklichkeit, in dem ihm der Atem
ausgehen und das Leben erloschen mufi. Fichte hat
in einem spiteren Werke den schwermiitigen Satz aus-
gesprochen: ,,Was du siehest, bist ewig du selbst; aber
du bist es nicht, wie du es siehest, und du siehest es
nicht, wie du es bist. So wahr dieser Satz die Un
zulidnglichkeit des subjektiven Idealismus ausspricht, so
klar weist er darauf hin, dai der Geist, um zur Wahr-
heit zu gelangen, sich von der blofien Theorie los:
machen und in sich selbst die Wirklichkeit hervor-
bringen muf.

Bei dem System der Natur verhielt sich das
Denken so, dal es eine Aufienwelt als gegeben ansal,
fir die das Denken nur als eine Begleiterscheinung zu




gelten hatte!/'Fur'‘das System des Wissens war ent-
scheidend, da8 hier das Ich sich selbst als das Gegebene
hinnahm und nun nichts als die Vorginge seines Be-
wuflitseins gelten lieB. Auch hier also ging das Denken
von einem gegebenen Gegenstande aus, den es theo-
retisch zu verstehen suchte, von dem Subjekt mit allen
Eigentiimlichkeiten seines Denkvermégens. Der Fort-
schritt in der Erkenntnis war der, dafl doch hier das
Denken schon als schopferische Tiatigkeit erkannt wird:
das Ich produziert seine Welt. Der Mangel aber bleibt
bestehen, dafl noch das Ich selbst wie ein Naturdatum
erscheint und die Frage gar nicht in den Gesichtskreis
tritt, woher das Ich und die Gesetze seiner Bewufitseins-
tatigkeit stammen.

Man wird den ungeheuren Fortschritt, den die
Philosophie mit Fichte gemacht hat, ganz kurz so be-
zeichnen konnen, da Fichte zu dem Satze des subjektiven
Idealismus: ,,das Ich produziert seine Welt*, den anderen
Satzhinzugefiigthat: ,,dasIch produziertsichselbst",
Er hat damit den Begriff des Geistes wieder ans
Licht gebracht, der schopferische Titigkeit, actus purus,
Handeln und Denken in einem ist. Damit hat er
auch den Weg zu einem Wissen gebahnt, das mit der
Realitit eins, in dem das Sein Gedanke und das Denken
Sein ist. Gewifl hat er dieses System der verniinftigen
Realitit noch nicht vollenden kénnen; die Form, in
der es bei ihm auftritt, ist inhaltlich und methodisch
mangelhaft. Das empfinden wir sehr deutlich, wenn
wir diesen letzten Abschnitt der uns vorliegenden
Schrift betrachten. Aber es bleibt darum doch sein
unsterbliches Verdienst, durch den Begriff des Ich, das
sich selbst setzt, aus der Theorie des subjektiven
Idealismus den Fortschritt zum System des absoluten
Idealismus ermdéglicht zu haben.

3‘



Schon-Kant''hat den Weg zu diesem Ziele ge-
offnet. Seine Meinung ist niemals der blofie subjektive
Idealismus gewesen, als den sich in der Tat sein
System fiir den oberflichlichen Anblick darstellte. Er
drang auf eine geistige Objektivitit, die aber das Ich
durch sein Rdsonnement nicht finden kann. Darum
ging er auf die sittliche Selbstbestimmung des Ich zu-
riick. Bei Kant erschien die praktische Vernunft
als die eigentliche Wahrheit der Vernunft; die Kritik
der reinen oder theoretischen Vernunft sollte dazu
dienen, das Vertrauen auf die Zuldnglichkeit des blofien
Wissens zu beseitigen. Kant hat sich geriihmt, daf§ er
das Wissen in seine Schranken gewiesen habe, um dem
Glauben Raum zu schaffen. Diesen Weg geht Fichte
bis zum Ende fort. Er griindet die Realitit auf das
innere Leben des Geistes; er sieht in dem Ich, das
sich nicht etwa blo beobachtet, sondern das sich selbst
»setzt’ und sich durch Handeln seinen Charakter gibt,
das also in sich selbst, und nicht nur gegeniiber seinen
Objekten, frei und schopferisch sich verhilt, die geistige
Wirklichkeit, von der aus die ganze Welt ihren ver-
niinftigen Sinn und Zusammenhang empfingt.

So verweist er den Denker von der blofen Beob-
achtung auf die innere Selbstbestimmung. Es gilt den
EntschluB8, sich selbst als frei zu erfassen, in seinem
Handeln seiner selbst gewifl zu werden als einer geistigen
Realitit, die sich selbst und damit dann auch ihre ganze
Welt bestimmt. Das Wissen erscheint so gegriindet auf
einem SelbstbewuBtsein, das ebenso praktisch wie theo-
retisch ist. Dieses SelbstbewuBitsein kommt zu dem ,,Ent-
schluB des Willens, das Wissen gelten zu lassen. Und
dieser Entschlu8 ist der Glaube. Wenn Schiller der Seele,
die im Nebel der Ungewiiheit sich nach dem Lande
der Wunder sehnt, das Wort zuruft: du mufit glauben,




du mufit wagen,| 80Cer6ffnet!'sich auch fiir Fichte der
Weg in das Wunderland des Geistes — denn der Geist
als der Herr iiber die Natur ist das Wunder selbst —
durch den Glauben, mit dem der Mensch in der Welt,
die ihn umgibt, die Werkstitte des Geistes erkennt,
die dieser sich selbst zubereitet hat, und freiwillig
»bei der sich uns natiirlich darbietenden Ansicht” be-
ruht, weil wir nur bei dieser Ansicht unsere Bestim-
mung erfiillen konnen. Unsere sittliche Freiheit diktiert
gleichsam uns allen, auch ohne dafl wir uns dessen be-
wufit werden, das Verstindnis der Welt, das uns die
richtige Stellung in der Welt anweist. ,, Aus dem Ge-
wissen allein stammt die Wahrheit.” Es ist durchaus
nicht erforderlich, da8 jedermann den Proze8 des Nach-
denkens auf sich nehme, durch den Fichte hier den ge-
bildeten Zweifler zur Erkenntnis filhren méchte. ,,Wir
werden alle im Glauben geboren; wer da blind ist, folgt
blind dem geheimen und unwiderstehlichen Zuge; wer
da sieht, folgt sehend und glaubt, weil er glauben will."
Aber freilich, in diesem Glaubenwollen, in diesem freien
EntschluB, sein Leben auf die innere Uberzeugung zu
griinden, gelangt das menschliche Ich erst zu seiner
Vollendung. ,Ich hitte blind dem Zuge meiner geisti-
gen Natur folgen kénnen. Ich wollte nicht Natur,
sondern mein eigenes Werk sein; und ich bin es ge-
worden dadurch, daB ich es wollte.” —

Damit, daBl der Denker diesen Standpunkt erreicht
hat, ist das Wesentliche vollbracht. Es bedarf nur
einer kurzen Ubersicht iiber die Folgerungen, die sich
aus diesem Standpunkte ergeben. Grundsitzlich ist
nunmehr festgestellt, dafl sich das Ich als schopferisch
titiger Wille innerhalb einer Wirklichkeit bewegt, die dazu
bestimmt ist, ihm zu seiner Bestimmung zu verhelfen.
»Es ist iiberall nur eine Beziehung auf mich moglich,



undjhalle] anderen sind nur Unterarten von dieser:
meine Bestimmung, sittlich zu handeln. Meine Welt
ist Objektund Sphdare meiner Pflichten und absolut
nichts anderes.“ In diesem Sinne bin ich und ist
meine Welt gleicherweise verniinftig bestimmt. ,Die
praktische Vernunft ist die Wurzel aller Vernunft.“
,Die Natur, in welcher ich zu handeln habe, ist nicht
ein fremdes, ohne Riicksicht auf mich zustande ge-
brachtes Wesen, in welches ich nie eindringen konnte.
Sie ist durch meine eigenen Denkgesetze gebildet und
mufl wohl mit denselben iibereinstimmen; sie muf
wohl mir iiberall durchaus durchsichtig und erkennbar
und durchdringbar sein bis in ihr Inneres.”

Unter diesem Gesichtspunkte zeigt sich mir nun in
dieser Welt, darin ich zu handeln habe, eine andere
und bessere Welt, die ich durch mein Handeln herbei-
zufiihren helfen soll. Es ist kein blofies Sehnen, son-
dern ,die absolute Forderung einer besseren Welt
Es ertont unwiderstehlich in meinem Inneren: so kann
es unmoglich bleiben sollen; es muf, oh, es muf§ alles
anders und besser werden‘. Daraufhin entwirft dann
Fichte ein Bild von dem zu erhoffenden Fortschritt
der Menschheit, das in seinem Optimismus ebenso
rilhrend wie in seinem sittlichen Ernst ergreifend ist,
so vielfach auch seine Ideale von den unseren ab-
weichen mogen. Er gleicht hier den alttestamentlichen
Propheten, und man kann sich durch seine Schilde-
rungen erinnert filhlen an jene eschatologischen Bilder
einer Zeit, da der Lowe mit dem Lamm zusammen-
wohnen und das Kind am Loch der Otter spielen
wird, Verkennen aber soll man nicht, welch tiefer
Wabhrheitsgehalt in dieser Anschauung liegt, die fiir
alle Philosophie der Geschichte den Ausgangspunkt
gebildet hat. Die Uberzeugung, daB wir berufen sind,




gleichzeitig) uns | selbst-wie die Welt fortschreitend zu
vervollkommnen, hat in jener aufsteigenden Epoche des
deutschen Geisteslebens mannigfache Wurzeln ge-
schlagen und die Gemiiter zu idealem Streben ent-
flammt. Es ist bemerkenswert genug, da Goethe
seinen Faust schliellich seine Bestimmung erreichen
lafit in der Ausfilhrung der Aufgabe, die Fichte hier
der Menschheit gestellt hat: ,,Angebaute Linder sollen
den trigen und feindseligen Dunstkreis der ewigen
Wilder, der Wiisteneien, der Siimpfe beleben und
mildern; geordneter und mannigfaltiger Anbau soll
rund um sich her neuen Lebens- und Befruchtungstrieb
in die Liifte verbreiten, und die Sonne soll ihre be-
lebendsten Strahlen in diejenige Atmosphire aus-
stromen, in welcher ein gesundes, arbeitsames und
kunstreiches Volk atmet.

Indessen, so erhaben dieses Ziel auch erscheint,
in ihm kann die Bestimmung des Menschen sich nicht
erschépfen. Schon darum nicht, weil wir selbst mit
unserem Handeln zwar zur Erreichung dieses Zieles
beitragen, aber nicht nach unserem bewufiten Plane,
sondern als Werkzeuge einer hoheren Kraft, die sich
unseres Tuns bedient. Noch mehr aber darum, weil
es doch bei diesem Wirken lediglich auf das Tun selbst,
nicht auf die Gesinnung ankommt, die ich hineinlege.
,In der Sinnenwelt, die an der Kette der materiellen
Ursachen und Wirkungen fortliuft, in welcher das,
was erfolgt, von dem abhingt, was vorher geschah,
kommt es nie darauf an, wie, mit welchen Absichten
und Gesinnungen eine Tat unternommen wiirde, son-
dern nur, welches diese Tat sei. Da aber die Wahr-
heit meiner selbst die Freiheit ist, so ist offenbar die
Sinnenwelt nicht eigentlich die Welt, fiir die ich be-
stimmt bin; ich gehdre einer ewigen Welt an, die ein



Reich,: lebendigen Geister ist. ,Ich stehe im Mittel-
punkt zweier gerade entgegengesetzter Welten, einer
sichtbaren, in der die Tat, einer unsichtbaren und
schlechthin unbegreiflichen, in der der Wille entscheidet;
ich bin eine der Urkrifte fiir beide Welten. Mein
Wille ist es, der beide umfafit.*

Diese unsichtbare Welt nun ist ebenso gegen-
wirtig wie die sichtbare. Der Mensch, der seiner Freiheit
sich bewufit ist, besitzt im Grunde schon das ewige
Leben. ,,Nicht erst, nachdem ich aus dem Zusammen-
hang der irdischen Welt gerissen sein werde, werde
ich den Eintritt in die iiberirdische erhalten; ich bin
und lebe schon jetzt in ihr weit wahrer als in der
irdischen. Das, was sie Himmel nennen, liegt nicht
jenseits des Grabes; es ist schon hier um unsere Natur
verbreitet, und sein Licht geht in jedem reinen Herzen
auf. Ich lebe und wirke sonach schon hier meinem
eigentlichsten Wesen und meinem nichsten Zwecke
nach nur fiir die andere Welt, und die Wirksamkeit
fiir dieselbe ist die einzige, der ich ganz sicher bin.”

Damit ergibt sich dann, daf der Mensch in Wahs-
heit erst Mensch ist, wo er sich der Sinnenwelt frei
gegeniiberstellt, Der Gedanke der christlichen Hei-
ligung, der sittlichen Askese als der Erhebung iiber
den Dienst der Sinnlichkeit findet hier seine Bestitigung.
»Den Sinn, mit welchem man das ewige Leben ergreift,
erhilt man nur dadurch, daf man das Sinnliche und
die Zwecke desselben wirklich aufgibt und aufopfert
fiir das Gesetz, das lediglich unseren Willen in An-
spruch nimmt und nicht unsere Taten. Wohl mu8
man, nach den Bildern einer heiligen Lehre, der Welt
erst absterben und wiedergeboren werden, um in das
Reich Gottes eingehen zu konnen.

Und nun ist Fichte an dem Punkte angelangt, wo




er seinen Gottesbegrniffzu entwickeln vermag. Er fafit
Gott als das Gesetz der iibersinnlichen Welt; dieses
Gesetz aber ist selbsttitige Vernunft, ein unendlicher
Wille. Dieser erhabene Wille schafft das geistige Band
zwischen sich und allen endlichen verniinftigen Wesen;
ja, ,er selbst ist dieses geistige Band der Vernunft-
welt. Jeder gesetzmifiige Willensentschlul des End-
lichen geht ein in ihn, ,so flieBe ich ein auf jenen
Willen; und die Stimme des Gewissens in meinem
Inneren ist es, durch welche Er hinwiederum auf mich
einflieBt. Das Gewissen ist ,,das durch meine Um-
gebung versinnlichte und durch mein Vernehmen in
meine Sprache iibersetzte Orakel aus der ewigen Welt,
das mir verkiindigt, wie ich an meinem Teile in die
Ordnung der geistigen Welt oder in den unendlichen
Willen, der ja selbst die Ordnung dieser geistigen Welt
ist, mich zu fiigen habe“. So stellt sich die unsicht-
bare Welt vor als ein ,,System von mehreren einzelnen
Willen, eine Vereinigung und unmittelbare Wechsel-
wirkung mehrerer selbstindiger und unabhingiger
Willen miteinander, vermittelt durch den unendlichen
Willen, der ihre gemeinschaftliche geistige Quelle ist*.
Dieser ewige Wille ist es, der fiir die endliche Ver-
nunft und in ihr die Welt schafft. Denn die Vor-
stellung einer materiellen Welt, der Gott ein Bestehen
gegeben habe abgesehen von dem Leben der ver-
niinftigen Geister, lehnt Fichte rundweg ab.

Um so hoher erhebt sich seine Begeisterung in
dem Gedanken an diesen erhabenen lebendigen Willen,
der in unseren Gemiitern diese Welt eines verniinftigen
ZusammenhangesgeistigerBestimmungenhervorruft. Und
er findet in der Erkenntnis, die ihm nun aufgegangen
ist, jenen Glauben wieder, in dem der einfiltige Fromme
allezeit lebt. Das freie Denken des seiner selbst be-



wuBtenclchotrifft) da, wo es zur Ubereinstimmung mit
sich selber gelangt, mit jener Wahrheit zusammen, von
der Fichte schon gesagt hat: wir werden alle im
Glauben geboren. Er riihmt ,die mitten unter un-
serem Volke mit einer besonderen Autoritit versehenen
vortrefflichen Lehren iiber Freiheit, Pflicht und ewiges
Leben‘ und bekennt dem Gott, zu dem er in Andacht
aufblickt: ,,am besten fasset dich die kindliche, dir er-
gebene Einfalt. Du bist ihr der Herzenskiindiger, der ihr
Inneres durchschaut, der allgegenwirtige treue Zeuge
ihrer Gesinnungen, der allein weil, daB sie es redlich
meint, und der allein sie kennt, ob sie auch von aller
Welt miflkannt wiirde. Du bist ihr der Vater, der es
immer gut mit ihr meint, und der alles zu ihrem Besten
wenden wird. — , Diejenigen, die da sagen durften:
unser Biirgerrecht ist im Himmel, wir haben hier keine
bleibende Stitte, sondern die zukiinftige suchen wir,
diejenigen, deren Hauptgrundsatz es war, der Welt ab-
zusterben, von neuem geboren zu werden und schon
hier in ein anderes Leben einzugehen, setzten ohne
Zweifel in alles Sinnliche nicht den mindesten Wert
und waren, um des Ausdrucks der Schule mich zu be-
dienen, praktisch transzendentale Idealisten.*

Der tatenfrohe Optimismus, der Fichtes Denkart
beseelt, findet seinen festen Grund in diesem Resultat,
dafl die Wahrheit in der Welt von je an vorhanden
ist und der Glaube der Menschheit nicht als ein primi-
tiver Wahn, sondern als ein Werk und Zeugnis der
Vernunft gelten muf,, die des Menschen Wesen aus-
macht und die Menschheit in stufenweisem Fortschritt
durch alle Verirrungen und Verderbnisse hindurch ihrer
Vollendung entgegenleitet. Darin erreicht die grof-
artige Anschauung Fichtes von dem Weltzusammen-
hange als einem einheitlichen System der zweck-




setzenden \Vernunft seinenAbschlu. ,,Es ist nur eine
Welt moglich, eine durchaus gute. Alles, was in dieser
Welt sich ereignet, dient zur Verbesserung und Bildung
der Menschen, und vermittels dieser zur Herbeifiihrung
ihres irdischen Zieles“. In dieser Anschauung l6st sich
dann auch die Frage des Bosen und des Leides in
dem Sinne, in dem die christliche I.ehre beide als
Mittel zur Vollendung des goéttlichen Heilsplanes be-
greift. Und auch der Tod des Individuums vermag
das Ich in seiner hohen Zuversicht nicht zu erschiittern.
Innerhalb der diesseitigen Welt sieht sich das Ich
ohnehin nur als ein Glied und Werkzeug an, dessen
sich der Vernunftzweck fiir seinen Plan bedient, und
ist deshalb unbekiimmert dariiber, wenn es von einem
anderen Werkzeuge abgelost wird. Zugleich aber fiihrt
das Ich sein wahres Leben in der iibersinnlichen Welt,
und daran kann der Tod gar nichts dndern. ,Es ist
gar kein moglicher Gedanke, da die Natur ein Leben
vernichten solle, das aus ihr nicht stammt, die Natur,
um derentwillen nicht ich, sondern die selbst nur um
meinetwillen lebt. Die Erscheinung des Todes ist der
Leiter, an welchem mein geistiges Auge zu dem neuen
Leben meiner selbst und einer Natur fiir mich hiniiber-
gleitet.“ Denn schon das natiirliche Leben bliebe un-
verstindlich, wenn nicht auch in der Natur das Sterben
darauf hindeutete, daf sie selbst zu einer hoheren Sphire
des Lebens den Weg offnet. Die Toten, um die wir
trauern, werden in jener Sphire mit derselben Freude
empfangen, mit der wir Erdenbiirger die Unseren emp-
fangen, die zu unserer Welt geboren werden. ,Wenn
ich einst ihnen folgen werde, wird fiir mich nur Freude
sein: denn die Trauer bleibt in der Sphire zuriick, die
ich verlasse. Und in dieser hohen Gewilheit kann
Fichte seine Schrift schlieBen mit den Worten:



.—44—

»So00/lebérund so bin ich, und so.bin ich unver-
dnderlich, fest und vollendet fiir alle Ewigkeit; denn
dieses Sein ist kein von aufien angenommenes, es ist
mein eigenes, einiges wahres Sein und Wesen.‘

Es ist nicht unsere Absicht, in eine Kritik dieser
Gedankenginge Fichtes einzugehen. Wollten wir die
Einzelheiten gerade in dem dritten Teile seiner Schrift
genauer priifen, so wiirden wir so manche Inconcinnitit
in dem Fortschritte der Gedanken, manche nicht vollig
ausgereifte Formulierung an sich wertvoller Ideen, vor
allem auch in dem Gebrauche des Wortes Glauben ein
gewisses Schillern der Bedeutung feststellen miissen,
das dem Mangel einer dialektischen Entfaltung der
verschiedenen Momente in dem Glaubensbegriffe zu-
zuschreiben ist. Diesmal aber war es unser Anliegen,
die grofie Gesamtanschauung Fichtes auf den Leser
wirken zu lassen, die durch Mingel in den Einzelaus-
fiihrungen nicht im mindesten entwertet wird. Kine
aus dem Gedanken geborene und auf die Freiheit des
denkenden Geistes gegriindete, in sich streng ge-
schlossene und systematische Lehre, die uns die ge-
samte Welt des Daseins als ein geistiges All erkennen
laBt, in dem auch der heute so vielfach fiir das Ab-
solute ausgegebenen Natur ihre Stelle als eines dienenden
Momentes in dem grofien Prozesse der Freiheit ange-
wiesen wird, hat gewifl auch in der Gegenwart noch
eine Aufgabe zu erfiillen. Sie kann als eine Botschaft:
wirken aus dem Reiche des Gedankens, das die eigent-
liche Heimat des deutschen Geistes immer gewesen ist,
und kann dazu helfen, daf die Worte Schillers in uns
wieder lebendig werden:




Drum, edle"'Seele) éntreifl ‘dich dem Wahn

Und den himmlischen Glauben bewahre!

Was. kein Ohr vernahm, was die Augen nicht sah'n,
Es ist dennoch das Schone, das Wahre!

Es ist nicht draufien, — da sucht es der Tor —
Es ist in dir, du bringst es ewig hervor.



Vom gleichen Verfasser erschienen:

Hegel. Ein Uberblick iiber seine Gedankenwelt in Ausziigen aus seinel
Werken. Zusammengestellt und mit einer Einleitung versehet
Stuttgart, 1906, Robert Lutz. Geh. 2 M. 50 Pf.; geb. 3 M.

Hegel, deorg Wilhelm Friedrich, En:zyklopidie der philo
sophischen Wissenschaften im Grundrisse. Neu hera
gegeben und mit einer Einleitung versehen. Leipzig, 1905, Jo
Fr. Diirr. Geh. 3 M. 60 Pf.; geb. 4 M. 20 Pf.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Phinomenologie des Geiste
Jubiliumsausgabe. In revidiertem Text herausgegeben und mi
einer Einleitung versehen. Leipzig, 1907, Joh. Fr. Diirr. Ge
5 M.; geb. 6 M.

Der Mensch und das Jenseits. Eine Anregung zum richtigen Ver
stindnis der Wirklichkeit. Berlin, Trowitzsch & Sohn, lq;]

Geh. 50 Pf.

Zur Theorie des christlichen Dogmas. Berlin, 1897, Weidmann's
Buchhandlung. Geh. 2 M. 8o Pf.
Die theologische Wissenschaft und die Kirche. Berlin, 1902
Trowitzsch & Sohn. Auf Velinpapier; eleg. geh. 50 Pf.
Die Schopfung. Das erste Blatt der Bibel fiir unsere Zeit erliutery
Berlin, 1907, Trowitzsch & Sohn. In imit. Pergamentbd. geb
1 M. 40 Pf.
Des Menschen Schuld und Schicksal nach 1. Mose 2—3. Di
Paradiesesgeschichte fiir unsere Zeit erldutert. Berlin, !
Trowitzsch & Sohn. In imit. Pergamentbd. geb. 1 M. 4o Pf
Gottes Sohn im Fleisch. Betrachtungen iiber die evangelische Gef
schichte.  Giitersloh, 1899, C. Bertelsmann. Geh. 4 M.; gb
4 M. 8o Pf.
Die Griindung der Kirche. Betrachtungen iiber die apostolische Gef
schichte. Giitersloh, 1899, C. Bertelsmann. Geh. 4 M. 8o Pf.; geb
5 M. 50 Pf.
Zions Sieg iiber Babel. Predigt gehalten am 18. Januar 1903 zu St
Bartholomius in Berlin. Berlin, Trowitzsch & Sohn. Geh. 30 P
Die moderne Richtung und die Kunst. Von Eremita. Grof-Lichter;
felde, 1901, Edwin Runge. Geh. 3 M.; geb. 4 M.




VERLAG/VON| TROWITZSCH)& SOHN IN BERLIN.

itwicklung und Offenbarung. Von Konsistorialrat Lic. Dr. Theodor
Simon in Miinster. 1907. Geh. 2 M. 40 Pf, geb. 3 M. 30 Pf.

Theologie der Gegenwart: Simons Arbeit trdgt fiir diese
age einen fast abschlielenden Charakter fiir alle die an sich, die in
n prinzipiellen Grundfragen, d. h. in der Anerkennung der absoluten
fenbarung in Christus wie in der Tendenz, diese durch Fassung in
tgeméfle Begriffe immer verstindlicher und wirksamer zu machen,
iig sind.

e Religion Friedrich Schlegels. Ein Beitrag zur Geschichte der
Romantik. Von Dr. Walther Glawe. 1906. Geh. 3 M.

Reformation: Das Bild, welches uns der Verfasser entrollt, ist
chst interessant, da es ein Typus vieler religioser Werdeginge ist.

r Sleg des Christentums iilber die Welt der Antike. Von Lic.
Dr. Georg Griitzmacher, Professor der Theologie in Heidel-
berg. 1908. Geh. 60 Pf.

r Kampf der Weltanschauungen. Von D. Wilh. Schmidt, ord.
Prof. an der Universitit Breslau.
1904. Geh. 3 M. 60 Pf., gebd. 4 M. 50 Pf.

Das Buch zeigt in dem Nacheinander der Lebensbilder von
mte, Biichner, Strau etc. das allmihliche Werden der gegenwirtigen
gi6sen Kirisis.

r Kampf um den Sinn des Lebens. Von D. Wilh. Schmidt,
ord. Prof. an der Universitit Breslau.
2 Bde. 1907. Geh. 10 M., gebd. 12 M.

Ev. Kirchenblatt fir Schlesien: Eine Apologetik ganz
ener Art in Biographien grofier Denker. Mit auflerordentlichem
iBe, mit gewinnender Wirme und doch grofier Unparteilichkeit ge-
rieben, wendet sich das Buch an alle, . . . . nicht blof§ an die Ge-
rten. Mochten recht viele davon Gebrauch machen!

ristentum und Kultur. Ein Beitrag zur christlichen Ethik. Von
D. Dr. E. W. Mayer, Professor der Theologie an der Univer-
sitdt StraBburg i. E. 1905. Geh. 1 M. 40 Pf.

Eine klare Antwort auf eine schwere Gewissensfrage. Diese
rtrige wurden als wahre Kabinettstiicke akademischer Beredtsamkeit
:eichnet.

fgabe und Arbeitsmethode der Apologetik. Von Pfarrer Wilhelm
Ernst. 1908. Geh. 2 M.




VERLAG. VON TROWITZSCH & SOHN IN BERLIN.

Die Ethik Johann Gerhards. Ein Beitrag zum Verstindnis der luthe«
rischen Ethik. Von Lic. theol. Renatus Hupfeld.

1908. Geh. 6 M. 8o Pf.

Der Verfasser vertritt die Uberzeugung, da# die lutherische Ethik

gerade durch ihre Konzentration auf das individualethische Problem in

vielem der modernen sozialethischen Wissenschaft ein Wegweiser zur

Vertiefung sei. |
Das Judenchristentum im 1. und 2. Jahrhundert. Von Privatdoze '

Dr. G. Hoennicke. 1908. Geh. ca. 10 M.

Hieronymus. Eine biographische Studie zur alten Kirchengeschich
Von Lic. Dr. Gg. Griitzmacher, Professor der Theologie i
Heidelberg. 3 Binde. 1901—08. Geh. 20 M
Analecta Bollandiana: Man wird sich von heute ab nicht

mehr mit St. Hieronymus zu beschiftigen vermégen, ohne Griitzmach

zum Fiihrer zu nehmen.
Theolog. Literaturblatt: Die zahlreichen Ausblicke auf di

Kultur jener Zeiten machen die Schilderung zu einer duflerst lebensvollen.

Philotesia. Paul Kleinert zum LXX. Geburtstag. 415 Seiten gréBtes 8%
19o7. Geh. 12 M., geb. 14 M.
Adolf Harnack: Der Presbyter-Prediger des Irendus. —
Hermann Diels: Ein orphischer Totenpafi. — Karl Holl:
Der Anteil der Styliten am Aufkommen der Bilderverehrung. —
Paul Gennrich: Hermann von der Goltz und die Grenzen der]
kirchlichen Lehrfreiheit. — Emil Kautsch: Der alttestamenty
liche Ausdruck néphesch mét. — Ernst Breest: Vom Irru
zur Wahrheit. Zur Theorie der Seelsorge. — Eduard Simons;
Die evangelische Bufi- und Bettagsfeier in Deutschland bis zum|
3ojdhrigen Krieg. — Daniel von der Heydt: Die organisch
Einfiigung des Chorgesangs in den evangelischen Gottesdienst,
— E. W. Mayer: Uber die rationelle Begriindung des religit
Glaubens. — Eduard Frh. von der Goltz: Uber die Lebe

gesetze liturgischer Entwicklung. — Rudolf Franckh: Di
Geburtsgeschichte Jesu Christi im Lichte der altorientalisch
Weltanschauung. — Hans Kefiler: Grundlinien fiir das Ver|

stindnis der Psalmeniiberschriften. — Julius Kaftan: Die emq
pirische Methode in der Ethik. — Karl Miiller (Tiibingen):
Luthers SchluBworte in Worms 1521. — Wolf Wilh. Graf|
Baudissin: Der karthagische Jolaos. — Carl Schmidt: Irend
und seine Quelle in adv. haer. I, 29. — Max Lenz: Zur Ent
lassung de Wettes. — Emil Seckel: Zwei Reden aus mitte
alterlichen Rechtshandschriften. -

Druck von ‘I'rowitzech & Sohn in Berlin SW., Wilhelmstr. z2g.




www.libtool.com.cn



www.libtool.com.cn



www.libtool.com.cn



