www.libtool.com.cn






www.libtool.com.cn



www.libtool.com.cn



www.libtool.com.cn






DER KAMPF

DER LUTHERISCHEN KIRCHE

UM LUTHERS LEHRE VOM ABENDMAHL

IM REFORMATIONSZEITALTER.

IM ZUSAMMENHANG '
MIT DER GESAMMTEN LEHRENTWICKLUNG DIESER ZEIT
DARGESTELLT
Vo

D, HEINRICH SCHMID

ORD, PROFESSOR DER THEOLOGIE IN ERLANGEN.

LEIPZIG,

J. C. HINRICHS'SCHE BUCHHANDLUNG
1868. N

/30. e. 44. | .



Druck von Ackermann u. Glaser in Leipzig.



Vorredoe.

Es hat mich seit lange der Gedanke bewegt, welch schweren
Stand doch der, welcher dem lutherischen Bekenntniss zugethan
ist, der Geschichte gegentiber hat, welche vom Jahr 1530 bis zur
Concordienformel hin verlaufen ist. Da steht im Anfang Luther
mit seiner herben Absageschrift an die Schweizer. Es folgt das
Interim, das in seinem Gefolge das Auseinandergehen der luthe-
rischen Theologen in zwei Partheien hat, und aus dessen Saat
Lehrstreitigkeiten tiber Lehrstreitigkeiten aufsprossen.

Und wer trigt die Schuld davon? Luther, der den Hass ge-
gen Zwingli nicht therwinden konnte; die lutherische Partei mit
Flacius an der Spitze, die dem Melanchthon seine im Interim be-
zeigte Schwiche nicht vergeben konnte; die da meinte, gut luthe-
risch zu sein, wenn sie den Ungesttim und die Unduldsamkeit
Luthers sich gum Vorbild nehme; die darum die Wandelung,
welche in der Abendmahlslehre mittlerweile in der Schweiz vor-
gegangen war, ignorirend, den Streit tiber diese Lehre wieder
aufnahm und nicht ruhte, bis der Bruch zwischen der lutherischen
und reformirten Kirche besiegelt war; die, angeblich im Eifer
far die reine Lehre, aus jedem ungenauen oder unvorsichtigen
Ausdruck eine glimmende Kohle machte, in die sie 8o lange blies,
bis ein helles Feuer aufging: ein Beginnen, das schliesslich den
Auslauf nahm, dass sie ihren eigenen Ftihrer in die Reihe der
Ketzer stellen musste.

Das ist der Eindruck, den die Geschichte dieser Zeit, so wie
sie gemeiniglich erzéhlt und dargestellt wird, macht. Es bildet
da keinen grossen Unterschied, ob man Plancks Werk: ,,Ge-
schichte der protestantischen Theologie von Luthers Tod bis zu
der Einfuhrung der Concordienformel liest, oder Heppes: ,,Ge-
schichte des deutschen Protestantismus,* diezwei einzigen Schrif-
ten, welche den ganzen Verlauf dieser Gteschichte ausfihrlich zur
Darstellung bringen. Nicht, dass wir den grossen Unterschied,



IV Vorrede.

welcher/zwischen|diesen beiden Werken an sich ist, verkenneten.
Plancks Werk, wenn es gleich vor nunmehr 67 Jahren geschrie-
ben ist, hat jetzt noch seinen grossen Werth. Mit solchem Fleiss
hat Keiner vor ihm und nach ihm alles zusammengetragen, was
in dieser Zeit geschehen und geschrieben worden ist. Es ist ein
Quellenwerk ersten Rangs. Und man muss Planck auch zuge-
stehens dass er es mit dem guten Willen geschrieben hat, die
Geschichte unparteiisch darzustellen, ja er hat die Thatsachen
gelbst so viel zum Wort kommen lassen, dass der Urtheilsfahige
und sorgsam Lesende selbst in den Hauptpunkten sich ein rich-
tiges Urtheil bilden kann, ein Urtheil sehr abweichend von dem
des Verfassers selbst. Aber Wenige pflegen so zu lesen, und
Wenige koénnen es auch, die Mehrzahl 14sst sich von dem Urtheil
des Verfassers leiten. Wie sollte Planck aber ein richtiges Ur-
theil haben abgeben kénnen, der den Lehren, um welche sich
der Streit bewegte, innerlich zu fern stand, als dass er die Be-
deutung und den Ernst des Streits um sie hitte wiirdigen kén-
nen, und von dem Baur in seiner trefflichen Schrift: ,Die Epo-
chender kirchlichen Geschichtschreibung,”sorichtig sagt, (p. 180.)
,,dass ihm die Theologie der Reformationszeit zur Antiquitit ge-
- worden sei, an der er nicht nurkein persénliches sondern auch kein
sachliches Interesse gehabt habe‘, und dass er ,,bei allen theologi-
schen Streitigkeiten und Verhandlungen, die er mit aller Griind-
lichkeit und Ausftihrlichkeit erzéhle, es nicht verberge, dass er in
ihnen doch eigentlich nur eine Geschichte der menschlichen Thor-
heiten, Leidenschaften und Verkehrtheiten sehen kdnne, bei wel-
chen man vergeblich frage, welchen Nutzen sie gehabt héitten.

Wohl also dem, dem das gute Bekenntniss der lutherischen
Kirche aus anderen Griinden feststeht: das Studiuim des Plancki-
schen Werks, wenn er aus diesem die Gteschichte dieser Zeit
kennen lernen will, wird ihm nur den traurigen Eindruck hinter-
lassen, wie man doch an dieser guten Sache sich versiindigt habe.

Soll er sich zu Heppe wenden? Wir brauchen bloss daran zu
erinnern, dass Heppe in seinen vier Bénden den geschichtlichen

v



Vorrede. v

Beweis liefern|will, dass der Melanchthonismus der echte und
wahre evangelische Protestantismus ist. Wer also das Bekennt-
niss der lutherischen Kirche lieb hat, der darf froh sein, wenn
ihm durch die Geschichte, welche ihm da erzéhlt wird, das Ver-
trauen zu demselben nicht erschitttert wird.

Aber verhilt es sich denn mit dieser Geschichte so, dass der
Forscher, wenn er der Wahrheit die Ehre geben will, zu keinem
andern Resultat gelangen kann, und dass er die Geschichte in
den Dienst einer verwerflichen Apologetik stellen mtisste, wenn
er ihr ein besseres Zeugniss ftir die Sache des lutherischen Be-
kenntnisses abgewinnen wollte?

Das ist die Frage, um die es sich handelt.

Daraus, dass in einem Zeitraum von mehr als 60 Jahren die
zwei Geschichtschreiber zu gleich ungiinstigem Resultat gelangt
sind, l4sst sich noch nichts folgern. Der dogmatische Standpunkt
beider ist von der Art, dass beiden wenigstens die Versuchung
nahe lag, die Dinge so aufzufassen, wie sie gethan haben. Und
was will es auch besagen, wenn in einem 8o langen Zeitraum
zwei Méinner wenigstens in ihren negativen Resultaten tiberein-
kommen? Der Zweifel an der richtigen Auffassung dieser bei-
den Werke ist denn auch seit geraumer Zeit vielfach ausgespro-
chen worden, und einzelne Parthien dieser Geschichte sind auch
bereits 8o bearbeitet, dass ein anderes Urtheil itber diese Zeit
angebahnt ist.

Aber noch fehlt ein Werk, welches den ganzen breiten Stoff
quellenmiissig durchgearbeitet vorlegte. Ein solches liefere auch
ich nicht. Wohl habe ich mich mit dem Gedanken an ein solches
getragen, aber weniger die Scheu vor der grossen und beschwer-
lichen Arbeit hat ihn nicht zur Reife kommen lassen, als vielmehr
die Erwigung, dass der Abendmahlsstreit der alle anderen Strei-
tigkeiten an Bedeutung weitaus iberwiegende ist, weil er nichts
mehr und nichts weniger als ein Streit um das Recht und den Be-
stand der lutherischen Kirche gewesen ist; und dass es darum
besser gethan sein mtchte, die Aufmerksamkeit auf ihn allein zu



Vi Vorrede.

concentriren. . .Aus diesem Grund habe ich diesen Theil der Ge-
schichte der lutherischen Theologie herausgehoben und aufs
neue durchgearbeitet, und lege das Resultat meiner Forschungen
hiermit vor.

Man wird das gefundene Resultat vielleicht von vornherein
verddchtigen, um des confessiohellen Standpunktes willen, den
ich einnehme. Aber wire dann nicht der Verdacht gegen den, der
von dem reformirten oder unionistischen Standpunkt aus schreibt,
gleich sehr gerechtfertigt? Der confessionelle Standpunkt kann
und darf noch hicht Misstrauen einfléssen. Wer dem lutherischen
Bekenntniss zugethan ist, der wird allerdings anders urtheilen
tiber den Unterschied in dér Lehre Zwinglis und Luthers, und
Calvins und Luthers, als der, welcher dem reformirten Bekennt-
niss zugethan ist, aber der confessionelle Standpunkt hindert
von vornherein weder den Einen noch den Anderen, der Ge-
schichte gerecht zu werden.

Ich kann mir das Zeugniss gehen, dass ich redlich bemttht
war, unbefangen zu forschen und treu zu referiren. Es galt, einen
sehr breiten Stoff durchzuarbeiten, diese Arbeit war fiir mich
selbst ein Bedtrfniss. Ich wollte einmal alle Zeugen verhoren
und der Sache im Einzelnen nachgehen: denn nur auf diesem
Wege gewinnt man ein selbstindiges Urtheil und kann man mit
seinem Urtheil auch auf Glauben Anspruch machen. Dieser Ar-
beit habe ich mich gewissenhaft unterzogen und habe volle Freu-
digkeit gewonnen, ein Zeugniss ftir die gute Sache, um die man
lutherischerseits kimpfte, abzulegen. Ich méchte nun mit ihr
vornemlich denen dienen, welche ein Bediirfniss haben, die Ge-
schichte dieser Zeit kennen zu lernen, obenan der studierenden
Jugend: denn ibr vor allem ist es bei den bis jetat vorliegenden
Werken schwer genug gemacht, eine Kenntniss dieser Geschichte
80 Zu gewinnen, da_ss sie nicht zugleich ein Vorurtheil gegen die
Sache fasste, um die es sich bandelt.

Ob ich in anderen Kreisan, bei depen, welche sich ihr Urtheil
schon gebildet haben, etwaa erreiche, muss ich dahingestellt sein



Vorrede. v

lassen.; Ich hekenne; dass- meine Hoffnung darauf nicht gross
ist. Und doch ist dieselbe nur auf ein niedriges Ziel gerichtet.
-Sie geht nur dahin, davon zu ttberzeugen, dass die lutherischen
Theologen, nachdem sie einmal die Unterschiede in der Abend-
mahlslehre Luthers, Zwinglis und Calvins so fassten, wie sie
thaten, Recht und Pflicht hatten, ftr die Lehre Luthers einzu-
treten. Man sollte meinen, das mtisste auch der anerkennen, der
die Unterschiede anders fasst. Er konnte immerhin der Meinung
verbleiben, dass die Lutheraner im Irrthum gewesen und im
Irrthum seien, wenn sie die Unterschiede so hoch anschliigen,
aber ist er denn so gewiss, dass der Irrthum nicht auf seiner
Seite liegt, und wir es nicht richtiger und billiger, dass man bei-
derseits das Abkommen trife, an dem Anderen die Ueberzeugung,
die er nun einmal hat, zu ehren und es billig und recht zu finden,
dass man ihr geméss urtheilt und handelt?

Blicke ich auf die Geschichte der Zeit, welche ich dargestellt
habe, 8o kann ich mich auch dieser Hoffnung nicht hingeben:
denn in ibr sind alle Wirren eben daraus entstanden, dass man
die Abweichung von der Lehre Luthers nicht zugestehen und
der Lehre Luthers ihr Recht nicht lassen wollte.

Blicke ich aber auf unsere Zeit, so bin ich auch nicht zu gros-
serer Hoffnung berechtigt: denn was liegt der unionistischen Ten-
denz, die in weiten Kreisen vorhanden ist, anders zu Grunde
als die gleiche Nichtachtung der Ueberzeugung, der man in den
lutherischen Kreisen zugethan ist?

So bin ich freilich nur zu geringer Hoffnung berechtigt. Das
h#lt mich nicht ab, meine Arbeit zu verdffentlichen.

An Geringem mtissen wir Lutheraner uns ja tiberhaupt genti-
gen lassen, das ist das natfirliche Loos derer, die wider den
Strom der Zeit schwimmen, ganz aber wird es doch auch unter
denen, die auf anderem dogmatischem Standpunkt stehen, nicht
an Solchen fehlen, welche das gute Recht auch einer Sache, die
nicht die ihrige ist, anzuerkennen willig sind. Wie es sich da-
mit aber auch verhalte, mich dtinkt, wie befremdlich das auch lau-



Vi Vorrede.

ten mag, gerade der jetzige Zeitpunkt ist der geeignete zur Ver-
offentlichung dieser Arbeit. Die Geschichte der Zeit, die ich be-
schrieben habe, ist ein laut redendes Zeugniss dafir. dass man
nur Zwietracht und Wirren sit. wo man das gute Recht der
Kireche und ihres Bekenntnisses nicht achtet Mochte das von
dem Lande und der Regierung beachtet werden. die jetzt von
drei Landeskirchen darum angegangen wird. dass sie ihnen ibr
volles Recht angedeihen lasse. Der Macht. welche Oesterreich
damieder geworfen hat, konnten sie freilich nieht widerstehen,
wenn ihnen ihr gutes Recht vorenthalten wiirde. aber auf ihr
lastete dann die Verantwortung ftir die bose Saat, die iiber kurz
oder lang aufgehen wiirde, und die wire nicht mit den Mitteln
zu bewiltigen, mit denen man Konigreiche besiegt. Und auf
denen lastete die Verantwortung. die glauben, dass jetzt der
gtinstigste Moment vorliege, in welchem sie ihre Anschauung von
dem Verhiltniss der Confessionen zu einander zum zwingenden
Gesetz erheben konnten, und die, mit verwerflicher Anwen-
dung von Schlagwortern, die in der Politik ihre Geltung haben
mogen, aber nicht in der Kirche, je nach ihrer Stellung, es billig-
ten oder ihrer Regierung riethen, dass diese dem Partikularis-
mus ein Ende mache, und mit Nichtachtung des alten Rechtes
die Einheit der evangelischen Kirche, je nach den Umstinden
mit linderen oder herberen Mitteln, schaffe.

Auf diesem Weg sind bereits aus zwei, Kirchen drei gewor-
den, und wer will sagen, was weiter daraus entstchen mag?
Und dabei t#bersehe man auch nicht, dass die Verantwortung
fir das Feuer, das man anziindete, um so grésser wire, als
die Vergewaltigung in einer Zeit vollzogen wiirde, in der die
Confessionen ungleich williger und geschickter sind als in der
Zeit der Reformation, sich friedlich und freundlich neben ein-
ander einzurichten, man also auch nicht mehr aus dem Hader
der Confessionen untereinander den Vorwand zur Vergewal-
tigung einer derselben hernehmen kénnte. -—



Inhaltsverzeichniss.

Die Aufgabe Seite 1—17.

Erster Abschnitt.
I. Die Wittenberger Concordie Seite 8—b5.
1. Luther und Bucer Seite 10—29.

Luthers Urtheil iiber die Tetrapolitana

Bucer, der Abendmahlstreit ein Wortstreit . .

Melanchthon dagegen .

Kanzler Briick bezeichnet die Dxﬁ‘erenzpunkte

Luthers Urtheil iber Bucers Auffassung .

Luthers Bedingungen einer Vereinbarung

Luthers Erklarung iiber die Vorschlige Bucers

Melanchthons Instruction nach Cassel . .

Melanchthon und Bucer in Cassel

Bucers Bekenntniss in Cassel .

Die Zusammenkunft in Wittenberg .

Der Bericht des Myconius . .

Inhalt der Concordie in Betreff des Abendmahls .

Die noch bleibende Meinungsverschiedenheit iiber den Genuss der Un-
gliubigen .

Der Bericht Bernards . “ .

Luther willigt in die Einigung, well dleOberlinder s1ch Jetzt vollstin-
dig zu seiner Lehre bekannten, und hat nicht vor der noch mdg-
lichen Differenz die Augen verschlossen

2. Luther und die Schweizer Seite 29—b5b.

Die Erklirung der Schweizer an Luther iiber die Wittenberger Con-
cordie und fhre declaratio . . . . . . . . . . . ¢ . ..

Seite

11
15
15
16
16
17
20
20
21
22

26

21
27

29

81



X Inhalt,

Luthers' Aeusserungen iber die declaratio

Luthers Antwort an die Schweizer, 1. Decbr. 1537 c e

Wie l4sst sich das Verhalten Luthers zu den Schweizern erkliren?
Er will nicht die Hand des Friedéns bieten, wihrend sie noch ab-
" wichen .

Er will nur Bucern sein Werk d1e Schwelzer zZur Annahme seiner
Lehre zu bewegen, erleichtern .

Ein Blick auf die Verhandlungen Bucers mit den Schwclzern .

Diese gehen von der Voraussetzung aus, Bucer sei in der Lebre ganz
mit ihnen conform, und sind entschlossen, eine Concordie nie mit
Preisgebung ihrer Lehre einzugehen

Die Helvetica prior an Luther nach Eisenach - .

Bucer weder gegen Luthern noch gegen die Schweizer wahr .

Bucer hat Schuld an dem Missverstindniss zwischen Luthern und den
Schweizern .

Lutheranisirende Partel in Bern und Base] u. a. O . .

Warum es zuletzt zum Bruch kam zwischen Luthern und den Schwel-

zern . . . Coe
Luthers mlssheblge Aeusserungen uber Zwmgh in einem Bnef an dle
Venetianer .

Luthers Unmuth bricht los Sem kurzes Bekenntmss von 1544

Der Schweizer Aufnahme der Aeusserungen Luthers und ihre Antwort
darauf . .

Der Bruch zwischen beldeu Thellen bemegelt .

Der Verlauf der Sache. Luther brach mit den Schwelzern sobald er
inne geworden, dass keine Einheit efzielt sei. Luthers giinstige
Aeusserungen tber Calvin und dessen Abendmahlslehre kein Be-
weis dagegen . .

Ist Luther in der letzten Zelt wneder zu mllderer Gesmnung zuruck
gekebrt? Der Bericht des Alesius

Der Bericht Hardenbergs. Die reformirte Ku‘chenzeltung

II. Hat die Lehre Luthers vom Abendmahl ihren Ausdruck
in den Bekenntnissschriften der lutherischen Kirche ge-
funden} Seite 56—82.

Die Catechismen Luthers . . B
Die Augsburgische Confession und Apologie e e e . .
Die Schwabacher Artikel mit denen in der Augustana verghchen .
Die Apologie. In ibr keine Lehre zu Gunsten der Zwinglischen

Die Schmalkalder Artikel

Seite
32
33
35
36
317

81
39

43

41

49

50
51

51

53
54

56
61
62
71
5

Der Convent bekennt sich nur zur Augustana, Apologie und dem trcc-A

tatus de potestate et primaty papae . . . . . . . . . . .

19



Inhalt.

Die in den Sé¢Hmalkaldér Attikeln entbaltene Lebre keine andere als
die in den voranstehenden Bekenntnissen

IO, Ist durch die Aenderungen, welche Melanchthon in
der Augustana vornahm, der Bekenntnissstand der luthe-
rischen Kirche gedindert worden? Seite 83—98.

Das angebliche System Melanchthons. Melanchthon kein speculativer
Geist . . . . e e

Melanchthons Schwankungen in der Abendmahlslehre

Melanchthon hat keine feste Ansicht von der ersten Zeit an gehabt und

" vertreten .

Melanchthons Wandlung in der Abendmahlslehre t?illt in dle Zelt nach
1530, und Mel. hat sein Abgewwhenseln von der Lehre Luthers
nie offen ausgesprochen . .

Hat Melanchthon in die spiteren Ausgaben der Augustnna seine von
Luthern abweichende Lehren hineinlegen wollen?

Der Grund der Verfindérung des Art. X der Augustana .

Der Stand der Dinge zur Zeit als Luther starb .

Nach Luthers Tod nicht nothwendig ein Bruch zwmchen den An-
hingern Luthers und Melanchthons voraus zu sehen

~

Zweiter Abschnitt.
Das Interim, das Augsburger und Leipziger 8.99—120.
Die Geschichte des Leipziger Interims . . . . e
Das Leipziger Interim ein Werk des Kurfiirsten Montz e
Der Kurfirst gewinnt die Theologen fiir seinen Plan . . . .
Was bestimmte die Theologen zu ihrer Stellung im Interim? .
Der Inhalt des Leipziger Interim . . . .

Waren alle Aenderungen in der Gottesdnensturdnung, in welche dxe
Theologen willigten, adiaphora? . .

Durch das Leipziger [nterim der Bestand der evangehschen Ku'che
gefahrdet. Die Urtheile des Brenz und der Schweizer dariber .

Der kursichsischen Theologen Bekenntniss, dass sie nicht frei von

Schuld seien . . . . .
Die Folgen des durch das lntenm veranlassten St.relts der luthen-
schen Theologen untereinander . . .- . . . . . . . . .

Melanchthons Brief an Carlowitz . . .

Melanchthon mit dem ganzen Gang, den dne Reforma.txon genommen,
vielfach unzufrieden . . . . e

Der Gegensatz zwischen den Phnhpplsten und Lutheraneln .« o e

X1

Seite

&

81

ge2e

97

100
105
108
107
110

111

114

115

118
116

117
119



XiI Inhalt.

L,Der Streit Westphals Seite 120—185.

Der Gang der Entwicklung der Abendmahlslehre in der Schweiz

Zwinglis Lehre .

Der Unterschied in der Lehre Luthers und Zwmglls . .

Die Zeitgenossen Zwinglis in der Schweiz gingen iiber dessen Be-
kenntniss nicht hinaus, sondern hielten an seiner Grundlehre vom
Abendmahl fest . . .

Calvins Stellung zu den Schwelzern und zu Luthern .

Calvin beseitigt die Vorurtheile, die man in der Lehre gegen 1hn hat

Calvins Aeusserungen iber Bucer und dessen Unionsbestrebungen .

Calvins Stellung zur Abendmahlslehre Luthers und Zwinglis . .

Calvin in der Abendmahlslehre dem Zwingli niher als dem Luther .

Im Hauptpunkt der gleiche Unterschied zwischen Calvin und Luther,
wie zwischen Zwingli und Luther .

Bei Calvins Stellung zur Lehre der Schweizer kam es unschwer zu der
Vereinbarung zwischen ihm und ihnen im consensus Tigurinus

Der consensus Tigurinus verglichen mit der confessip Helvetica prior .

Der consensus Tigurinus steht auf dem Boden des Zwinglianismus

Die Annahme des consensus Tigurinus in der Schweiz ,

Durch den consensus Tigurinus war vorerst in der Schweiz eine einheltf
‘liche Lehre in Betreff des Abendmahls gewonnen .

Durch den consensus Tigurinus wird die Differenz mit der Lehre Lu-
thers, welche man als noch vorhanden anerkannte, gefestigt, und
allen Reformirten in einem bestimmt ausgeprigten Ausdruck zum
Bewusstsein gebracht. Die Wittenberger Concordie damit voll-
stindig zu Grabe getragen. . . . .

Der Bruch mit der Wittenberger Coucordle auch von anderer Selte
ber vollzogen, von Peter Martyr .

Was hat dem Westphal Anlass zur Erneuerung des Abendmahlstrelts )

gegeben? . . .

Das Gefallen deutscher Theologen am consensus . .

Calvins Absichten mit dem consensus Tigurinus in Bezug auf Deutsch-
land . . .

Westphals erste Schnft,

Westphals zweite Schrift

Die Antwort der Schweizer auf Westphals Schnften durch ein beson-
deres Ereigniss veranlasst — durch die Geschicke der aus Eng-
land vertriebenen wallonischen Gemeinde in D#nemark und in
lutherischen Stidten Deutschlands .

Jobann a Lasco in Kolding . . .

Die Flichtlinge abgewxesen in Rostock Wlsmar, Lubeck und Ham-
burg . . .

Sie finden Aufnahme in Emden e e e e e e e

Seite
120
121
124

126
128
129
131
132
136

138

- 139

140
142
143

143

144

144

146
147

149
151
152

152
1563

154
156



Inhalt.

Die Entriistung in den reformirten Kreisen iiber die Erlebnisse dieser
Fremdengemeinde in Deutschland ..

Kritik des Verfahrens, das sie zu erdulden hatte

Thre Forderung der Religionsiibung nach ihren Gebriuchen

Sie provociren durch ihre Forderung von Colloguien .

Das Auftreten Westphals durch die vorliegenden Umstiénde gerecht-
fertigt

Calvin betrachtet den Westphal als den muthwxlhgen Emeuerer eines
Streits, der schon fast erstickt gewesen

Calvin will seine erste Schrift gegen Westphal als Confessxonoschnft

herausgeben .
Bullinger wider den Standpunkt den Calvm in dem Strent mlt West-
pbal-einnahm . . .,

Die zwei anderen Schriften Calvxns gegen Westphal

Der unwiirdige Ton in den Schriften Calvins .

Die Weise, wie Calvin seine Lehre vertritt

Der Gang der ersten Schrift Calvins .

Westphals Antwort in gemissigter, ja bescheldener Welse .

‘Westphal geht von der Annahme aus, dass die Sache noch wesenthch
so stehe wie zur Zeit Luthers .

Westphal: man weiss nicht, wie man mit den Behauptungen der Sa-
ctamennrer daran ist .

Westphals Beweis, dass Calvin in seiner lctzten Schrzft dle uh:bmo
corporis Christi nicht anders verstehe als in den friberen .

Dass seine Abendmahlslehre eine andere sei als die Luthers

Calvins Rechtfertigung seiner Lehre . .

Es war nicht Westphals Beruf dleAbendmnhlslehre Calvms zu wnder-
legen, es ist aber zuzugestehen, dass Westphal den Calvin nicht
immer richtig gefasst hat .

Die Wirkung des Streits zwischen Westphal und Calvm -—-Dne Zeng-
nisse fiir die Lehre Luthers von den medersichslschen Ministe-
rien und von den Wiirtembergern

Joh, a Lasco aus Ostfriesland vertrieben. Die Wallomsche Gememde
in Frankfurt .

Der Frankfurter Magistrat fragt nach den Abwenchungen der Frem-
den vom Augsburgischen Bekenntniss .

Hartmann Bejer theilt es dem Westphal mit. Westphal uberscluckt
einen Brief Luthers .o - v e e

Streit zwischen Westphal und Lasco .

Lasco und Brenz. Das Colloquium zwischen Brenz und Lasco Des
Brenz Bericht dar@ber

Brenz, 8 Predigten iber 1. Cor. 11, dle Lehre von der lelbhchen Ge-
genwart Christi im Abendmahl betr. . . . . . . . . . .

e

166
156
156
1567
168
159
161
162
164
166
169
170
1
1
172

178
178

174

176

176

11

111
1717

117

178



XIV Inhalt.

Lasco an Bullinger und Brenz, um sie fir Veranstaltung eines Reli-
gionsgesprichs zu gewinnen

Bullinger iiber die Einigungsversuche und das Verhﬁ]tmss der Schwex-
zer zur Augustana . . . s 4 4 s e 4 s e e s

.Calvin, dber seine Stellung zur Augustana .

Lascos Behauptung, er lehre conform der Angustana, dle heungen Lu-
theraner konnten sich aber nicht auf dieselbe berufen

Die Tragweite dieser Behauptung fiir die Protestanten

II. Der Bremer Streit Seite 186—194.

Hardenberg frih im Verdacht, dass er vom Abendmahl nicht rein
lutherisch lehre .

Die weiteren Verdachtsgrunde gegen Hardenberg Hoepmian uber
Hardenberg . .

Beginn des Streits durch Tlmanns Schnft farrago . .

Der Streit dreht sich zuerst um die Lehre von der Ublqmtit des Lel-
bes Christi

Der Bremer Rath fordert von Hardenberg und von dem Superiuten-

*  denten der Stadt ein Bekenntniss iiber das Abendmabl .

Hardenbergs Kiinste, um einem unumwundenen Bekenntniss zu ent-
gehen

Hardenbergs Erklirungen uber dle Auguatana und dle Wnttenberger

. Concordie . .

Hardenbergs drei Erklarungen uber Abendmahl und Ubiqumit

III. Der Pfilzer Streit Seite 194—225.

Tilemann Heshus nach Heidelberg berufen . .

Die Amtsentsetzungen, die er erfabren . . .’ o .

Sein Auftreten und seine Neuerungen in klrchlichen Dmgen in der
Pfalz . .

Der kirchliche Zustand den Landes

Melanchthon iber die Pfalz .

Die Verénderungen, die Heshus vornahm, rklaren nch aus dem klrch-
lichen Zustand des Landes .

Entstehung der Reibungen zwischen Heshus und der Umverntlt nnd
Geistlichkeit. Der Schullehrer Herxbamer. Klebitz .

Tod des Kurfiirsten Otto Heinrich. Streit dber die Ertheilung der
Doctorwiirde an Stephan Sylvius

Klebitz, Baccalaureus der Theologie in Hexdelberg Heshul gegen
dessen zwinglische Thesen . . . . . . . . .

Seite

179

180
181

182
183

186

188
187

187

187

188

190
191

194
195

196
197
197
200
201
202

208



Inbalt.

Graf Erbuchwill in‘dem Streit 2wischen Heshus und Klebitz Ruhe
stiften. Heshus thut den Grafen in den Bann. Aergerliche Auf-
tritte zwischen Heshus und Klebitz und den Geistlichen. Heshus
thut den Klebitz in Bann , .

Kurfirst Friedrich III. schreibt eine Formel vom Abendmahl vor,
welche alle Geistlichen sich aneignen sollen. Die lutherische
Partei mit Heshus dagegen . .

Heshus @ber den Unterschied der confeaao mvarmla und vanata .

Der Kurfiirst entsetzt den Heshus und Klebitz

Das Urtheil diber diese Vorginge . .

Heshus hat in der Sache Recht, die Weise der Beklmpfnng mcht su
billigen. Der weitere Verlauf der Dinge . e e e

Der Kurfiirst holt ein Gutachten bei Melanchthon ein .

Die Lage der Dinge durch Schuld der Cryptocalvmxsten 80, dass
sie den Kurfiirsten verwirren konnte . Coe e

Melanchthons Gutachten

Einsetzung eines Kirchenraths in Heldelberg

Des Erast Gutachten iiber das Abendmahl . ..

Colloqumm sichsischer Theologen mit kurpfilzischen auf Andnngen
des Herzogs Johann Friedrich von Sachsen .

Der Kurfiirst umgiebt sich mit Theologen seiner Rxchtung, beruft die
Theologen Caspar Qlevianus, Zacharias Ursinus, Tremellius .

Reformirung des Gottesdienstes Coe

Einfihrung des Heidelberger Catechismus .. .

Ist die Pfalzische Kirche durch die Anordnungen des Kurfursten eine
reformirte geworden ? .

Die Bedeutung des Uebertritts der Pfalzer Ku‘che zZum Calvinismus

Wie erklért sich der Uebergang des Kurfiirsten gsum Calvinismus? .

Des Kurfiirsten Glaubensfrendigkeit auf dem Augsburger Reichstag
von 1566 ..

Die Resolution des Kaxsers in Betreﬁ‘ Fnednchs III nnd dxe Ant.wort
der Stinde

IV. Das Eintreten der Wiirtemberger Thoologen'ln den

Streit Seite 226—243.

Die Stellung des Brenz in Wﬁrtemberg. Brenz Verfasser des schwi-
bischen Syngramma . .

Ob das Syngramma Luthers Lehre vom Abendmuhl enthilt? .

Die Haltung des Brenz bis zum Jahr 15569 . .

Des Brenz Haltung in dem Streit zwischen Tossanus und Engelmanu
Brenz hilt an der Lehre fest, dass auch die Unwiirdigenim Abend-
mahl den Leijb des Herrn empfangen

Xv

Selte

204

205
205
205
206

207
208
209
210
211
212
213
214
214
214
216
217
224

224 -

226
2217
233

234



XVI Inhalt,

Die Geistlichen in Siebenbiirgen sind in der Lehre vom Abendmahl
*  in zwei Parteien gespalten. Der Fiirst Johann II, sendet die Con-

Beite
In welchém/Sintl Brenz és versteht, dass Leib und Blut Christi auch
ohne Abendmahl von den Frommen empfangen werde . . 235
Brenz iiber Luthers letztes Bekenntniss vom Abendmahl 237
Von 1544 bis 1556 keine Aeusserungen von Brenz iiber das Abend-
mahl . . . 2817
Brenz hielt sich mit den anderen lutherlschen Theo]ogen in dem aus-
gebrochenen Streit erst zuriick 287
Des Brenz Stellung zu Lasco. Seine Schrlft auf Anlass des Strexts
zwischen Westphal und Calvin. Seine Vorrede zu der Schrift An-
dreis . . 237
Brenz gedenkt keines Unterschleds zwnschen der Lehre Zwmghs und
Calvins . . 238
Brenz tritt im eigenen Land dem Calvmlsmus entgegen . 238
Bartholomius Hagen. Sein Glaubensbekenntniss den Supermtenden—
ten des Landes zur Censur zugeschickt . 238
Die Stuttgarter Synode nimmt das von Brenz vorgelegte Glaubenn-
bekenntniss an 239
Der Anlass zu diesem Glaubensbekenntmss Es enthalt die Lehre
Luthers, aber so, dass eine Missdeutung und Umdeutung zu Gun-
* sten des Calvinismus abgewehrt war . 239
Die Bedeutung des Bekenntnisses der Stuttgarter Synode Dasselbe
constatirt die Differenz zwischen der Abendmahlslehre Luthers
und Calvins; es betont die Lehre von der Ubiquitit Christi 241
Brenz hat den Anstoss gegeben zu weiterer Ausbildung der Christo-
logie . 242
Die schwibische Ku-che, vertreten durch Brenz und Andrea dle sich-
sische, vertreten durch Martin Chemnitz, gehen inder Christologie
erst auseinander. Eine Einigung in der Concordienformel . 242
Brenz im Streit dber die Ubiquitdtslehre mit Bullinger, Peter Martyr
und Beza. Des Brenz zwei grosse Schriften de majestate Christi 242
Das Colloquium in Maulbronn iiber die Lehre von der Person Christi 242
V. Das Drama in Kursachsen Seite 243—291.
Die Anhénger Melanchthons in Wittenberg und Leipzig kiindigen so-
fort nach dem Tod Melanchthons durch Paul Eber an, dass sie in
der Lehre vom Abendmahl zu Melanchthon stehen 248
Der Kurfiirst fordert (1560) von den Wittenberger und Lexpzlger
" Theologen eine Erklirung iiber ihre Lehre vom Abendmahl. Paul
.Eber iibernimmt die Abfassung derselben 244
DieErklarung so angethan, dass sie den Kurfiirsten tauschen konnte 244



Inhalt,

fessionen beider Theile an'die Universitéiten Wmenberg, Lelpzng
und Rostock zur Begutachtung R

Das gemeinsame Responsum der Wlttenberger und Lelpzlger

Das Rostocker Responsum bezeichnet den Gegensatz zwischen luthe-
rischer und reformirter Lehre bestimmter

Durch Schriftenin den Jahren 1562 und 1563, einerseits von Chemmtz,
Heshus, Brenz, Andrei, anderseits von Bullinger, Beza, P. Mar-
tyr, tritt der Gegensatz zwischen beiden Theilen immer stirker
hervor .

Der Kurfiirst von Sachsen darauf aufmerksam gemacht dass seine
Theologen suspekt seien, beruft sie 15661 nach Dresden . .

Der bemerkenswerthe Vorfall, der sich nach Peucer vor der Reise
nach Dresden in Wittenberg zwischen ihm und Eber zugetragen
haben soll .

Berathung der kursachsxschen Theologen in Eulenburg uber ein Con-
silium, das man einem ungarischen Magnaten Giber die Frage zu
geben ‘hatte, wie man sich gegen die in Ungarn auftauchenden
Anhi#nger der calvinischen Abendmabhlslehre zu verhalten habe .

Ibr Bericht dariiber vom 11. Juli 1563 an den Kurfiirsten. Sie be-
kennen darin eine Gegenwart des Leibes Christi im Abendmahl,
verstehen diese aber nicht im Sinn der lutherischen Kirche . .

Ebers Schrift vom Abendmahl 1563, Sie wird ihm von seinen Freun-
den als Apostasie gedeutet, den Flacianern geniigte er aber damit

doch nicht und den Wittenbergern hat er damit Anstoss gegeben -

Eber scheint die lutherischen Theologen mit dieser Schrift getduscht

zu haben .
Peucer hitte gern gesehen dass d1e Wlttenberger mn der Wahrhelt
herausgeriickt wiren . ., . .

Der Wittenberger Gutachten iiber dou Heldelberger Cstechlsmus
Der Wittenberger Gutachten iiber dieSchriften von Brenz und Andre#
Die Censur der Wiirtemberger Theologen iber dieses Gutachten .
Die Stellung der Wittenberger bei dem Kurfiirsten wird jetzt eine
ernstere . . . .
Sie erhalten Verstirkung an den Theologen Pezel Cruclger und Wl-
debram und nehmen den Kurfiirsten gegen die Flacianer ein .
Der Kurfiirst, durch das Colloquium zu Altenburg (1568) verstimmt,
fordert Verpflichtung seiner Geistlichen auf das corpus doctrinae

Misnicum ., . .
Es wird jetzt Taktik der Wlttenberger sxch immer auf dleses cmpua
doctrinae Misnicum zu berufen. . . . . e

1571 wird ein neuer Catechismus in Wmenberg ausgegeben .
Der Grund der Herausgabe in der von der Wittenbergét Fakultit un-
terschriebenen Vorrede angegeben . . . . . « « . . . .

xvia

Beite

245
245

247

248

249

250

251

252
2563
253
254
255
256
2566

256

266

2566
267

257



XVHI Inhalt.

Die Ausstellungen’der Lutheraner an demselben ..

Zur Vertheidigung des Catechismus geben die Wmenberger (lb?l)
die Grundveste heraus

Die Grundveste geschrieben mit kluger Berechnnng auf dl. damhze
Stimmung des Kurfiirsten

Die gegen sie ergangenen Angriffe =ollen 1hren (:rund nur in dem
Hass der Flacianer gegen sie haben . . .

Die Grundveste erinnert an die Irrthiimer der Flamaner .

Die neuen Ubiquitisten (die Flacianer. Brenz, Andrea. M. Chemmtz)
sind Haretiker wie Schwenkfeld .

Der Catechismus wird gegen die Anschnldlgungen des Boenus und
Chemnitz gerechtfertigt .

Es handle sich im Streit nicht um die Lehre vom helllgen Abendmahl,
sondern um die von der Person Christi

Schriften der Lutheraner gegen die Grundveste . .

Der Kurfirst beruft die Wittenberger (10. Octbr. 1571) nach Dresden

Sie legen ihr Bekenntniss ab im consensus Dresdensis

Des Lucas Osiander Censur des consensus Dresdensis

Der Kurfirst hat kein Arg an demselben

Der Kurfiirst 13sst die Flacianer seinen Tnmuth fuhlen

1574 erscheint die exegesis perspicua . . . .

Untersuchung der Frage, wer ibr Verfasser lst’ .

Das Erscheinen der Exegesis indert die Lage der V\ntenberger von
Grund aus . .

Inhalt und Bedeutung der Exegesls

Die in der Exegesis enthaltene Lehre ist unluthensch Ob man sie
calvinisch oder melanchthonisch nennen will, ist gleichgiiltig .

Die Exegesis bezeichnet genau den Standpunkt, welchen die Philip-
pisten einnahmen

Der Kurftirst stelltUntersuchung ubel‘ che Exegesxs an. Es erg:bt mch
dass Végelin in Leipzig der Herausgeber derselben, die Witten-
berger Professoren dieselben den Studirenden empfohlen haben

Verhaftung des Dr. Peucer . .

» » Dr. Schiitz, Dr, Stossel und Geh -Rath Cracau

DerProcess gegen diese vier Minner eingeleitet. Denim Mai nach Tor-
gauberufenen Landstinden werden alle auf diese Sache beziiglichen
Documente vorgelegt, und sie werden zu Gutachten aufgefordert

DieLandsténde tragen auf eine mildere Behandlung an, als dem Kur-
firsten angezeigt schien .

Sie wollen aber, dass der Kurfiirst Maassregeln treﬁ‘e, durch welchedie

v reine Lehre in Geltung bleibe .

Der Kurffirst 1dsst von Superintendenten von Dreaden Leipzig und
Torgau ein Bekenntniss vom Abendmabl fertigen . . . . .

259

260

260
261
261
261
261

261
262

263
264

269
270

278

279
279

§

§

3



Inhalt.

Dasselbe wird noch im Juni den” Wittenberger und Leipziger Theolo-
gen zur Unterschrift vorgelegt, zugleieh mit 4 Fragsticken, die
mit Ja oder Nein beantwortet werden sollten

Sie unterschreiben simmtlieh mit Ausnabme von Cruzlger Moller,
Pezel und Widebram. Sie werden verbaftet, dann nach Witten-
berg entlassen

Die Torgauer Commission schhesst 1hre Thatxgkelt am 22 Jum 1574

Die vier Wittenberger Theologen werden ihres Amtes entlassen; die
Theologen Schiitz und Stossel, der Geh.-Rath Cracau nnd Dr.

Peucer bleibenin Haft . . . . . . . ., . . . ., ..
Das Resultat der Untersuchung . . . . . . . . . . . . .
Das Urtheil der Torgauer Landstinde e e e e e e e
Die mit den Wittenbergern angesteliten Verhére. . . . . . . .
Ein Bericht des Kurfiirsten iiber Peucer . . . .

Die Bekenntnisse der Verbafteten verdienen kemen vollen Glauben
weil sie ihnen abgepresst worden sind . e

Der Beweis liegt vor, dass sie den Eingang calvmlsmcher Lehre in
kursichsischen Landen begiinstigt baben .

Die Aussagen der Wittenberger Theologen in Torgau hefern den Be- :

weis, dass dieselben der lutherischen Lehre sehr fern standen

Ihre Erklirung iber die ihnen vorgelegten Artikel und Fragen

Die Stellung der Wmenberger und Lelpzlger zu den reformirten Theo-
logen . .

Die Briefe des Ursmus in Heldelben g hefern den Bewexs, dan man d.u
Verhalten der kursichsischen Theologen zu dem Kurfirsten in
den reformirten Kreisen nicht anders deutete als in den luthe-
rischen . . .

Das Urtheil Sturms in Strassburg .

Das Einschreiten des Kurfiirsten lag in seiner Begentenpﬂlcht die
Strenge, mit der er verfuhr, ist zu tadeln . . .

Schwererer Tadel noch trifft die Theologen, welche mit den Verhaf-
teten verkehrten. . . . . . . . . . . . o oL L L,

VL Die Bemtihungen der Fiirsten um Ersielung des
kirchlichen Friedens Seite 291—337,

Uebersicht iber den bis dahin beschriebenen Kampf der lutheri-
schen Theologen um die Lehre vom Abendmahl . . . ., ¢

Die Stellung der Fiirsten in diesem Streit .

Die Versuche der Firsten, um die unter den Theologen entstande-
nen Zerwiirfnisse beizulegen . . . . .

Der Beschluss des Regensburger Rclchstags von 1557 ein Collo~

281
281

%g 5 5 §§§§§

§

292
292

293



X Inhalt,

Luthers Aeusserungen uber'die declaratio

Luthers Antwort an die Schweizer, 1. Decbr. 15'37 . .

Wie l4sst sich das Verhalten Luthers zu den Schweizern erklaren?
Er will nicht die Hand des Friedens bieten, wihrend sie noch ab-
" wichen .

Er will nur Bucern sein Werk d1e Schwexzer zur Annahme seiner
Lehre zu bewegen, erleichtern .

Ein Blick auf die Verhandlungen Bucers mit den Schwclzern . .

Diese gehen von der Voraussetzung aus, Bucer sei in der Lehre ganz
mit ihnen conform, und sind entschlossen, eine Concordie nie mit
Preisgebung ihrer Lehre einzugehen

Die Helvetica prior an Luther nach Eisenach .o .

Bucer weder gegen Luthern noch gegen die Schweizer wahr .

Bucer hat Schuld an dem Missverstindniss zwischen Luthern und den
Schweizern .

Lutheranisirende Partel in Bern und Basel u. a. 0 A

Warum es zuletzt zum Bruch kam zwischen Luthern und den Schwel-

zern .
Luthers mlssheblge Aeusserungen uber Zwmgh in einem Bnef an d1e
Venetianer . . . N

Luthers Unmuth bricht los Sem kurzes Bekenntmss von 1544

Der Schweizer Aufnahme der Aeusserungen Luthers und ihre Antwort
darauf

Der Bruch zw1schen bexdeu Thellen beslegelt . .

Der Verlauf der Sache. Luther brach mit den Schwelzern sobald er
inne geworden, dass keine Einheit efzielt sei. Luthers giinstige
Aeusserungen tber Calvin und dessen Abendmahlslehre kein Be-
weis dagegen .

Ist Luther in der letzten Zelt w1eder zu mllderer Gesmnung zuruck
gekebrt? Der Bericht des Alesius

Der Bericht Hardenbergs. Die reformirte erchenzeltung

II. Hat die Lehre Luthers vom Abendmahl ihren Ausdruck
in den Bekenntnissschriften der lutherischen Kirche ge-
funden? Seite 56—82.

Die Catechismen Luthers . . . e e e e

Die Augsburgische Confession und Apologle e e e e .

Die Schwabacher Artikel mit denen in der Augustana verghchen .

Die Apologie. In ibr keine Lehre zu Gunsten der Zwinglischen

Die Schmalkalder Artikel .

Der Convent bekennt sich nur zur Augustana, Apologle und dem trcc-
tatus de potestate et primaty papae

8eite
32
33

35

36

317

87
39
40

43

41

49

50
51

51

53
54

56
61
62
71
15

19



Inhalt.

Die in den Schmalkalder Artikeln entbaltene Lehre keine andere als
die in den voranstehenden Bekenntnissen

IO, Ist durch die Aenderungen, welche Melanchthon in
der Augustana vornahm, der Bekenntnissstand der luthe-
rischen Kirche gedindert worden? Seite 83—98.

Das angebliche System Melanchthons. Melanchthon kein speculativer
Geist . . . . . e

Melanchthons Schwankungen in der Abendmahlslehre

Melanchthon hat keine feste Ansicht von der ersten Zeit an gehabt und

" vertreten

Melanchthons Wandlung in der Abendmahlslehre tallt in dle Zelt nach
1530, und Mel. hat sein Abgewnchensem von der Lehre Luthers
nie offen ausgesprochen . . .

Hat Melanchthon in die spiteren Ausga.ben der Augustnnu seine von
Luthern abweichende Lehren hineinlegen wollen?

Der Grund der Verindérung des Art. X der Augustana .

Der Stand der Dinge zur Zeit als Luther starb .

Nach Luthers Tod nicht nothwendig ein Bruch zwmchen den An-
hingern Luthers und Melanchthons voraus zu sehen

Zweiter Abschnitt.
DasInterim, das Augsburger und Leipziger 8.99—120.

Die Geschichte des Leipziger Interims e

Das Leipziger Interim ein Werk des Kurfiirsten Morltz o e e e .

Der Kurfiirst gewinnt die Theologen fiir seinen Plan .

Was bestimmte die Theologen zu ibrer Stellung im Interim? .

Der Inhalt des Leipziger Interim .

Waren alle Aenderungen in der Gottesdlenstordnung, in welche le
Theologen willigten, adiaphora? .

Durch das Leipziger [nterim der Bestand der evangellschen Ku‘che
gefihrdet. Die Urtheile des Brenz und der Schweizer dariber .

Der kursichsischen Theologen Bekenntniss, dass sie nicht frei von

Schuld seien . . . . .
Die Folgen des durch das Intenm veranlassten Strexts der luthen-

schen Theologen untereinander . . .- . . . . . . . . .
Melanchthons Brief an Carlowitz . . . . ..

Melanchthon mit dem ganzen Gang, den d1e Reform:mou genommen,
vielfach unzufrieden ..
Der Gegensatz zwischen den Phxhppxsten und Lutheranern e

XI

Seite

80

&

81

gERe

97

100
105
108
107
110

111

114

115

118
116

117
119



X Inhalt,

Luthers Aeusserungen uber die declaratio .

Luthers Antwort an die Schweizer, 1. Decbr, 1537 .

Wie lisst sich das Verhalten Luthers zu den Schweizern erklaren?
Er will nicht die Hand des Friedens bieten, wihrend sie noch ab-
" wichen

Er will nur Bucern sein Werk dxe Schwelzer zur Anna.hme seiner
Lehre zu bewegen, erleichtern

Ein Blick auf die Verhandlungen Bucers mit den Schwexzern .

Diese gehen von der Voraussetzung aus, Bucer sei in der Lehre ganz
mit ihnen conform, und sind entschlossen, eine Concordie nie mit
Preisgebung ihrer Lehre einzugehen

Die Helvetica prior an Luther nach Eisenach .o

Bucer weder gegen Luthern noch gegen die Schweizer wahr .

Bucer hat Schuld an dem Missverstindniss zwischen Luthern und den
Schweizern .

Lutheranisirende Partel in Bern und Base] u. a. O e

Warum es zuletzt zum Bruch kam zwischen Luthern und den Schwel-
zern .

Luthers mxssheblge Aeusserungen uber wangh in einem Bmef an dle
Venetianer .

Luthers Unmuth bricht los Sem kurzes Bekenntmss von 1544

Der Schweizer Aufnahme der Aeusserungen Luthers und ihre Antwort
darauf

Der Bruch zw1schen beldeu Thellen besnegelt .

Der Verlauf der Sache. Luther brach mit den Schwelzern sobald er
inne geworden, dass keine Einheit efzielt sei. Luthers giinstige
Aeusserungen iiber Calvin und dessen Abendmahlslebre kein Be-
weis dagegen .

Ist Luther in der letzten Zelt wxeder zZu mxlderer Gesmnung zuruck
gekehrt? Der Bericht des Alesius . i

Der Bericht Hardenbergs. Die reformirte Klrchenzeltung

II. Hat die Lehre Luthers vom Abendmahl ihren Ausdruck
in den Bekenntnissschriften der lutherischen Kirche ge-
funden? Seite 56—82.

Die Catechismen Luthers . . . Ce e e

Die Augsburgische Confession und Apologle Coe . e
Die Schwabacher Artikel mit denen in der Augustana verghchen .
Die Apologie. In ibr keine Lehre zu Gunsten der Zwinglischen

Die Schmalkalder Artikel

Seite
32
33

35

36

31

87
39
40

43

47

49

50
51

51

53
54

56
61
62
71
75

Der Convent bekennt sich nur zur Augustana, Apologle und dem trcc-'

tatus de potestate et primatu papae . . . . . . . . . . .

79



Inbalt.

Die Entrustung in den reformirten Kreisen iiber die Erlebnisse dieser
Fremdengemeinde in Deutschland

Kritik des Verfahrens, das sie zu erdulden hatte PN

Ihre Forderung der Religionsiibung nach ihren Gebriuchen . .

Sie provociren durch ihre Forderung von Colloquien .

Das Auftreten Westphals durch die vorliegenden Umsténde gerecht-
fertigt .

Calvin betrachtet den Westphal a.ls den muthwxlhgen Erneuerer eines
Streits, der schon fast erstickt gewesen

Calvin will seine erste Schrift gegen Westphal als Confessxonnchnft
herausgeben . . .

Bullinger wider den Standpunkt den Calvm in dem Strent mlt West-
phal einnahm

Die zwei anderen Schriften Calvml gegen Westphal

Der unwiirdige Ton in den Schriften Calvins .

Die Weise, wie Calvin seine Lehre vertritt

Der Gang der ersten Schrift Calvins .

Westphals Antwort in geméssigter, ja beschexdener Welse .

Westphal geht von der Annabme aus, dass die Sache noch wesenthch
so stehe wie zur Zeit Luthers .

Westphal: man weiss nicht, wie man mit den Behauptungen der Sa-
cramentirer daran ist . .

Westphals Béweis, dass Calvin in seiner lctzten Schnft dxe alubmo
corporis Christi nicht anders verstehe als in den friiheren .

Dags seine Abendmahlslehre eine andere sei als die Luthers

Calvins Rechtfertigung seiner Lehre .

Es war nicht Westphals Beruf dieAbendmahlslehre Calvms zu w1der-
legen, es ist aber zuzugestehen, dass Westphal den Calvin nicht
immer richtig gefasst hat .

Die Wirkung des Streits zwischen Westphal und Calvm —Dle Zeug-
nisse fiir die Lehre Luthers von den medersichsxschen Ministe-
rien und von den Wiirtembergern

Joh. a Lasco aus Ostfriesland vertrieben. Die Wallomsche Gememde
in Frankfurt . .

Der Frankfurter Magistrat fragt nach den Abwelchungen der Frem-
den vom Augsburgischen Bekenntniss . .

Hartmann Bejer theilt es dem Westphal mit. Westphal uberschlckt
einen Brief Luthers e e - .

Streit zwischen Westphal und Lasco .

Lasco und Brenz. Das Colloquium zwischen Brenz uud Lasco Des
Brenz Bericht dariiber .

Brenz, 8 Predigten iiber 1. Cor. 11, dne Lehre von der lelbhchen Ge-
genwart Christi im Abendmahl betr. v e e s e

‘e

Seite
166
156
156
167
158
169
161
162
163
164
166
169
170
111
171
172

178
178

174

175

176

1nm

117
177

11

178



XXIV Inhalt.

Schluss Seite 338—840.

Beite
Wire es bei den Beschlissen in Naumburg geblieben, so hitte der
Calvinismus daraus Vortheil ziehen kdnnen . . . . . . . 338
Die Auflésung der Naumburger Conferenz ein Glack . . . . . 338
Das Zeugniss der Firsten fir ihre lutherische Ueberzeugung auf
dem Augsburger Reichstag von 1566 . . . . .. . . . 338
Sie erachten den Kurfirsten von der Pfalz nicht fur glexchférmlg
mit der A. C. haltend . . . . . 338
Dieses Zeugniss der Stinde fir die Lehre Luthers zuglelch ein Zeug-
niss gegen den Melanchthonismus . . . . . . . . . . . 338
Der Beweis, wie zweifellos vom Sturz der Cryptocalvinisten an die
Lehre Luthers fiir die kirchlich recipirte galt, aus den Predig-
ten Jak. Andreds . . . . . . . . ... .. ... . 839
Berichtigungen:
Beite 18. Zeile 18 von unten statt Wort lies Werk.
» 33, Note st. 2593 1. 2598.
»w 43, ,, 1. Z.1. v. 0. st.: ,als er von Btrassburg — angekommen waren* 1, ,kurs

pachdem Bucer und Cnplto von Wittenberg in Strassburg angekommen waren.‘*

s 48.Z. 1. v. u. st. Brod 1. Wort.

w77, 17, o. ,, moderati 1. moderati
»w 19.,,16. ,, u. ,, deren 1. dessen.

» s » 6. 4 4 o den Tractaten 1. dem Tractat.
" g3. s 8. ,, 4 , Dach ,entschieden‘ 1. sein.

» 93, 6., , Anogsbm- 1. Augsburg.
s 101, ,, 11, ., .5 dsher 1. da.
5 108, ,, 12. » oo orbetenl erlboton

113. » 0 1

5 118, ﬁotoz 1. v. u. st. oiniones 1. opiniones.

» 133. ,, Z. 4. v. 0. st. obsouravit 1. obscuraverit.

» 138. Z. 4. v. u. st. einen 1. einer.

» s Note £. 5. v. u. st. definiat 1. definit.

” 168. z. 1 v. o. st. Uttenhoven 1. Utenhoven.

”» 178 s 5 243 1. 245,
i lv.u.ot., fam 1. i

» 192 9 13. ,, 0. ,, aetam 1. autem.

”» »w s 9 b., u. ,, extante I, reluctante.

” 1., 4 4 illam I, illum.

”» 213 Z 13 v o. st. Heidqlberg 1. Wittenberg.

» 214, ,, 4. ,, u. Note st. Olevianus 1. Olevians.

s 263, 8. ,, o. st, Wiirtemberger 1. Wittenberger.

s 263. Note Z.'3. v. o. st. er 1. dieser.

» 273. Z. 6. v. u. st. selben 1. jenigen.

sy 275, T. 4 4 s rl es.

” ggg Note 2 12 v. o, ist a,gmg“ gu streichen.

”» ”» » 13 » U. 8t a8 1

» 329, ,, ,, 2., , L vor ,,pneeoptorlos“ vel.

w 208. Z. 2. v, o. st. von 1. vor.




Die Aufgabe.

Die Concordienformel hat mit ihrem siebenten Artikel den
Riss, welcher zwischen den deutschen und Schweizer Reforma-
toren zur Zeit Luthers schon entstanden war, besiegelt, und hat
darum von Anfang an herben Tadel zu erfahren gehabt. Der-
gselbe, der im Laufe der Zeit nie verstummte, ist in jiingster Zeit
wieder lauter erhoben, und in verschiedener Weise ausgespro-
chen worden.

Die Einen stellen zwar nicht in Abrede, dass die Concor-
dienformel die Lehre enthalte, welche Luther gegen Zwingli
geltend gemacht hatte, aber sie machen geltend, ,dass die re-
formirte Kirche spéter in ihren Symbolen sich zu einem reiche-
ren Begriff vom heil. Abendmahl bekannt habe, als Zwingli
vom Ende 1524 an,“ und zwar ,sei sie damit nur zu den positi-
veren reformatorischen Anfingen Zwinglis und zu dem Stand-
punkt in reicherer Ausbhildung zuriickgekehrt, den Luther nie
getadelt hatte, indem sein Geegensatz sich gegen Zwinglis Lehre
von 1524 kehrte. Und da nun auch Zwingli gegen Ende seines
Lebens sich wieder den positiveren Darstellungen seiner An-
finge mehr zugewendet habe, so stehe um so mehr der Haupt-
gegenstand des Streits nur episodenméssig da, als durch die
spitere, beinahe das ganze Gebiet reformirter Kirchen sich
assimilirende calvinische, Formation ein von Luther nicht be-
kémpfter Abendmahlsbegriff bei den Reformirten der symboli-
sche geworden sei.“!)

1) Geschichte der protestantischen Theologie, besonders in Deutsch-
land, nach ihrer principiellen Bewegung und im Zusammenhang mit dem
religiosen, sittlichen und intellectuellen Leben betrachtet von D.J. A. Dor-
ner. Minchen 1867. p. 300.

b -/~



2 Die Aufgabe.

Es) ist | unschwer zu-sehen, ‘worin nach dieser Auffassung
der Fehler der Verfasser der Concordienformel lag. Er lag da-
rin,dass sie jenen Standpunkt der reicheren Ausbildung der Lehre
vom heil. Abendmahl, auf den sich die reformirte Kirche doch
bald gestellt haben soll, unbeachtet liessen und von der Fiction
ausgingen, als wire der Gegensatz gegen die reformirte Kirche
noch derselbe, in dem sich Luther gegen die vom Jahr 1524
vorgetragene Lehre Zwinglis gewusst habe. Diese Auffassung
der Dinge hatten sie von den Theologen iiberkommen, , welche,
enger um Luthers Namen sich schaarend, Melanchthon entgegen
waren und ohne Luthers Geist sich bemfithten, Luthern buch-
stiblich zu folgen.“ Dieser Auffassung hétten aber beide um so
weniger zufallen sollen, als Anzeichen vorliegen, dass Luther
sie um diese Zeit nicht zu der seinigen gemacht haben wiirde.
War Luther doch die Wittenberger Concordie eingegangen, ,,wel-
che man als die Urkunde betrachten darf, durch die zum Voraus
ein Standpunkt in der Lehre vom Abendmahl, wie er spéter
durch Calvin in den reformirten Kirchen der herrschende ge-
worden ist, noch von Luthern selbst als ein solcher anerkannt
wurde, mit welchem eine britderliche Gemeinschaft christlich
zuléssig sei“: denn dass Luther sieben Jahre spiter in seinem
»Eleinen Bekenntniss vom Abendmahl“ wieder plétzlich in hef-
tiger Aufwallung gegen die Schweizer auftrat, darf nicht irre
machen. Das geschah, , weil die Schweizer um einer zweideuti-
gen Formel Bucers willen die Concordie nicht unterschrieben
hatten und Luther darum mit seinem fritheren Entgegenkommen
nichts erreicht zu haben glaubte und jetzt nur auf entschiedenste
Abgrenzung der eigenen Lehre gegen den Spiritualismus und
gegen Zwingli bedacht war. Zudem hatte Luther sich damit
nicht gegen den Lehrtypus, der spéter bei den Reformirten
darch Calvin der herrschende wurde, und schon 1549 in Ztirich
selbst durch den Consensus Tigurinus Annahme fand, gekehrt.!)*

So die Einen. Die Andern theilen mit ihnen die Meinung,
dass Luther an der herben Stellung, welche er zur Lehre der
Reformirten eingenommen, nur festgehalten habe, weil er tiber-

1) Dorner, L. c. p. 321,

4‘



Die Aufgabe. 3

sehen, dass die Reformirten selbst frith angefangen hatten, sich
der Harten der Zwinglischen Lehre zu entschlagen, sie behaup-
ten aber, Luthers Lehre vom Abendmahl habe in keinem der
zu seiner Zeit entstandemen Bekenntnisse ihren vollen Aus-
druck gefunden, sondern sei durch die Auffassung, welche Me-
lanchthon vom Abendmahl hatte, temperirt worden und der
Melanchthonische Typus sei fir lange in der lutherischen Kirche
der herrschende geblieben. Erst die Concordienformel habe die
Lehre Luthers in ihrer ganzen Schirfe geltend gemacht.

Diese Ansicht findet sich friih bei reformirten Schriftstellern
ausgesprochen, am ausfiihrlichsten bei Hospinian in seiner Ai-
storia sacramentaria und seiner concordia discors. Er behauptet:
schon die Augustana von 1530 lehre nicht die manducatio oralis
und noch weniger die Ubiquitit des Leibes Christi,!) die Refor-
mirten konnten sich also dieses BeRenntniss recht wohl aneig-
nen.2) Auch die Apologie der 4. C., behauptet er, spreche nicht
zu Gunsten der manducatio oralis,®) und selbst die Schmalkaldi-
schen Artikel seien nicht gegen die Zwinglianer, sondern gegen
die Ubiquitisten gerichtet.*) Alle diese Bekenntnisse also ent-
hielten nicht genau und ganz die Lehre Luthers, sondern viel-
mehr die Melanchthons. Das sei auch Luthern nicht entgangen,
er habe es sich aber bei Melanchthon gefallen lassen, habe da-
gegen den alten Groll gegen die Schweizer nicht so weit tiber-
winden konnen, dass er zu ihnen, deren Lehre doch mit der
Melanchthons ibereinstimmte, die gleiche Stellung eingenom-
men hitte.5) Es sei also, behauptet Hospinian weiter, Einigkeit
zwischen den Reformirten und Lutheranern erzielt gewesen und

1) Hospinian, hist. sacr. II, 93 a u. b.

2) 1bid. 94b. 96a. 3) Ibid. 120 b. 4) Ibid. 156 a.

5) Ibid. 196 a. Cum Lutherus Philippum a se in controversia coenae do-
minicae dissentientem non modo tulerit, sed etiam coluerit, non injuria quaeri-
tur, cum Philippum sibi repugnantem domi inque eadem cathedra amice com-
plexus sit, Helvetios autem longe remotos tanta vehementia impugnarit? Cur Phi-
lippum cum Helvetiis facientem in collegii et fraternitatis communione perpetuo
retinuerit ac tutatus sit, Helvelios autem in fraternitatis conjunctionem recipere
noluerit? Quid hic aliud causae subesse quis diceret, quam privatum adversus
Helvetios odium? quid? quam immane contentionis studium et propriae gloriae
immoderatum amorem ?

1.



4 Die Aufgabe.

diese sei auch in dem Frankfurter Recess von 1558 und in den
Sechltissen des Naumburger Flrstentags von 1561 ausgesprochen
worden, nur ein Theil der Lutheraner habe sich dieser Einigkeit
entzogen, die Flacianer und die Wirtemberger. welche beide nieht
nur die Abendmahlslehre Luthers in allen Punkten und im Wi-
derspruch mit den genannten Bekenntnissen geltend gemaeht,
sondern auch die Lehre von der Ubiquitit. die selbet Luther zu-
riickgestellt hatte, und zwar in einem Luthern gar micht ge-
mdssen Sinne, zum Mittelpunkt der lutherischen Lehre gemacht
hitten.?)

In die Fusstapfen dieses Theologen sind in der neueren
Zeit Ebrard®) und Heppe®) getreten und der Letatere nament-
lich hat diese schon fast vergessene Ansicht mit grossem Eifer
wieder geltend zo machen gesucht. Calvin, behauptet er, habe
an der Zwinglischen Lehre gerade das beseitigt, was Luthern
das Anstossige daran gewesen war. Das sei bald nach Luthers
Tod erkannt worden und bald auch habe man erkannt, dass
Calvins Lebhre vom Abendmahl wesentlich die gleiche sei mit
der Melanchthons. In Folge dessen habe sich der Gegensatz
gegen die Reformirten gemildert und er wire wohl ginzlich ver-
schwunden, wenn nicht in der lutherischen Kirche auf Anlass
der durch das Interim erzeugten Verstimmung sich eine zeloti-
sche Partei gebildet hitte, welche ihre Augen vor der Einigung,
die sich zwischen der Lehre Luthers und der Calvins angebahnt
hatte, verschlossen hatte. Diese Partei habe sich auf die Lehre
Luthers gesteift, habe sie im Gegensatz gegen Calvin geltend
gemacht, so wie sie frither nur im Gegensatz gegen Zwingli gel-
tend gemacht worden war, habe diese fir die in der lutherischen
Kirche allein geltende ausgegeben und die Melanchthonische
Lebre als unkirchlich ausgestossen, wihrend doch die Lehre
Luthers hochstens neben der Melanchthonischen einen Platz in

1) Ibid. 282.

2) Ebrard, Das Dogma vom heil. Abendmahl und seine Geschichte,
II. 1846. .

8) Heppe, Geschichte des deutschen Protestantismus in den Jahren
1555—1581. 4 Bde. 1852—59. Id. die confessionelle Entwicklung der alt-
protestantischen Kirche Deutschlands etc. 1854.

P N



Die Aufgabe. [

der lutherischen Kirche habe beanspruchen dtirfen. Diese Partei
sei es dann gewesen, welche in der Concordienformel den Sieg
davon getragen habe.

In der einen wie in der.anderen Auffassung liegt eine Ver-
dammung des ganzen Entwicklungsganges, welchen die lutheri-
sche Kirche von der Augustana an bis zur Concordienformel
durchgemacht hat,und die Verdammung trifft nicht blos den Gang,
den die Abendmahlslehre durchgemacht hat, sie gilt der ganzen
Stellung, welche die Lutheraner, die in der Concordienformel
zum endlichen Sieg gelangten, zam Melanchthonismus und Cal-
vinismus eingenommen haben. Sie haben die Elemente, welche
in der lutherischen Kirche eine gute Berechtigung hatten, aus-
gestossen und dadurch den Gegensatz zwischen der lutherischen
und reformirten Kirche, der bereits im Verschwinden begriffen
war, gefestigt.

In dieser Auffassung hat dann die Union ihre vornehmste
Stirke. Das hat Heppe richtig erkannt, als er seine Geschichte
des deutschen Protestantismus schrieb. Lisst es sich geschicht-
lich nachweisen, dass der Gegensatz zwischen lutherischer und
reformirter Kirche nur eine Episode in der Geschichte der luthe-
rischen Kirche bildet, dass die grundlegenden Bekenntnisse
der lutherischen Kirche selbst die Ueberwindung des Gegen-
satzes schon in sich tragen, dass also die Wiedervorkehrung des
Gegensatzes ein Abfall von den Bekenntnissen der lutherischen
Kirche ist, ein Abweichen von der Bahn, welche die lutherische
Kirche selbst betreten hat, so ist damit die ganze Gestaltung,
welche die lutherische Kirche durch die Concordienformel ge-
wonnen hat, in Lehre und Principien gerichtet, und man ist,
wenn man der lutherischen Kirche treu bleiben will, gendthigt,
reuig zu jhrem Anfang zurtickzugehen und jenén Geist der Massi-
gung und Milde anzuziehen, von dem jene grundlegenden Be-
kenntnisse getragen sind, und der zum Unglick fir die Kirche
dem Geist des Haders und der Sylbenstecherei gewichen war.
Mit der Berufung auf die Treue, die man der lutherischen Kirche
schuldig sei, die es verbiete, von einer Lehrentwicklung sich
abzuwenden, die ihre geschichtliche Berechtigung habe, ist es
dann griindlich aus. Sie schligt vielmehr in das Gregentheil um.

L 3



6 Die Aufgabe.

(ierndoydie Troue gegen di¢ Kirche fordert die renige Rtickkehr.
Freilich aber kostet sie ihr Opfer: denn die stellen sich die Sache
zu leicht vor, welehe sagen, es handle sich nur darum, jener zelo-
tischen Partei, wolche von Hass gegen Melanchthon geleitet die
Dinge in so iible Bahn gebracht habe, den Absagebrief auszu-
stollen. In Wahrheit muss man sich auch von Luther abwenden:
denn so viel man aueh die Partei, welche im Gegensatz gegen
Melanchthon sich an Luther anschloss, schmihen mag, die Ver-
wandtschaft zwischen ihr und Luther, Luthers Lehre und Luthers
(Geist kann man nicht ableugnen, und gar zu dtirftig sind die
Aunhaltspunkte fir dic Behauptung, dass Luther dem Lehrtypus
Calvins nicht abhold und nicht fern davon gewesen sei, in ihm
die Ucberwindung des Gegensatzes zu erblicken, so dilrftig, dass
Dorner nur schtehtern und cilenden Fusses derselben gedenkt.
Die reuwige Ritckkebr fordert das Opfer. dass man auch Luthern
preingibt, denn die Rene darf nicht auf halbem Weg stehen
bleiben. Und nur waliver und offener sind die Reformirten, wel-
che, der Sache aut den Grund gehend., Luthern selbst den einge-
tretenen und fortdanernden Zwiespalt Schuld geben und, wie
Hospinian in der schon angefiihrten Stelle, denselben auf den
Zovngeint Luthers zurttekfithren, oder wie Hundeshagen auf eine
Verstindigung Luthers gegen den Geist der Liebe, eine Ver-
afindigung., die von da an als cin Flueh auf der lutherischen
Kimwhie ruhit und nur dureh volle Reue und géneliche Abkehr von
dom Geint der Lieblorigkeit getilet werden kann b

Wir hennen also den Preis, um den wir dic Union zu er-
haunten habien. Mitssen wiv tha eriegen: Fordert das die Treue
gogen die lthevisehe Kirche und die Achmng vor der geschicht-
lichen Walvheu. War sind vowm Gegentheii tberzengt.  Wir
and dborzengt, dass dic intherische Nirche von Luther und von
fhien Guandbekennoussen abficie, wenn sic nicht an der Lehre
vowm Abendmabl festlielte, weiche w der Concordienformel be-
havni axt, und sind itherzeugt. dass der Kawmpt, welcher von Lu-
thern Tad bax 2 Cancordientorwel fiir die l.ehre Luthers ge-

U Handeshagen. Roitriges m Kinchenvertassangageschiohte und Kir-

A 1WA 1NAL po4RR



Die Aufgabe. 1

fuhrt wurde, ein: rechter und gerechter war. Das glauben wir
aus der Geschichte erweisen zu konnen. Wir verfolgen zu
diesem Endzweck den Gang der Dinge von Luther bis an die
Concordienformel hinan.

Das ist die Aufgabe, welche dieses Buch sich stellt.

Wir zerlegen diese ganze Zeit in zwei Abschnitte. Der
erste umfasst die Zeit bis zu Luthers Tod. Der zweite beginnt
mit dem Interim.

Im ersten handelt es sich vor allem um den Beweis, dass
Luthers Lehre vom Abendmahl auch den Gegensatz gegen die
calvinische Lehre in sich schloss, und diess ist an der Stellung
nachzuweisen, welche Luther bei Abschluss der Wittenberger
Concordie zu Bucer, und nach dem Abschluss derselben zu den
Schweizern einnahm; dann um den Beweis, dass Luthers Lehre
ihren Ausdruck in den Bekenntnissschriften gefunden hat; end-
lich um die Frage, ob durch die Aenderung, welche Melanch-
thon mit der dugustana vornahm, der Bekenntnissstand der lu-
therischen Kirche gedndert worden ist?

Im zweiten Abschnitt haben wir von den Streitigkeiten zu
berichten, welche von Westphal an bis zum Abschluss der Con-
cordienformel iiber die Lehre vom Abendmahl gefithrt wurden,
wie von den Versuchen, welche zur Beilegung der Streitigkeiten
von den Fiirsten angestellt wurden. Und der Beweis soll gelie-
fert werden, dass die Streitigkeiten im Interesse der Lehre
Luthers und der lutherischen Kirche gefiihrt wurden.



Erster Abschnitt.

I. Die Wittenberger Concordie.

Ich beginne mit ihr, weil wir aus ihr erfahren, was von
hichster Wichtigkeit ist, welche Tragweite Luther seiner Lehre
vom Abendmahl denen gegentiber gegeben hat, welche sie
nicht theflten.

Luther hatte mit Zwingli und den Schweizern gebrochen,
weil er in der Lehre vom Abendmahl sich weit von ihnen ge-
schieden wusste.

Hat Luther auch im weiteren Verlauf seines Lebens an sei-
ner Abendmahlslehre in der Art festgehalten, dass er die Ge-
meinschaft mit denen abzulehnen fortfuhr, welche sich seine
Lehre nicht aneignen konnten, mit anderen Worten: hat Luther
das Bekenntniss zu seiner Abendmahlslehre zu allen Zeiten als
schlechthin erforderlich zur christlichen Bekenntnissgémeinschaft
erachtet, oder ldsst sich ein Zeitpunkt in Luthers Leben auffin-
den, in welchem er eine Uebereinstimmung mit Anderen im
Grundwesentlichen trotz einer Differenz, welche noch in der
Lehre vom Abendmahl blieb, anerkennt?

Die Antwort konnen wir den Verhandlungen, welche zwi-
schen Luther und Bucer gepflogen wurden, und welche zum Ab-
schluss der Wittenberger Concordie fihrten, und konnen sie dem
Verhalten entnehmen, welches Luther wihrend dieser Verhand-
lungen und nach denselben zu den Schweizern einnahm.

Wir fassen der Reihe nach das Eine und das Andere ins
Auge, vergegenwirtigen uns aber zuvor in gedringtester Kilrze
die Lehre Luthers, wie er sie in seinen grossen Schriften aus
den Jahren 1526—1528 niedergelegt hat.



Die Wittenberger Concordie. 9

Der, Kernpunkt seiner Lehre liegt in dem Satz, dass im
Abendmahl in Brod und Wein der Leib Christi gegenwirtig ist
und ausgetheilt wird, der Leib, welcher, nachdem er erst fiir
unsere Stinden am Kreuz geblutet hat, jetzt verklért im Himmel
weilt. So bekennt Luther auf Grund der Einsetzungsworte, die
man schlicht und einfach nehmen mtisse, wie sie lauten: ,,denn
ein Frevel sei es, einem gottlichen Wort ohne Grund der Schrift,
ohne klar ausgedrtickte Schrift, eine andere als die nattirliche
Bedeutung zu geben. Lasse man diesen Frevel an Einem Ort
zu, 80 konne man ihn auch anderswo nicht wehren.!)

Die Einsetzungsworte besagen also, dass das, was im
Abendmahl gereicht wird, Leib und Blut Christi sei, freilich
nicht so, dass da nur Leib und Blut, und nicht auch Brod und
Wein gereicht werde, denn die Einsetzungsworte sind synek-
dochisch aufzufassen. ,Weil alles am Leib gelegen, so redet
Christus, als wire eitel Leib da.“2) Obwohl also Brod und Leib
zwei unterschiedliche Wesen sind und bleiben, so findet doch im
Abendmahl eine Einigung, freilich eine Einigung ganz einziger
Art Statt, so dass im Abendmahl nicht Brod ohne Leib, und nicht
Wein ohne Blut genossen werden kann.

Erst nachdem Luther von der heil. Schrift sich hat sagen
lassen, was uns im Abendmahl gereicht wird, beschaftigt er sich
mit den Fragen, wie es denn moglich sei, dass Christi Leib
im Abendmahl gegenwirtig und welches der Nutzen sei, den
Christi Leib uns bringe. Die Moglichkeit der Gegenwart leitet
er aus der Einigung ab, welche in Christi Person die Gottheit
mit der Menschheit eingegangen ist. Der zufolge ist Christus
volliger Gott und Mensch in Einer Person und ist es nicht mog-
lich, dass Gott irgendwo ist, wo nicht auch der Mensch wire,
und muss also auch die Allgegenwart, die Gott zukommt, auf die
Menschheit tibergegangen sein. Von dieser Allgegenwart und
von den verschiedenen Weisen derselben, die sich denken las-
sen, handelt Luther bekanntlich am eingehendsten in seinem

1) Luther, Vom Anbeten des Sacraments des heil. Leichnams Christi,
1523. ed. Walch t. XIX.

2) Luther, Wider die himmlischen Propheten von den Bildern und Sa
crament. 1625. ed. Walch t. XX,



10 Die Wittenberger Concordie. Luther und Bucer.

»grossen Bekenntniss vom Abendmahl“ (1528). Wir haben dar-
auf um so weniger niher einzugehen Ursache, als Luther auf
das nachdriicklichste erklirte, der Glaube an die Gegenwart
Christi im Abendmahl griinde auf den Worten, mit denen Chri-
stus das Abendmahl eingesetzt habe und bliebe bestehen, wenn
auch seine Gedanken tiber die Weise der Gegenwart Christi
falsch wiren. Als den Nutzen endlich, welchen der Leib Christi
bringe, bezeichnet er die Verbirgung und Vermittlung der Stin-
denvergebung, die an den Einzelnen gerichtet ist, zugleich auch
die segensreiche Wirkung, welche dieser gottmenschliche Leib
Christi auf unseren Leib austibt.

Der Lehre Luthers vom Abendmahl sind also wesentlich die
Satze: 1) dass im Abendmahl eine Verbindung des Brodes mit
dem Leib Christi, des Weines mit dem Blut Christi der Art Statt
finde, dass mit und durch das eine (in, cum et sub pane et vino)
auch das andere dargereicht werde; 2) dass also der Mund das
Organ sei, durch welches das eine wie das andere empfangen
werde (manducatio oralis); 3) dass Leib und Blut allen, die es
empfangen, den Gléubigen wie den Ungléubigen, zu Theil
werde. —

1. Luther und Bucer.

Es ist bekannt, dass Bucer, der Strassburger Theologe, auch
nach dem Augsburger Reichstag von 1530 in seinen Bemithungen,
eine Einigung in der Abendmahlslehre herbeizuftthren, fortfuhr.

Da ist es fur die Stellung, welche Luther nachmals zu den
Vereinbarungsversuchen einnahm, bezeichnend, dass er tiber das
Bekenntniss der vier oberldndischen Stéddte, tiber die Tetrapoli-
tana, und tiber ihre Verfasser und Bekenner nicht anders urtheilte,
als tiber das Bekenntniss Zwinglis und tiber die Zwinglianer: er
nannte die Oberldnder wie die Schweizer Sacramentirer. Und
doch war die Abendmahlslehre in der Tetrapolitana nicht so
schroff gefasst wie in dem Zwinglischen Bekenntniss. Sie ent-
hielt ja das Bekenntniss, dass im Abendmahl der wahre Leib
und das wahre Blut Christi zum Essen und Trinken gegeben
werde und verwahrte sich ausdrticklich vor dem Vorwurf, als



Die Wittenberger Concordie. Luther und Bu cer. 11

lehrte man; 'd4ass)mur Brod und nur Wein dargereicht werde.
Bucer nemlich, der Hauptverfasser der Tetrapolitana, hatte da-
mals schon den Hauptunterschied, der zwischen der Lehre Lu-
thers und der Zwinglis war, zu verwischen gesucht und behaup-
tete, der Unterschied bestehe nur darin, dass Luther hartnéckig -
lebre, der Leib Christi sei corporaliter im Brod, was"Zwingli
und Oecolampad als eine lokale Einschliessung im Brod hitten
deuten zu miissen geglaubt.’) Luther hatte sich dadurch in sei-
nem Urtheil nicht irre machen lassen, es war ihm Anstosses ge-
nug, dass die Tetrapolitana diesen Leib nur eine Speise der
Seele nannte. Schon daraus hitte Bucer abnehmen konnen, dass
ereineVereinbarung auf solchen Grundlagen nicht erzielen konne.
Und doch versuchte er es damit zuerst, damit nemlich, dass er
behauptete, der Streit sei nur ein Wortstreit. Er sucht das dar-
zuthun in einem Brief an den Kanzler Briick.?) ,In drei Punkten,
schreibt er, bestehe der Streit: in dem, wie die Worte Christi,
»das ist mein Leib“ zu verstehen seien, dann wie die Menschen
den Leib Christi essen, und endlich, welche ihn empfangen. Was
den ersten Punkt anlangt, so hielten er und die Seinigen die
Worte: ,das ist mein Leib“ dem Buchstaben nach fiir so wahr
als Lutherus, ob sie wohl Einige der Seinigen so ausgelegt hit-
ten, dass das Wort ,Ist“ fir das Wort ,bedeutet“, und fiir die
Figur des Leibes genommen werden miisse. ,Wenn ich aber
die Ursachen bedenke, fihrt er fort, warum die Unsern solche
Worte 8o ausgelegt, so sehe ich gar keine Misshelligkeit. Denn
die Unsrigen haben es aus diesen Ursachen gethan, weil viele
Leute der Meinung waren, dass das Brod der Leib Christi sei,
und wer das Brod isst, der #sse auch Christum, ohne dabei die
Gnade Gottes und den Glauben zu achten. Wider welche Mei-
nung Lutherus mit seiner Lehre bis anhero gewesen und noch
ist. Andere gibt es, die diese Redensart: ,das ist mein Leib“ mit
der vergleichen wollen, da es heisst: ,das ist mein Sohn“...
Und daher kommt es, dass die Unsern geleugnet, dass das Brod

1) Hospinian, hist. sacr. II, 8.

2) Luthers Werke ed. Walch. XVII, 2406. Das Folgende ist einem von
mir gesehriebenen Aufsatz (Zeitschrift fir Protestantism. u. Kirche. Juli 1857)
etgommen, .



12 Die Wittenberger Concordie. Luther und Bucer.

Christiy Leib wesentlich und leiblich wiré. Das leugnet aber
Lutherus in seinem- Bekenntniss und erweiset in deutlichen
Worten, dass das Brod und der Leib Christi zwo versehiedene
Selbststindigkeiten und Naturen wiren und sacramentirlich ver-
einigt wiirden. Dass aber Lutherus der Unseren Auslegung
verworfen, ist daher kommen, weil er gemeint hat, es werde
dadurch die Gegenwart Christi im Abendmahl aufgehoben und
umgestossen. Die Unsern aber sagen gar nicht, dass das Brod
ein solch Zeichen des Leibes Christi sei, dadurch man denken
solle, dass der Leib Christi abwesend wére, oder nicht empfan-
gen wiirde . . . Hernach ist auch dieses klar, dass aus solcher
Redensart, dass das Brod die Figur und das Zeichen des Leibes
Christi sei, gar nicht folge, dass der Leib Christi darum nicht
gegenwirtig sei; sonst mfisste man auch von Augustino sa-
gen, dass er geglaubet, es wire das blosse Brod im Abendmahl,
da doch die widrige Meinung in seinen Biichern allenthalben zu
finden. Denn da er wider den Adamantum schreibt, hat er diese
Worte gebraucht: Christus hat kein Bedenken getragen zu sa-
gen: das ist mein Leib, da er das Zeichen seines Leibes gab.
Da nun unseres Theils Lehrer nie gesinnt gewesen, durch ihre
Auslegung Christi Gegenwart zu leugnen oder aufzuheben, son-
dern dieselbe in allen ihren Schriften und Btichern bezeuget
haben, und nichts anders mit ihrer Auslegung suchen als so viel
zu erhalten und darzuthun, dass das Brod nicht wesentlich der
Leib Christi sei, damit der Pébel von dem sichtharen Brod auf
den unsichtbaren Christum gezogen werde: so finde ich nicht,
dass tiber die Sache, sondern bloss tiher Worte der Streit sei.
Nachdem nun viel Spritche der Schrift von alten und neuen Leh-
rern der Kirche anders erklirt werden und darum doch keiner
den andern verdammet, wenn nur im Verstande und der Mei-
nung der Worte selbst nicht geirret wird: so kann ich anders
nicht urtheilen, als dass jetzt aus christlicher Liebe eben derglei-
chen geschehen kénne, weil wir doch endlich gestehen mtissen,
dass diese Redensart, ,das ist mein Leib“ nicht schlecht oder
buchstéblich, sondern verbltimt sei.

,Der andere Streit, fihrt Bucer fort, bestehet hierinnen,
dass man fraget: wie der Leib und das Blut Christi zugegen



Die Wittenberger Concordie. Luther und Bucer. 13

geien? \Wir sagen, dass sie gegenwirtig seien und durch das
Auge des Glaubens gesehen werden; welches Einige fir eine
8o geringe Gegenwart halten, als wenn einer an einen abwesen-
den Freund ged#chte. Aber die Unsern legen solcher Gegen-
wart viel mehr bei, als die durch das allergewisseste Wort und
die machtige Mitwirkung des heil. Geistes geschieht. Dass sie
aber die Worte ,wesentlich und leiblich“ gar nicht leiden, kommt
nur daher, weil der Pobel sich dadurch eine Gegenwart einbil-
det und verstehet, die durch Bewegung und riumlich geschieht,
in welchem Verstande Lutherus selbst die Worte nicht nimmt.
Lutherus selhst gestehet auch, dass die Unsrigen lehren, Chri-
stus sei gen Himmel gefahren und habe die Welt verlassen, und
dass sie daraus schliessen, dass Christus nicht im Brod sein
- koénne, und dass sie folglich nur von so einer Art der Gegenwart
reden, die nothig sei oder erfordert werde. Wenn ich nun die
anderen Redarten, damit Lutherus diese Gegenwart beschrei-
bet, mit einander zusammenhalte, nimlich dass er die Bewe-
gung und Riumlichkeit eben so nimmt: ingleichen, dass er von
der Redart, im Brod ist der-Leib Christi, nicht streiten, sondern
damit zufrieden sein will, dass der Leib Christi zugegen sei und
nicht bloss Brod und Wein gereicht werde: ingleichen, dass er
gestehet, dass Christus dennoch durch das Wort im Sakrament
zugegen sei, ob er gleich irgend an einem gewissen Ort des Him-
.mels wire ... ingleichen, dass er und alle seine Mitgenossen
sagen, selbige Gegenwart geschihe durch das Wort: ingleichen,
dass Brentius geschrieben, der Mund des Leibes esse das Brod,
der Mund des Glaubens aber den Leib Christi: und ferner, dass
die Unsern alles, was Philippus zu Marburg als einen Weg
zur Eintracht vorgeschlagen, fir wahr halten: und dass Paulus
die Redarten nicht scheuet: Christus wohnt in uns, daher auch
die Unsern wohl die Redart nicht scheuen dtirfen: dass Chri-
stus wahrhaftig beim Sakrament zugegen sei, weil er da wirke;
und Christus kein Bedenken habe zu sagen: wir wollen kom-
men und Wohnung bei ihm machen ... Wenn ich, sage ich,
solche Redarten genauer ansehe und erwige: so kann ich nicht
anders urtheilen, als dass Lutherus selbst und alle seine An-
héinger bekennen, dass Niemand den Leib Christi anders geben



14 Die Wittenberger Concordie. Luther und Bucer.

und essen kénne, alg in und durch das Wort und also durch die
Betrachtung des Glaubens, welcher hernach das Wort ergreifet
und fasset und dadurch des Leibes und Blutes Christi theilhaftig
wird. Denn obwohl D. Martinus schreibet, man mfisse geste-
hen, dass der Leib Christi mit dem Munde empfangen, gekéut
ete. werde, welche Redarten auch Chrysostomus gebrauchet,
so gestehet er doch auch, dass der Leib Christi an sich weder
gegessen oder gekauet werde, auf die Art wie ander Fleisch
gichtbarlich gegessen und gekauet wird ; sondern alles, was im
Brod geschehe, das kénne man auch wegen der sakramentir-
lichen Vereinigung vom Leibe Christi sagen und verstehen. ..
Endlich ist auch dartiber Streit: ob die Gottlosen den Leib
Christi empfahen? Worinnen die Unsern darauf gesehen haben,
dass Christus zu ihnen gesagt: das ist mein Leib, zu welchen
er bald hernach gesaget: der fir Euch gegeben wird, der fir
Euch und viele Andere vergossen wird, das ist, er redet die
rechten Jiinger an. Denn da er gesaget: es werde sein Blut fiir
Viele und nicht fiir Alle vergossen werden, so ist klar, dass er
nur von denen geredet, die seines Todes und Leidens recht
theilhaftig geworden ... Dieser Streit aber konnte leicht ge-
‘schlichtet werden, wenn wir redeten wie Bernhardus, der ein
dreifaches Essen macht: erst ein-sakramentirliches, das andere,
da Christi Leib ohne Frucht genossen wird; das dritte, der
Gliubigen, die fir gewiss halten, dass diess Abendmahl von
Christo eingesetzt sei und dass er selbst seinen Leib und Blut -
austheile. Dass ich aber sage, dass D. Luther und die seines
Theils sind, im Grunde nicht uneinig mit uns seien, so habe ich
dessen die Ursache, weil sie sagen, dass der Leib.und das Blut
Christi in und durch den Glauben empfangen werden. Luthe-
rus aber schreibt: Wir liessen nichts im heil. Nachtmahl als
Brod und Wein, ob wir wohl die Worte Christi so wohl als seine
Anhinger hersagen. Denen aber, die Christi Worte verachten,
wie die Gottlosen thun, und denen gleichsam alles anstinket,
was Christi ist, wie kann denen solch Essen etwas ntitzen? Da~
rum wenn ich alles bedenke, kann ich nicht finden, worinnen
wir in der Sache selbst uneinig seien, wenn wir nur in Worten
einstimmen kdnnen.“



Die Wittenberger Concordie. Luther und Bucer. 15

Schon /Meélanchthon liess sich durch diese Auseinander-
setzungen Bucer’s nicht irre machen: er schrieb an ihn (d. d.
" 23. Juli 1530; W. XVII, 2416): ,Mich diinket, es sei weder dem
gemeinen Besten zutriglich, noch meinem Gewissen zu rathen,
dass ich unsere Flirsten mit Eurer verhassten Lehre beladen
sollte, die ich weder mir selbst noch Andern fiir recht und wahr-
haftig darthun kann, als die wider der ganzen Kirchen Zeugniss
ist.“ Der Kanzler Briick bezeichnete damn, als Bucer und die
Seinen nicht abliessen, auf eine Vereinbarung zu dringen, klar
und bestimmt die Differenzpunkte (W.XVII, 2423), und zwar
dahin: '

»Bucer und die Seinen halten schlechterdings dafiir, dass
der Leib Christi im Himmel sei und nicht mit dem Brod oder
im Brod wesentlich gegenwiirtig sei. Sagen gleichwohl, dass
der Leib Christi wahrhaftig zugegen sei, aber durch Beschauung
des Glaubens, das ist in Gedanken (imaginatione) also, dass er
mit Gedanken gegenwirtig gebildet werde. Das ist schlecht
und einfiltig ihre Meinung. Sie machen den Leuten einen
blauen Dunst vor die Augen, damit dass sie sagen, Christus
sei wahrhaftig zugegen. “Und setzen gleichwohl dazu, durch Be-
schauung des Glaubens, das ist in Gedanken, damit sie wieder
leugnen die wesentliche Gegenwirtigkeit. Wir lehren, dass der
Leib Christi wahrhaftig und wesentlich gegenwértig sei mit dem
Brod oder im Brod; uns diinkt aber, dass Bucer hiemit hinter-
listig handele, wenn er sagt: wir seien in diesem Artikel mit
einander eins, némlich dieweil wir die Transsubstantiation oder
Verwandlung des Brods sémmtlich verwerfen und sagen, Brod
bleibe. Wiewohl wir sagen, dass der Leib Christi wesenflich
zugegen sei: 80 sagt doch D. Luther nicht, dass er localiter,
rdumlich, in einer Grosse und umschrieben da sei; sondern auf
die Weige, wie die Person Christi oder der ganze Christus, bei
seiner Kirchen und allen Kreaturen gegenwiirtig ist. Hieraus
folgert Bucerus, wenn Christi Leib auf diese Weise zugegen
ist, wie der ganze Christus bei allen Kreaturen gegenwirtig ist,
so folget, dass der Leib Christi nur an einem Orte rdumlich sei,
und dass alle andern Dinge, dieweil sie andere unterschiedene
und weit abgelegene Qerter haben, nicht wesentlich dem Leib



16 Die Wittenberger Concordie. Luther und Bucer.

Chrigti gegenwiirtig)sein; sondern objective. Also disputirt er,
dass die Gegenwirtigkeit nur darin stehe, dass sich einer mit
Gedanken den Leib Christi als gegenwiértig bildet. Aber Buce-
rus betrigt sich und Andere mit dieser Imagination, dass er
nimmermehr die wesentliche und wahrhaftige Gegenwirtigkeit
des Leibes Christi im Brod zuldsst. Nun mtissen wir bekennen,
dass es eine wahrhaftige und wesentliche Gegenwirtigkeit sei
und sollen nicht disputiren, oh es eine rdumliche oder anderer
Art Gegenwirtigkeit sei.”

Auf Luther machte Bucer mit seinen Bemilthungen noch
weniger Eindruck. Bucer hatte auch an ihn geschrieben, aber
Luther schrieb von Coburg aus an Melanchthon (d. d.
11. Sept. 1530; W. XVI, 1829): ,M. Bucero antworte ich nicht.
Thr wisset, dass ich ihre Streiche und List hasse. Sie selbst ge-
fallen mir nicht. Sie haben bisher nicht so gelehrt und wollen
es doch weder erkennen noch bereuen, ja fahren fort zu sagen,
es wire unter uns kein Streit gewesen; dass wir also bekennen
sollen, sie hitten recht gelehrt und wir hitten vergeblich gestrit-
ten oder wiren toll gewesen. So stellet der T'eufel allenthalben
unserem Bekenntniss nach, da er mit Gewalt nichts vermag und
durch die Wahrheit iberwunden wird.“

Bucer kam auf diesem Standpunkt auch nicht weiter mit
Luther, als er zu ihm nach Coburg reiste.

Unter welchen Bedingungen Luther und die Seinen zu ei-
ner Vereinbarung geneigt waren, das erfahren wir dann aus
den weiteren Verhandlungen, die Bucer vom Jahr 1531 an
veranlasste. So lange Luther einen Unterschied in der Lehre
wahrzunehmen glaubte, wollte er von keiner Vereinbarung etwas
wissen. So schrieb er an den Herzog Ernst von Lineburg,
an den Bucer sich gewendet hatte (d.d. 1. Febr. 1531; W,
XVII, 2429): ,Auf Ew. F. G. Begehren habe ich schon langst
dem Bucer geantwortet auf das allerfreundlichste; aber dass
ich sollte in solche seine Deutung oder Meinung willigen, habe
ich ihm auch auf’s glimpflichste abgeschlagen: denn es ist nicht
moglich, auf solche seine feingegebene Meinung uns zu ver-
gleichen, wire auch nicht gut. Es sollte wahrlich aus solchem
Vergleich wohl #rger werden, als es jetzt ist... Dass aber

’



Die Wittenberger Concordie. Luther und Bucer. 17

M. Bucer fiirgibt, es stehe der Hader'in Worten allein; da wollte
ich gern drum sterben, wenn es so wire. Es sollte solcher Span
sich nicht lange -erhalten, auch noch nie angefangen haben. Mir
.ist wobhl so lieb zur Vereinigung, wie ich weiter mit ihm zu Co-
burg geredet habe. Drum achte ich, dass jetzt so viel gnug sei
gehandelt, bis Gott weiter Gnade gibt, nemlich dass wir zu bei-
der Seiten gnugsam uns untereinander vermahnet und verstan-
den haben. Hat Gott die Gnade gegeben, dass sie zulassen,
Christi Leib sei im Sacrament leiblich den Seelen gegenwiirtig,
bin ich guter Hoffnung, sie werden vollend mit der Zeit auch
das nachlassen, dass er gleicher Weise dem Munde
oder dusserlich dem Brode gegenwirtig sei, weil ich wahr- .
lich keinen Unterschied sehen kann, noch Beschwerung. Sum-
ma, wir wollen beten und fasten, his es vollend ganz gut werde
und nicht vor dem Hamen ﬁschen noch bei HllJ sprechen ehe
wir recht griindlich eins werden.*

Man sieht, Luther ist nicht gegen eine Vereinbarung, viel:
mehr er ersehnt sie von ganzem Herzen, aber sie musste zun ihrer
Voraussetzung Einigkeit in der Lehre haben. Da wollte er sich
nun gern der Hoffnung hingeben, dass der Gegentheil allmilig
zu besserer Ueberzeugung komme, darum zeigt er sich erfreut,
wo auch nur in einem Sttick eine Annaherung Statt hatte. Um
dieselbe Zeit erklirte er sich also ubel die Vorschlige Bucer's
dahin:

Ersthch dass M. Bucerus anzeigt, Jenes Theil halte es mit
uns 1m Sacrament gleich, nidmlich des Stiicks halben, dass sie
glauben mit uns, dass der wahre Leib und Blut unsers Herrn sei
gegenwiirtig im Sacrament und werde mit den Worten darge-
reicht, den Seelen zur Speise oder zur Stirkung des Glaubens, das
nehmen wir freundlich an und horen es von Herzen gern. Zum
andern, weil aber allein Bucerus solches bekennet und allein
sein Bedenken anzeigt, als halten’s die Andern auch also, so uns
doch wohl bewusst, und die Bicher und Héndel am Tage liegen,
dass Zwingli und Oecolampad heftig dawider gestritten und
als ob dem Hauptstiick darob gehalten, dass Christus leiblich im
Himmel allein an einem Orte und nicht im Sacrament gegen-
wirtig sein konne, will hier von Néthen sein, dass man zuvor ge-

2



18 Die Wittenberger Concordie. Luther und Bucer.

wisg sei, ubi die-anderen auch also halten, wie Bucerus guter
Hoffoung meinet, und ob man auch solches im Volk offentlich
lehre und treibe, sonst mochte die Vercinigung einen bdsen
Grund gewinnen und hernach drger werden, wie ich, D. Luther,
dem Bucero zu Coburg gar fleissig fiirhielt, dass man solche
Vereinigung aus gutem reincn Grund anfinge oder liesse es an-
stehen. Zum dritten tiber solche leibliche Gegenwirtigkeit Chri-
sti fiir die Seelen, wic Bucerus hier bekennt, handelte ich auch
mit ihm von der leiblichen Gegenwirtigkeit, so beide, Gottlose
und Gléubige, auch miindlich den wahren Leib und Blut empfa-
hen unter Brod und Wein. Darinn er sich ziemlich liess merken,
dass mich erfreute. Nun wird in dieser Schrift nicht von diesem
Stiick gemeldet, und wir doch denken, wo sie so viel zugeben,
dass der Leib Christi mioge den Seelen leiblich dargereicht wer-
den und gegenwiirtiy sein, sollte es nicht schwer scin zu glauben,
dass er auch dem Mund oder dem Leib oder dem Brod gegen-
wirtig sei und dem Mund dargereicht werde.

Wo nun Gott vollends Gnade gebe, dass sie solches Stiicks
auch mit uns eins und mit uns hielten und lehreten, so wire die
Einigkeit schlecht und ein hohes Wort und Wunder Gottes voll-
bracht. (W. XVII, 2494.)

Wir koénnen diese Erkldrung Luther’s sein Programm nen-
nen, eine Vereinbarung unter solcher Voraussetzung ist sein
eigener Herzenswunsch. Aber erst im Jahre 1535 vermochte
Luther die Hoffnung zu fassen, dass man sich auf solche Grund-
gitze hin werde einigen kénnen, und um diese Zeit ist er anch
voll Freudigkeit und guten Muths,.dass das Concordienwerk
gelingen werde. Den Augsburgischen Predigern schreibt er
(5. Okt. 1535; W. XVII, 2517): ,,Ich danke meinem Herrn Chri-
sto, der mich durch Euer Schreiben so hoch erfreuet und mein
Gemtith tiber Euch gestiirkt hat, dass ich nun darf eine starke
Hoffnung haben, unsere Concordie werde aufrichtig und bestén-
dig sein . .. Gehabt Euch wohl und seid versichert, dass ich so
viel an mir ist, alles treulich und fréhlich thun und leiden werde,
was zur Vollendung dieser Concordie moglich ist. Denn ich ver-
lange, wie vorgedacht, nichts sehrer, als dass ich dieses Leben
in Friede, Liebe und Eintracht des-heiligen Geistes mit Euch



Die Wittenberger Concordie. Luther und Bucer. 19

bald schliessermége.“oUndran die Prediger in Ulm schreibt er
(5. Okt. 1535; W. XVII, 2518): ,Ich nehme auch nicht nur die
Einigkeit des Geistes mit Euch gerne an, sondern danke Euch
auch, dass Thr mir durch Euer Schreiben eine grosse Zuversicht
gemacht habt, dass diese Concordie aufrichtiz und redlich ge-
meinet sei. Fahret nur fort in Christo, wie Thr angefangen habt,
treulich und wachsam die Sache bei den Euren zu treiben und
zu handeln, und zweifelt nicht, dass ich mit Gottes Hilfe alles,
was mdglich ist, thun und leiden werde, und will ich, so wahr
mich mein Herr Christus liebet, an mir nichts ermangeln lassen,
als der ich von Herzen gern vor meinem Tode diese Concordie
nach so langem Streit und Exilio unserer Eintracht in Christo
sehen mochte.”

Fiigt man nun diesen Aeusserungen Luther’s die Instrue-
tion hinzu, die er dem Melanchthon mit nach Cassel gegeben,
80 sollte man meinen, es l4ge auf’s klarste zu Tage, wie Luther
die Concordie verstanden wissen wollte. Dennoch sieht Nitzsch
(in seinem Urkundenbuch der ev. Union. 1853) die Sache etwas
anders an. ,,Hitte, meint er (p.63), Luth er nicht zu jener Zeit und
schon, da Melanchthon seine Instruction fiir dgs Casseler Ge-
sprich empfing, auch eine werdende Lehr-Union, eine Union bei
noch bleibenden abweichenden Meinungen flir eine irgendwie gtil-
tige und zu vollziehende geachtet, so hitte er nicht sagen kon-
nen: sie sind vielleicht aus gutem Gewissen mit dem anderen
Verstand gefangen, darum wollen wir sie gern dulden. Sind sie
rein, so wird der Herr sie wohl erretten. Dagegen bin ich auch
wahrlich mit gutem Gewissen mit dem anderen Verstand ge-
fangen, es wire denn, dass ich mich selbst nicht kennete, darum
dulden sie mich auch, wo sie es nicht kénnen mit mir halten.*
In diesen Worten ist allerdings ein sehr mildes Urtheil #ber die
Anderen gefillt, ein milderes als frither, wie das bei der Aus-
sicht auf Vereinbarung, die sich Luthern aufthat, auch natiir-
lich war; aber wie lassen sich denn die Worte Luther’s so
deuten, als sei er geneigt, eine Union bei noch bleibenden ab-
weichenden Meinungen einzugehen? Sind diese Worte Lu-
ther’s doch der Schrift entnommen, in der Luther dem Me-
lanchthon die Bedingungen vorzeichnet, unter denen man eine

x* ’



20 Die Wittenberger Concordie. Luther und Bucer.

Einigung eingehen konne, der Instruction n&mlich fir das Cas-
geler Gespriich, auf die wir bald zurickkommen werden, und
_ gibt uns doch Luther selbst den Commentar zu seinen Worten:
denn ganz unmittelbar an dieselben reihen sich diese an: ,,Wenn
sie aber bei ihrer Meinung in dem Punkt von der Gegenwart des .
Leibes Christi mit dem Brod bleiben wollen und bitten.wieder,
" dass wir doch einander dulden wollten; so will ich sie gar gerne
dulden in Hoffnung, dass wir kiinftig in eine Gemein-
schaft kommen mdchten. Indessen kann ich mit ihnen nicht
eines Glaubens und Sinnes sein. Wo aber eine weltliche Ein-
tracht gesucht wird, -so verindert selbige die Ungleichheit des
Glaubens nicht.“ Wo sagt nun. Luther damit, und darauf
kommt es doch an, dass er eine Union jetzt schon auf diese
Grundlagen einzugehen bereit sei? Es verhlt sich da wie mit
jenemBriefvonLuther,Jonas und Melanchthon anW.Link, .
von dem De Wette annimmt, dass er in den Anfang des Jahres
1531 falle. Da lesen wir (De Wette IV, 326), ,,weil Bucer (in
dieser Schrift) sich etwas weiter deklarirt, so sie dermassen leh-
reten, mocht es, unser Achts, wohl zur Concordie dienen: n&m-
lich, dass Christus wahrlich nicht allein bei der Seelen sei, son-
dern auch bei dem Zeichen Brods und Weins . . . Demnach was
.die Gottlosen empfahen, dieselbige Disputation suspendire dies-
mal.“ Auch diese Aeusserung ist nicht anders als so gemeint,
dass mit diesem Zugestindniss ein guter Anfang gemacht sei,
auf dem man weiter fortbauen kénne. Das Folgende mrd den
Beweis dafiir liefern.

Es war so weit gekommen, dass Melanchthon zu einer Zu-
sammenkunft mit Bucer in Cassel sich entschloss, und es ist uns
die Instruction aufbewahrt (d.d. 17. Dec. 1534; W. XVII, 2486),
welche Luther dem Melanchthon dahin mitgab. Aus ihr er-
kennen wir deutlich, wie wenig Luther in der Lehre etwas nach-
zugeben geneigt war. ,Zum ersten, sagt er, kdnnen wir in kei-
nem Wege zulassen, dass man von uns sollte sagen, wir hitten
von beiden Theilen einander nicht verstanden . . . Zum andern,
weil bisher diess der Zwiespalt gewesen ist, dass sie das Sacra-
ment allein ftir ein Zeichen, wir aber ftir den wahren Leib un-
sers Herrn Jesu Christi gehalten haben und also gar der Sachen

-



Die Wittenberger Concordie. Luther und Bucer. 21

uneins gewesen #ind: ditnkties mich in keinem Wege thunlich
sein, wenn man der Einigkeit zu gut eine neue und Mittel- Mei~
nung wollt stellen, also dass sie sollten zulassen, es wire der
wahre Leichnam Christi dabei und wir nachgeben sollten, es
- wiirde nichts gegessen, denn das Brod. Ich will jetzund des Ge-
wissens schweigen, wie sich das darein schicken wiirde. So
muss man dennoch diess auch bedenken, dass die Mittel-Meinung
in einem solchen Handel, der Jedermann betrifft, mancherlei Ge-
danken den Leuten machen und viel tausend Fragen und Opi-
nionen daraus entstehen wiirden, dass es -also viel sicherer ist,
dass sie bei ihrem Zeichen bleiben, wie vor; denn es wiirden
weder sie ihren, noch wir unsern Part, viel weniger wir beide
zusammen die ganze Welt auf diese Meinung bringen konnen,
sondern wirden die Leute nur reizen auf mancherlei seltsame
Gedanken. Darum ist mir-viel lieber, dass die Uneinigkeit in
diesen zweien Meinungen stecken bleibe, denn dass man Ursa-
che gebe zu mancherlei unzihligen Fragen, dadurch die Leute
zuletzt dahin kémen, dass sie gar nichts glaubten.“

Die Zusammenkunft Melanchthon’s mit Bucer in Cas-
sel fithrte zu einem befriedigenden Resultat. Bucer erklirte
sich zu dem Bekenitniss, ,,dass der Leib Christi werde wesent-
lich und wahrhaftiz empfangen, so wir das Sacrament em-
pfaben. Und dass Brod und Wein Zeichen sind, signa exhibi-
tiva, welche, so man reichet und empfingt, wird zugleich
gereicht und empfangen der Leib Christi. Und halten also,
dass das Brod und der Leib Christi ‘also bei einander sind,

- nicht mit Vermischung ihres Wesens, sondern als Sacrament und
dasjenige, so sammt dem Sacrament gegeben wird, quo posito
aliud ponitur. Denn weil man auf beiden Seiten hilt, dass Brod
und Wein bleibe, halten sie solche sacramentalem conjunctio-
nem.“ (Cf. Extrakt eines Schreibens Ph. Melanchthon’s an
den Churftirsten von Sachsen d.d. 15. Januar 1535, bei W.

- XVII, 2496.)

So wohl aber Luth er mit dieser Erklirung zufrieden war,
so ging er doch noch sehr vorsichtig an’s Werk. An den Chur-
firsten von Sachsen schrieb er (s. fin. Jan. 1535; W. XVII,
2496): ,Auf des Bucer’s Meinung, so M.-Philipp von Cassel



-

22 Die Wittenberger Concordie. Luther und Bucer.

hat bracht, ist,das/mein, Gutdiinken. Erstlich, weil darin vermel-
det, dass die Pridikanten wollen und sollen der Apologie oder
Confession gemiss lehren, kann und weiss ich solche Concordie
nicht ausschlagen fiir meine Person. Zum andern, weil sie deut-
lich bekennen, dass Christus Leib wahrhaftig und wesentlich im
Abendmahl im Brod gereicht, empfangen und gegessen werde

~ ete. Wo ihr Herz stchet, wie die Worte lauten: weiss ich auch

diesmal die Worte nicht zu strafen. Zum dritten, nun aber diese
Sache vom Anfang daher weit und tief eingerissen ist, dass bei
den Unsern noch zur Zeit schwerlich geglaubt wird, dass es jene
8o lauter meinen, als dic Worte dastehen und die Beisorge noch
gar ist, dass ihrer etliche unserem Namen und Glauben fast feind
seien, sehe ich fir nutz und gut an, dass man die Concordie
nicht so plétzlich schliesse, damit jene nicht ibereilet, und bei
den Unsern nicht eine Zwietracht sich errege ete.“ Und Me-
lanchthon schrieb an Brenz, indem er ihm den Aufsatz Bu-
cer’s zuschickte: ,, Lutherus etsi non plane damnat, tamen nondum
voluit pronuntiare. Fecit (putat) ut tibi quoque visum est expedire,
ut lempus in consilium adhibeamus. Jussus sum autem ad te et
alios multos scribere ¢t vestras sententias explorare: an tolerandos
esse judicelis sic sentientes ac docentes.”

Es kam endlich doch zur Zusammenkunft in Wittenberg,
auf der die Concordie geschlossen wurde. Wie da Lutherischer
Seits der Entschluss feststand, die bisherige Lehre festzuhalten,
beweist auch der Brief des Churfiirsten an seinen Canzler Britek.
s « « » Begehren auch hiemit, schreibt er, Ihr wollet Kraft dieses
unsres Befehls D. Martino und den anderen Theologis anzei-
gen, dass er auf unserer Augsburgischen Confession und Apolo-
gie, auch dem heiligen hochwiirdigen Sacrament des Leibes und
Blutes unsers Herrn Jesu Christi, bestindig bleiben und darob
fest halten und in keinem Wege und mit nichten auch in dem
wichtigsten Punkt und Artikel nicht weichen wolle ete.“ (W.
XVII, 2528.)

Ueber die Verhandlungen in Wittenberg selbst berichten
wir zuerst Einiges aus der Relation des Frdr. Myconius an
Veit Dietrich in Niirnberg (bei W. XVII, 25633). Da kurz zuvor
Schriften Zwingli’s und Oecolampad’s in der Schweiz ans-



Die Wittenberger Concordie. Luther und Bucer. 23

gegangen, waren; denen auch eine Vorrede Bucer’s beigefjigt
war, schien wenig Aussicht zu einer Vereinbarung, und als den-
noch Bucer mit den Seinen in Wittenberg erschien, war Luther
um 80 mehr darauf bedacht, alles abzulehnen, was die Concor-
die zu einer triiglichen hiitte machen konnen. Bei der ersten Zu-
sammenkunft mit Bucer und Capito erklirte er, ,er begehre
nicht mehr, denn dass eine wahre, standhaftige, rechte Einigkeit
unter uns méchte wiederum angerichtet werden. Aber weil neu-
lich mit Wissen und Willen Buceri die Episteln Zwinglii und
Oecolampadii in Druck ausgangen, dadurch viel gottlose,
greuliche, falsche Lehre ausgebreitet worden, damals auch des
Buceri Epistel gedruckt und tiber das noch andere Biichlein her-
vorkommen, darinnen die Lehre, die wir mit den Aposteln und
mit der Kirche vertheidigen, verworfen werde, so konne er nicht
sehen, wie eine bestindige, rechte Einigkeit moge gestiftet wer-
den unter denen, die so ganz widerwirtige Dinge lehren und
treiben, da wir ndmlich allhier gegenwiirtig ein anderes miissen
horen und reden und wiederum ein anders und gar ein wider-
wirtiges in den Biichern handeln ... Er hielt es aber dafiir, es
wire besser, man liesse die Sachen im vorigen Stand, darinnen
sie jetzt sei, beruhen und bleiben, denn dass man durch eine ge-
dichtete gefirbte Concordiam den Handel, der zwar arg und
bdose, hundertmal drger machete.“ Luther sagte dann, dass
wenn es zu einer rechten Einigkeit kommen sollte, zwei Dinge
vornémlich vonnéthen seien. Zum ersten, dass sie ihre fremde
Meinung, die nicht des Herrn Christi, der Apostel und der Kir-
chen sei, widerrufen solltgn. Zum andern, dass sie die wahre
Meinung hinfort mit ihnen einhelliglich lehren sollten. Er er-
innerte weiter, wie sie bisher allezeit je niher und niher ihnen
beigefallen und zu ihnen geméchlich wiederkehrt. ,, Denn erst-
lich hitten sie bekannt, das Brod des Abendmahls sei nicht aller-
dinge gleich wie ander Brod, noch der Wein wie ein gemeiner
Wein, sondern es wire eine Bedeutung und Memorial, ein Ge-
dichtniss des abwesenden Leibes Christi ete. Darnach wiren
sie noch niher gekommen, indem sie bekannt, der Leib Christi
und das Blut Christi sei gegenwirtig, doch geistlicher Weise,
das ist, er sitze zur Rechten Gottes, aber doch mache der Geist



24 Die Wittenberger Concordie. Luther und Bucer.

durchsein| Speeuliren und, Gedankén, dass der Leib dem Brode
und das Blut dem Weine gegenwirtig sei-. .. -Zuletzt kommet
ihr (sagt D. Lutherus) noch n#her zu uns, weil Ihr zu Coburg
frei mit mir bekannt und jetzt in etlichen Btichern eben dassel-
bige schreibet, das Brod sei der wahre, nattirliche , wesentliche
Leib Christi ete. und werde' empfangen mit dem Munde derer,
“denen es angeboten oder gegeben wird; doch also, wenn sie
gléubig und Jiinger Christi sind; aber wenn er den Ungléubigen -
gegeben werde, 8o sei es nicht mehr denn Brod und Wein. Und
also muss bei Euch.der Leib Christi sein, nicht aus Gewalt oder
Kraft Christi, der es also verordnet und gesagt hat, sondern
vielmehr aus Kraft unseres Glaubens und nach unsern Gedan-
ken, welche verschaffen, dass Christus, der zur Rechten des
Vaters ist, unserem Glauben gegenwirtig sei, so wir glauben;
so wir aber nicht glauben, so konne er nicht gegenwirtig sein,
sondern sei denen, die nicht glauben, nur ein leer bloss Zeichen.
Jetzt ist nun hier vonnéthen, auf dass keines Zweifels noch Arg-
wohns. Ursache zu heiden Then]en tibrig bleibe, dass Ihr und die
Andern mit Euch uns erklaret ob Thr ]ehret und haltet, dass
das Brod sei der Leib Christi, fir uns gegeben, und der Wein sei
“das Blut Christi, ftir uns vergossen aus Kraft und Einsetzung
Christi, der es also geordnet hat, es sei gleich der Diener, der
. es darreichet oder der es empfihet, wlirdig oder unwiirdig ete. .
‘Thr miisset ja auch bekennen, dass das Sacrament ohne Unter-
schied den Frommen und Bosen, den Glaubigen und Ungliubigen,
den Heiligen und Heuchlern, oder wie Paulus redet, den Wtirdigen
und Unwiirdigen gereicht und von ihnen empfangen werde . . .%
‘Bucer erkldrte darauf am folgenden Tag: ,,dass er vor dieser
Zeit etliche Dinge nicht genugsam klar und deutlich verstanden
habe, auch nicht genugsam rein und recht gelehret aber so bald
er’s recht gelernet und gefasset, habe er seinen Irrthum ver-
bessert, widertufeni und Unrecht bekannt, wolle auch nochmals
hinfort widerrufen und mit Mund und in Schriften und auf waser-
lei Weise ‘solches geschehen kénne, verneinen. Darnach was
anlanget die Erkl#rung der wahren Meinung von der wahrhaf-
tigen Gegenwirtigkeit des Leibes Christi in oder mit dem Brod
des Abendmahls etc., bekenne er fiir seine Person und auch an



Die Wittenberger Concordie. Luther und Bucer. 25

der Schweizér ind Plaureri Statt und Namen, dass das Brod im
Abendmahl sei wahrhaftig der Leib Christi und der Wein sei
wahrhaftig das Blut Christi und werden der Leib und das Blut
gegeben durch den Diener Christi, ohne Unterschied allen, die
es nehmen, es sei denn, dass die Einsetzung und Worte Christi
verfilschet werden. . . Wenn er aber sage, dass die Gottlosen -
den Leib nicht empfahen, so wolle er mehr nicht, denn diess
verstanden haben, dass wenn ein THrke oder Jude oder eine
Maus oder ein Wurm die Hostien, so die Papisten einsperren,
zernaget, dass solches allein dem Brod widerfahre, und sei nur
Brod und nicht der Leib Christi und geschehe auch solches nicht
am Leib Christi. Und nur dieses grobe, riumliche und nattr-
liche Essen des Leibes Christi habe er verliugnen wollen. Aber
das Essen, so nach der Einsetzung und Ordnung Christi geschieht,
bekenne und lehre er und wolle sie allezeit lehren. Nachdem
Luther diese Erklidrung entgegengenommen und die gleiche
Erklirung von den Gefihrten Bucer’s erhalten hatte, berieth er
sich mit den Seinen, die endlich gleich aus einem Munde antworte-
. ten: ,,wenn sie also, wie sie bekannt hitten, mit dem Herzen gliu-
beten, mit dem Munde bekenneten und hinfort also lehren wollten,
80 konnte man mit ihnen zufrieden sein. Jedoch sollten sie noch
einmal rund und klar aussagen, ob sie bekennen, dass eben das
Brod, das durch den Diener Christi mit den Worten Christi, der es
eingesetzt hat, den Unwiirdigen gegeben wird, sei wahrhaftig
der Leib Christi, wie der Name des Herrn, den ein Gottloser
wider das andere Gebot missbraucht, der Namen Gottes ist und
wird durch den Missbrauch nicht aufgehoben. ,,Da sie nun das
bekannten, fihrt Myconius fort, ist Friede und Einigkeit zwi-
schen uns, die wir beisammen waren, gemacht. Und haben
Capito und Bucer angefangen zu weinen, und wir haben zu
beiden Theilen mit gefalteten Hinden und gottesfiirchtiger Ge-
behrde Gott dem Herrn gedankt. Es ist ihnen auch befohlen
worden, sie sollten fiirsichtig und gem#chlich bei ihren Kirchen
die Gegenlehre, so die noch in etlichen Herzen steckte, hinweg-
nehmen und die gewisse wahre Meinung, die sie jetzt angehdoret
und bekannt hitten, vortragen. . Wenn auch diese Rede (die
Gottlosen empfahen den wahren Leib Christi) bei den Ihrigen



26 Die Wittenberger Concordie. Luther und Bucer.

und Verstindigen fiir unleidlich geachtet wiirde, sollten sie die-
weil das Wort brauchen, das Paulus brauchet, ndmlich die Un-
wiirdigen, und doch die Sache an ihr selbst recht erkliren oder
sollten fiir das Wort gottlos brauchen das Wort ungliubig ete.

Die Concordie in Betreff des Abendmahls lautete nun dahin:

I

,Sie bekennen, laut der Worte /renaei, dass in diesem hei-
ligen Sacrament zwei Dinge sind: ein himmlisches und ein irdi-
sches; demnach halten sie und lehren sie, dass mit dem Brod
und mit dem Wein wahrhaftig und wesentlich zugegen sei und
dargereicht und empfangen werde der Leib und das Blut Christi.

IL

Und wiewohl sie keine Transsubstantiation halten, auch
nicht halten, dass der Leib Christi localiter, das ist, riumlich
in’s Brod eingeschlossen oder sonst (bleiblich) beharrlich, ausser-
halb der Niessung des heil. Sacraments damit vereinigt werde;
8o bekennen sie doch und halten, dass (durch sacramentliche
Einigkeit) um sacramentlicher Einigkeit willen das Brod sei der
Leib Christi. Das ist, sie halten und glauben, dass mit samt
dem Brode wahrhaftig zugegen sei und wahrhaftig dargereicht
werde der Leib Christi ete. Denn ausserhalb dem Gebrauch und
der Niessung, so man nimlich das Brod bei Seite legt, und in
die Monstranzen oder Sacramentshiuslein einschleusst, oder in
Procession und Kreuzgingen umtrigt und zeiget, wie es im
Pabstthum geschieht, halten und glauben sie, dass der Leib
Christi nicht zugegen sei.

III.

Demnach halten sie, dass die Einsetzung dieses Sacraments,
durch Christum geschehen, kriftig sei in der Christenheit, und
dass sie nicht stehet oder liegt an der Wiirdigkeit dess, der es
reichet oder selber empfihet. Darum, wie St. Paulus sagt, dass
auch die Unwtirdigen das Sacrament niessen: also halten sie
auch, dass den Unwiirdigen auch wahrhaftig dargereicht werde

N |



Die Wittenberger Concordie. Luther und Bucer. 27

der Leib und das Blut|Christi-und dass die-Unwiirdigen solches
wahrhaftig empfahen, wo man des Herrn Christi Wort und Ein-
setzung halte. Aber solche empfahen’s zum Gerichte, wie St.
Paulus sagt: denn sie missbrauchen das heilige Sacrament, die-
weil sie es ohne wahre Busse und Glauben empfahen. Denn
das heilige Sacrament ist darum eingesetzt, dass es hezeuge,
dass allen denen, so wahre Busse thun, und sich wiederum
durch den Glauben an den Herrn Christum trésten, die Gnade
und Wohlthat Christi zugeeignet, sie dem Herrn Christo ein-

geleibet und durchs Blut Christi gewaschen werden.” (W,
XVII, 2529.)

Dass diese Concordie die Lehre Luthers, wie er sie jeder-
zeit gelehrt hat, enthilt, kann man nicht in Abrede stellen. Auch
tiber den Genuss der Unwtirdigen spricht sich dieselbe ganz der
. Lehre Luthers gem#ss aus. Und doch mtissen wir auf die Ver-
handlungen, welche in Wittenberg iiber den letzterwihnten Punkt,
den Genuss der Unwiirdigen, gepflogen wurden, noch einmal zu-
riickkommen.

Dass tiber diesen Punkt Bucer erst etwas anderer Meinung
war als Luther, geht aus den Verhandlungen deutlich hervor;
die Frage ist aber die, ob Bucer sich eines Besseren hat beleh-
ren lasseg oder ob Luther in diesem Punkt einige Nachgiebig-
keit getibt hat?

Um dartiber ein sicheres Urtheil zu gewinnen, mtissen wir
noch eine zweite Relation tiber die Verhandlungen in Wittenberg
herbeiziehen, die des Frankfurter Predigers Bernard.!) Diese nim-
lich weicht doch nicht ganz unbetrichtlich von der des Myconius
ab. Freilich aber fehlen uns alle Mittel, um die Frage, welche
Relation die treuere ist, zur Entscheidung zu bringen. Wihrend
ndmlich nach Myconius Bucer unter den Gottlosen, welche eitel
Brod und Wein im Abendmahl empfingen, Tirken oder Juden
zu verstehen behauptete, hat nach Bernard Bucer sich dahin er-
klirt, er meine unter denen, welche nur Brod und Wein empfin-

1) Bei Walch XVII, 2543,



28 Die Wittenberger Concordie. Luther und Bucer.

gen, ' die/ gar Gottlosen die auch den Worten des Sacraments
nicht glaubten“, ,solche, die dem Herrn sein Wort und Ordnung
im Sacrament verkehren; die gar keinen Glauben haben, son-
dern allein lassen Sinn und Vernunft zum Abendmahl bringen.
Der nicht unhedeutende Unterschied ist der, dass im einen Fall
die Gottlosen Ungetaufte, im anderen Fall Getaufte sind.

Dass in dem einen Fall Abendmahl an die Gottlosen kéme,
wire nicht recht denkbar gewesen,und da liesse es sich nun leicht
erkliren, warum Luther auf diesen Fall nicht ndher einging und
sich ag dem Bekenntniss genfigen liess,dass auch die Unwiirdigen
Leib und Blut Christi geniessen. Aber nach Bernard hat Luther
auch gegeniiber der in jener zweiten Relation abgegebenen Er-

- kldrung tiber die Gottlosen, erwiedert: ,Ihr streitet Euch allein
der Gottlosen halben: bekennet doch, wie der heil. Paulus sagt,
dass die Unwilrdigen den Leib des Herrn empfangen, wo die’
Einsetzung und Wort des Herrn nicht verkehrt werden, darob
wollen wir nicht zanken.“ Da lédsst sich nun nicht leugnen, dass
‘Bucer dieser nach Bernard abgegebenen Erklirung eine Deutung
geben konnte, welche der Auffassung Luthers zuwider war, die,
dass der wirkliche Empfang des Leibes doch von dem Glauben
des Empféngers abhéinge. Sollte man nun daraus, dass Luther
sich nicht weiter dess vergewisserte, wie es Bucer gemeint habe,
schliessen, dass er vor der wenigstens méglichen Differenz, wel-
che noch vorlag, die Augen verschlossen habe, um doch eine Ei-
nigung nicht linger zu hindern?

Man muss, um diese Frage zu beantworten, vor allem daran
erinnern, dass Luther in Wittenberg ausdrticklich von Bucer als
Bedingung einer Einigung forderte, er milsse von der Meinung zu-
riickkommen, als ,sei der Leib Christi nicht aus Gewalt oder
Kraft Christi, vielmehr aus Kraft unseres Glaubens und nach un-
seren Gedanken vorhanden“, und dass er zum Zeugniss dess be-
keénnen solle, ,,dass das Sacrament ohne Unterschied den From-
men und Bésen,den Glaubigen und Ungliubigen, den Heiligen und
Heuchlern gereicht werde“, und dass Bucer in der Concordie die-
ses Bekenntniss wirklich abgelegt hat. Luther hat also auf keinen

" Fall den Vorbehalt, den Bucer in Betreff der Gottlosen machte,
80 verstanden, dass der Meinung, als sei der Leib Christi nur aus

T



Die Wittenberger Coneordie. Luther und die Schweizer. 29

Kraft des, Glaubens yorhanden, damit Raum gegeben wire. In
der Sache selbst hat er also nichts zugestanden und nichts nach-
gelassen. Die einzige Nachgiebigkeit von Seite Luthers konnte
man dann darin finden, dass er darauf verzichtete, in Bucer wei-
ter noch zu dringen, dass er diesen Vorbehalt in Betreff der Gott-
losen fallen -lasse. Darauf konnte aber Luther unbeschadet der
Sache verzichten, weil er annehmen durfte, dass Bucer aus dem
Bekenntniss, das er in Betreff der Ungldubigen auf Grund dess,
dass der Empfang des Leibes Christi nicht von dem Glauben ab-
hiingig sei, gemacht hatte, nothwendig tiber kurz oder lang die
Consequenz auch in Beziehung auf ,die ganz Gottlosen“ ziehen
wiirde. .

So wird man also sagen dilrfen, Luther willigte in die Eini-
gung, weil die Oberlinder sich jetzt vollstindig zu seiner Lehre
bekannten. Er hat also das Bekenntniss zu seiner Abendmahls-
lehre als schlechthin -erforderlich zur christlichen -Bekenntniss-
gemeinschaft erachtet,’) und es ldsst sich nicht sagen, ,dass der
Drang nach Eintracht, entspringend aus dem Geftihl einer Ge-
meinschaft evangelischen Grundes, in der doch auch die Abwei-
chenden mit ihm stehen, ihn tiber die noch mtglichen Bedenken
in jenem letzten entscheidenden Augenblick der Verhandlungen
vollends hinweghob.2)

2. Luther und die Schweizer.

Erst nach dem Abschluss der Wittenberger Concordie be-
ginnen die Beziehungen Luthers zu den Schweizern. Sie knfipfen
sich an die Aufnahme, welche dieselbe bei den Schweizern fand.

Welcher Art war diese?

Die Wittenberger Artikel kamen zuerst nach Basel durch
Vermittlung der Strassburger, welche bemerkten, die Artikel ent-
hielten nichts Neues, sondern dritckten nur die Lehren Zwinglis,
Ockolampads, der Tetrapolitana und des letzten Basler Bekennt-
nisses aus; aber doch hinzufigten, auf den ersten Anblick scheine
es freilich, als ob die Artikel der Schweizerischen Meinung un-

1) Gegen Nitzsch, Urkundenbuch der ev. Union. Bonn 1853. p. 70.
2) Gegen Jul. Kostlin, Luthers Theologie. 1L Bd. p. 205.



30 ~ Die Wiqallm'ge'r Concordi-. Luather und die Schweizer

glinstig seien sie hitten, jedoch _eine andere Gestalt und Aus-
legung, die ihr nicht zawider laute.* Schon in Basel sah man
aber die Sache anders an und das erste Gutachten. welches dar-
tiber abgegeben wurde, zeigte den Unterschied zwischen der Lu-
therischen und der Schweizerisehen Meinung auf.!) Als die Strass-
burger davon horten, baten sie, man mige ihnen den Grynaeus
und Carlstadt senden, denen sie nihere Erliuterungen geben
wollten. Diese kamen und zogen nach achttigigem Aufenthalt be-
friedigt ab.2) Den Baslern aber waren ihre Bedenken, ob auch
Luther mit der Auslegung, welche in Strassburg den Wittenber-
ger Artikeln gegeben worden, fibereinstimmen wiirde, nicht ge-
hoben. Myconius und Grynaeus wurden jetzt nach Zirich und
Bern gesandt,um dieWittenbergerArtikel nebstden Erliduterungen
der Strassburger zu tiberbringen. In Ztrich beschloss man, mit
anderen Stiidten tiber die Sache zu berathen und verbot vorerst
den Predigern die Unterschrift. Ohngefihr die gleiche Stellung
nahm Bern ein. Basel schrieb dann auf Ansuchen von Bern einen
Tag nach Basel zur Berathung aus. Zu diesem Tag (d. 24. Sept.)
kamen auch Bucer und Capito. Die Strassburger gaben sich da
alle Mtihe, zu Gunsten Luthers zu stimmen, sie konnten aber die
Unterschrift der Wittenberger Concordie nicht erwirken. Man be-
schloss in Basel, abermals eine Zusammenkunft auszuschreiben.
In der Zwischenzeit wurden Synoden in Bern. Ztrich und an
anderen Orten gehalten. Auf allen sprach man sich misstrauisch
gegen die Wittenberger Concordie aus. Bei der dann in Basel
statthahenden Zusammenkunft (d. 12.Novbr.) schlugen die Ztiri-
cher vor, Luthern eine weitldufige Erklirung ihrer Meinung ein-
zusenden und man kam #iberein, an ihn mit einem freundlichen
Brief eine (von Bullinger frither schon entworfene) Erklirung

1) Oswald Myconius von Meléhior Kirchhofer. Zarich 1815. p. 266.
+8ie wollen, es sei der wabrhaftige Leib Christi mit seiner Substanz nicht al-
lein im gltubigen Herzen, sondern auch mit dem Brode verfeinert. Wir aber,
dass der Leib mit seinem wahren Wesen nicht allein im Brod, sondern auch
im glaubigen Herzen nicht sei, sondern die Frucht und der Brauch des
Weins allein wabrhaftig genossen, begriffen und empfangen werde von den
Gliubigen. Der Brauch ist aber, wahrlich erlost sein vom ewigen Tod durch
das Blut Christi, welches der Glanbigen einige Speis ist bis ins ewige Leben.“

2) Ibid. p. 267,

P N



-

Die Wittenberger Concordie. Luther tnd die Schv.veizer? 31

tiber das Amt und die Sacramente, so wie eine von Bucer ver-
fasste Auslegung der Wittenberger Artikel zu schicken, um dess
gewiss zu werden, ob Luther damit ibereinstimme und die Einig-
keit in der Lehre mit ihnen anerkenne.?)

Der Iuhalt der ersteren Erklirung war der: nach der von
Bucer ihnen gegebenen Deutung der Wittenberger Artikel diirf-
ten sie annehmen, dass dieselben dem Basler Bekenntniss (der
Helvetica prior, Basileensis posterior von 1536) conform seien:
denn hier wie dort halte man an der wahren Menschheit Christi
und seiner leiblichen Auffahrt in den Himmel fest, und bekenne
man, dass Christus im Abendmahl nur geistlich genossen werde.
Weil sie aber horen, dass man sie doch noch im Verdacht habe,
als lehrten sie nicht ganz recht vom Amt und Sacrament, so
wollten sie bei diesem Anlass sich niher dartiber erklaren.

Die Erklarung (tiber die Sacramente) geht nun dahin: die
Sacramente seien Symbole, welche unter sichtbaren Zeichen
himmlische Gaben darbéten und vor Augen malten, sie seien
also nicht blosse (nuda) Zeichen, sondern hitten auch bei sich die
himmlische Gabe, welche durch das Zeichen angedeutet werde.
Das Abendmahl versttinden sie dahin, dass Christus durch Brod
und Wein sich selbst zur Speise des Lebens darreiche, der vor-
nehmste Theil im Abendmahl sei also der Leib und das Blut
Christi, fir uns in den Tod gegeben. Im Abendmahl werde also
Leib Christi genossen, aber nicht in so crasser und fleischlicher
Weise, wie die Papisten lehrten. Demgemass liugneten sie also
mit ihren Vatern, dass der Leib Christi korperlich oder fleisch-
lich genossen werde oder dass er mit seinem Leib kdrperlich
und auf nattirliche Weise gegenwartig sei. Ebenso bekenneten
sie mit allen Vitern, dass Christus diese Welt verlassen habe,
zur Rechten Gottes sitze und von da nicht mehr in den irdischen
Stand herabgezogen werden dirfe, dass also die Gegenwart
Christi im Abendmahl nur eine himmlische und keine irdische
oder fleischliche sei, sie 14ugneten also, dass das Brod in den
Leib Christi verwandelt werde oder der Leib mit dem Brod auf

1) Die Erklarung Bullingers, declaratio confessionis Helveticae a Tiguri-
nis conscripta de ministerio et sacramentis, bei Hospinian Aistoria sacramen-

taria 11, 150.
' 4



32 oDie WitienbergertConcordi:. Lusher wad die Schrweiser.

eine andere al: zacramentale Weise einreschlosten sei. Hitten
s also mit den Vatern esagzt. das Brid s Zeicken oder Sym-
bol des Leibes Christi. s wollten sic das Jakin verstanden wis-
sen. daz Brod séf nicht der Leib Christi selbt. sndern sein
Zeichen. damit s¢i aber die Gezenwart Ceristi im Abendmabhl
micht in Abrede gestelit.

Diese decleratic kam erst im Februar 1337 darch Bueer in
Luther s Hinde. wihrend seines Aufenthaltes anf dem Sehmal-
kalder Convent. und erst im Devember antwortete er dea Schwei- |
zern darauf.'. Voran Liegen aber Aeusscrunzen Luther's diber
die declaratio. die erste in einem Privatsehréiben vom 17.Februar
an den Basler Biirgermeister. Darin geht Lather auf die Sache
selbst gar nicht ein. birtet den Birgermeister aber. ¢r moge da-
fir sorgen. dass die rubenden Vogel nicht wieder aufzescheucht
wiirden. Es solle der Eintracht nachgestrebt werder mit Geduld,
Sanftmuth. gutem Gesprich und sonderlich mit Getet vor Gott.

Die zweite Aeusserung findet sich in e¢inem Gesprich, das
Luther schwer erkrankt in Gotha mit Bucer und Lycostenes
gehalten. Aus ihm siebt man deutlich. dass Luther weit entfernt
ist von der Meinung, eine Concordie mit den Schweizern konne
sofort vollzogen werden, er meint vielmebr nur. sie mochten es
eben versuchen und ermahnt sie. aufrichtig und ehrlich zu Werk
gehen. Nach der Versicherung. dass er ein aufrichtiger Mensch
gei, der, wie er es im Herzen meine, mit dem Munde rede, be-
zeugt er ihnen, dass er fir seine Person mit den Leuten wohl
Geduld haben kénne und glaube, weil die Kirche so tief durch
sie verfihrt sei, konnten sie es so plétzlich nicht herausreissen,
und das Verderbte nicht sobald wieder gut machen, gibt ihnen
aber zu bedenken, dass er seine Leute nicht zu gleicher Geduld
bewegen konne. Auch das erkennt er an. dass ihre Leute frei-

1) Die fritheste Aeusserung von Seiten lutherischer Theologen mochte
die von Osiander und Veit sein, enthalten in einem Brief an die Narnberger
Prediger, d. d. 17. Febr. 1537. Sie schreiben: Bucerwn sinceriter nostrum
esse credo. Blaurerum minime. Nam Philippus ait, ewm dixisse, non posse se
consentire nobiscum. Practerea Basileensis Senatus ejusmodi literas ea de re ad

“&  Lutherum scripserunt, ut spes non sit, eos nostram sententiam suscepturos. Ita-
que dividuntur : pars obstinata manet. Corp. Ref. 111, 268.



Die Wittenberger Concordie. Luther und die Schweizer. * 33

lich auch nicht sobald zufrieden sein wiirden, wenn sie flugs an-
ders reden und lehren wollten, als sie zuvor gethan; da ver-
warnt er sie aber, dass sie ja nicht krumme Wege gehen méchten.
Sie sollen es heraussagen, dass sie geirrt hitten, ja nicht etwa
vorgeben, man hitte beiderseits einander nicht verstanden.
Konnten sie das aber nicht flugs und auf einmal thun, so mdgen
sie es in einem viertel, halben, ganzen Jahr thun. Er bezieht
sich dann noch auf den freundlichen Brief, den er an den Basler
Burgermeister geschrieben habe, und schliesst mit der Ver-
sicherung, wenn er am Leben bleibe, werde er den Leuten, die
ihm so freundlich geschrieben, auf’s treulichste und freundlichste
wiederum mit seiner Schrift dienen.

Diese Erkldrungen geben uns den Schltissel zum Verstéind-
niss des Briefes, den Luther am 1. December den Schweizer
Stadten geschrieben hat. Die ganze Sache schien ihm noch im
Werden, er will ihnen noch Zeit lassen. Er geht wohl von der
Annahme aus, dass unter den Schweizern jetzt viele sind, welche
guten Willen zu einer Concordie haben, er weiss aber auch, dass
es nicht an solchen fehlt, welche von ihren fritheren Meinungen
sich noch nicht losltsen kénnen. Darum beschriinkt er sich in
seinem Schreiben darauf, das wegzurfumen, was ihnen an seiner
Lehre anstdssig sein konnte. Er habe auch noch nie gelehrt,
schreibt er, dass Christus vom Himmel oder von der rechten Hand
Gottes hernieder und auffahre, noch sichtbarlich, noch unsicht-
barlich. Er bleibe auch fest bei dem Artikel des Glaubens: auf-
gefahren gen Himmel, sitzend zur Rechten Gottes, zukiinftig etc.
und lasse es gottlicher Allmacht befohlen sein, wie sein Leib und
Blut im Abendmahl uns gegeben werde. Er denke da keiner
Auffahrt noch Niederfahrt.

Das Schreiben zielt 'also nicht dahin  ab, die Bedingungen,
unter denen eine Concordie abzuschliessen sei, zu priicisiren, fiir
das Werk selbst verweist er auf die, denen die Sache befohlen
sei. — Dass das Schreiben so aufzufassen ist, erkennt man aus
dem Briefe, den Luther wie als Commentar zu seinem Schrei-
ben an Bucer richtete. d.d. Nicolai 1537.7) Er schreibt darin:
sch habe alles auf Euch und den Capito geschoben, da ich keine

1) Bei Walch XVII, 2503.
3

-



34 * Die Wittenberger Concordie. Luther und die Schweizer.

andere Ursache gehabt, so friedlich und freundlich zn schreiben*;
meint auch, er habe wenigstens deutsch und redlich herausge-
sagt, dass ihm das lateinische Bekenntniss der Schweizer nicht
8o gefalle, als das deutsche der Stidte, sonderlich vom Sacra-
ment des Altars.

Als dann die Schweizer in der gemeinsamen Antwort, wel-
che sie auf einer Versammlung zu Ziirich (vom 29. April bis 4. Mai)
beschlossen hatten, erklirten, sie konnten unter der Voraus-
setzung, dass Luther mit den tibersendeten Bekenntnissen zufrie-
den sei, nicht anders finden, als dass man jetzt einig sei, lautete
Luthers Antwort (9. Juni 1538) nicht dahin, dass er jetzt die Con-
cordie als abgeschlossen betrachte. Er erwihnt nur wieder des
Einen Punktes, worin er Einigkeit sche, des, dass keine Nieder-
fahrt und Auffahrt Statt habe und gleichwohl der wahrhaftige
Leib ete. unter Brod und Wein empfangen werde, verweist aber
fir das Uebrige auf Bucer und Capito und fordert die Schweizer
auf, das Werk der Einigung weiter zu fordern.

Dass er noch nicht an eine zum Abschluss reife Concordie
dachte, beweist endlich auch der dem Antwortschreiben an die
Schweizer vorangehende Brief an Bullinger wom 14. Mai 1535.
Er dussert daunverhohlen seine Missbilligung der kurz zuvor von
Bullinger veranstalteten expositio ch. fidei von Zwingli, und sagt:
Vos fortassis creditis, nos errare .. certe nos etiam non possumus
vestra omnia probare, nisi conscientiam nollemus onerare. — S0
schreibt doch nicht, wer da meint, die Concordie sei bereits reif.

Wie l4sst sich Luthers Verhalten zu den Schweizern erkliren?

Schweizerischer Seits wurde und wird gesagt, Luther sei um
diese Zeit zu einer Concordie geneigt gewesen, obgleich er wusste,
dass sie seine Lehre nicht in vollem Umfang theilten. Ueber die-
sen Punkt habe er sich nicht tiuschen kénnen. Die Basler con-
fessio, wie auch die declaratio habe zu deutlich ausgesagt, dass
man in der Schweiz keine leibliche Gegenwart von Christi Leib
und Blut im Sinne Luthers annehme. Einen Fortschritt in diesen
Bekenntnissen habe Luther nur darin finden konnen, dass sie
Brod und Wein nicht wie Zwingli (oder wie wenigstens Luther
den Zwingli deutete) fiir leere Zeichen hielten. Daran aber habe

g damals gentigen lagsen,



Die Wittenberger Concordic. Lutherund die Schweiser. 35

Auch Kostlin, der fibrigens sehr vorsichtig zn Werke geht,
meint, Luther sei doch gegen die Schweizer nachsichtiger ge-
wesen, als vor Abschluss der Concordie gegen die Oberldnder.
Ihnen, den Schweizern, habe Luther die Hand der Versohnung
und des Friedens reichen wollen, wihrend sie noch abwi-
chen, in der Lehre von der leiblichen Gegenwart sowohl als in
Betreff des Genusses der Unwiirdigen, eine Eintracht sei ihm
also trotz dieses Unterschiedes als nicht unmdglich erschienen.
Und Kostlin weiss sich das nicht anders zu erkldren als entwe-
der aus einer Anwandlung gutmfithiger Schwiche, welche den
sonst so scharfen Blick Luthers geldhmt und seinen sonst so fe-
sten Willen gebrochen habe, oder aus dem Geftihl und Bewusst-
sein,dass jetzt doch die Uebereinstimmung im Grundwesentlichen
den Unterschied in demjenigen Lehrpunkt, worin jene noch nicht
der vollen Wahrheit Recht geben, iberwiege. Kdstlin entschei-
det sich fiir das Letztere.?)

Wir konnen ihm nicht beipflichten.

Luther mag immerhin einen Werth darauf gelegt haben,dass
die Schweizer, indem sie eine objektive himmlische Gabe zum
Wesen des Sacraments machten, fiber Zwingli hinausgegangen
seien, aber warum sollte er bei den Schweizern sich daran haben
gentigen lassen, wihrend es ihm bei den Oberlindern nicht ge-
niigt hatte; warum sollte er, der ganz kurz vorher sich bei den
Oberléindern so genau zu versichern gesucht hatte, ob sie doch
nicht etwa nur in Worten sondern auch in der Sache mit ihm
tibereinstimmten, und, der den Oberlidndern nichts nachgelassen
und die Concordie mit ihnen erst abgeschlossen hatte, nachdem
sie auch den Genuss der Unwiirdigen zugestanden hatten, warum
sollte er, der unmittelbar vorher in die Schmalkalder Artikel das
Bekenntniss von dem Empfang des Leibes auch von Seite der
bosen Christen aufgenommen und damit dargethan hatte, wie
eng ihm diess mit dem Bekenntniss von dem wahrhaftigen Leib
Christi zusammenhinge; warum sollte er, im geraden Wider-
spruch mit dem allem, es mit den Schweizern so leicht genommen
haben? Mochte er auch annehmen, dass die Annahme einer ob-

1) Luthers Theologie II, 212 ff.
. 3‘



36 - Die Wittenberger Concordie. Luthef und die Schweizer.

jektiven himmlischen Gabe den Grundunterschied gegentiber dem
Zwinglianismus bilde, so musste er doch erst gewiss werden, ob
die Schweizer diese himmlische Gabe auch in seinem Sinn ver-
standen, und er hatte obendrein, wenn er ihre Erklarungen dar-
auf hin ansah, Grund genug daran zu zweifeln.

Wir glauben darum, Luthers Verhalten anders erkliren za
miissen. So. Luther glaubte nur, dass die Schweizer auf dem
Weg seien, zu der rechten Lehre zu gelangen. Das hat er sich
von Bucer einreden lassen und dem Bucer tiberldsst er es, die
Schweizer zu diesem Ziel zu fithren. Man darf da nicht tber-
sehen, Luther fihrt nicht selbst die Verhandlungen mit den
Schweizern. Freilich wenden sich diese an ihn, und man kann
nicht leugnen, dass seine Antwort an sie in ihnen den Glauben
erwecken konnte, er sei zu einer Concordie auf Grund der von
ihnen gegebenen Erklirungen bereit. Da lief aber ein Missver-
stindniss mit unter, an dem Bucer und nicht Luther Schuld ist,
Bucer, weil er weder Luthern offen von dem wirklichen Stand
der Dinge in der Schweiz unterrichtete, noch den Schweizern of-
fen sagte, welches die Stellung Luthers zur Sache sei. Luther
antwortete so, wie er antwortete, in dem Gedanken, Bucern sein
Werk, die Schweizer zur Annahme seiner Lehre zu bewegen,
zu erleichtern. Dass das moglich wére, konnte Luther damals
glauben. Die Sache stand ja so. Erst war Luthern die Lehre
Zwinglis entgegengetreten,dass Brod und Wein nuda signa seien.
Jetzt betheuerten alle Schweizer, sie glaubten an eine reale Ge-
genwart Christi beim Abendmahl. Sie behaupteten freilich, das
sei von jeher auch Zwinglis Lehre gewesen, aber Thatsache war
doch zum wenigsten, dass die Schweizer die reale Gegenwart
mehr hervorhoben, und Luther konnte das als ein Werk Bucers
betrachten. Hatte Bucer sie so weit gebracht, so konnte er sie
auch noch weiter bringen. Diesen Gang der Dinge wollte Luther
nicht storen, darum bestétigt er ihnen nur, dass sie mit Recht bei
ihm nicht die Vorstellung suchten, dass er einen descensus und
adscensus Christi beim Abendmahl lehre. Bucer hatte ihm ja im-
mer gesagt, die Schweizer hitten falsche Vorstellungen von sei-
ner Lehre von der Gegenwart Christi, und machten sich nur
schwer von denselben los.



Die Wittenberger Concordie, Luther und die Schweizer. 37

Gewiss wiirde Luther sich anders zur Sache gestellt haben,
wenn er eine klare Einsicht in den Stand der Dinge in der
Schweiz gehabt hitte. Woher hiitte er diese aber haben sollen?
Bucer allein hitte ihm klaren Wein einschenken kdénnen, der
aber that es nicht.

Es wird hier der Ort sein, einen Blick auf die Verhand-
langen Bucers mit den Schweizern zu werfen.

In der Schweiz trug man doch schwer an dem Zerwiirfniss
mit der deutschen Kirche, am schwersten trugen daran die Politi-
ker, welche es gern gesehen hétten, dass die Schweiz sich an den
Schmalkalder Bund angeschlossen hitte. So lange aber Zwingli
lebte, war auf eine Ausgleichung nicht zu hoffen. Das wurde Bucer
bald inne, und gab seine Bemtthungen bald auf. Anders wurde
es nach dem Tod Zwinglis und Oekolampads. Die unsichere
Lage, in welche die protestantischen Cantone durch den Tag bei
Cappel gekommen waren, hatte das Verlangen, in den Schmal-
kalder Bund aufgenommen zu werden, verschiirft, und damit
auch eine Geneigtheit erzeugt, eine Ausgleichung in der Lehre -
vom Abendmahl zu versuchen: denn ohne diese war ja an ein
Eintreten in den Schmalkalder Bund nicht zu denken. In der
Schweiz richtete man nun sein Augenmerk auf die Strassburger,
als auf diejenigen, welche am geeignetsten waren, eine solche
Ausgleichung anzubahnen, und gab ihnen seinen Wunsch zu er-
kennen. Nattirlich dass Bucer sich nicht zweimal auffordern liess.

Jetzt also begannen seine Versuche einer Vermittlung.

Da ist zuvorderst zweierlei zu constatiren. Einmal, dass die
Schweizer von der Voraussetzung ausgingen, Bucer sei in der
Lehre ganz mit ihnen conform, und dass sie durch die Versiche-
rung Bucers dazu berechtigt waren. Er hat, auch nachdem seine
Verhandlungen mit Luther léngst im Gange waren, es ihnen ge-
genitber nie Wort gehabt, dass eine Wandelung in seiner Ueber-
zeugung vorgegangen sei, war vielmehr stets bemtfiht, den oft in
ihnen auftauchenden Verdacht abzuwehren.

Dann, dass wenigstens die Schweizer, in deren Hénden die
Entscheidung lag, festestens entschlossen waren, eine Concordie
nie mit Preisgebung ihrer Lehre einzugehen; dass es ihnen um
eine aufrichtige und ehrliche Verstindigung mit Luther zu thun



. L4 M

r
a8 Die Wittenberger Concordie. Luther und die Schweizer.

war; und dass sie eine Coneordie verschmihten, welche etwa nur
aof Grund von mehrfach deutbaren Ausdricken hitte zu Stande
kommen konnen. Mit Letzterem war ihnen sehon Zwingli vor-
angegangen. Dieser hatte wohl wahrgenommen, dass schon die
Tetrapolitana eigentlich nur den Gegensatz zu verdecken suchte,
und sich tiber diese in folgender Weise gedussert:*) ,Wir verwer-
fen und tadeln in keiner Weise dieses Bekenntniss, sondern ach-
ten und halten dasselbe fiir christlich recht und gut; — dass wir
aber von dem wesentlichen und klaren Verstand der Worte:
»das ist mein Leib“ ete., wie er bei uns erhalten und bisher ge-
lehrt und gepredigt worden ist, abstehen und uns zu einer dunk-
len und zweideutigen Formel verleiten lassen sollen, konnt Ihr
nicht von uns verlangen, indem wir uns dadurch dem Schein aus-
setzten, als wiren wir bisher im Irrthum gewesen und als hitten
wir etwas Unwahres behauptet. .. Wenn Ihr uns berichtet, dass
Ihr die Worte des Strassburger Bekenntnisses, dass Christus uns
im Abendmahl seinen wahren Leib und sein wahres Blut zu einer
Speise der Seele wahrhaft zu essen und zu trinken gebe, nicht so
verstehen konnt, als wiirde dadurch das Papstthum und das Lu-
therthum wieder aufgerichtet, so konnen wir doch nichts anderes
finden, als dass man unter dem ,zu essen geben* das ,Darrei-
chen“ verstehe und so die Seligkeit wieder von dem darreichen-
den Priester, wenn auch nicht jetzt, doch in der Folge abhdngig
machen wird. Wir leben aber nicht allein der Gegenwart und
uns selbst, sondern auch den folgenden Zeiten und Menschen,
und 8o wir jetzt nicht die Wahrheit bekennen wollen, was fir

- eine Verwirrung wirden wir fiir die nachkommenden Geschlech-
ter bereiten?“

An diesem Grundsatz hielten die Fiihrer nun wirklich als
an einem Vermichtniss ihres Reformators fest.

Noch im Jahr 1533, nachdem Bucer (im Mai) in Ziirich ge-
wesen war, um sich von dem Verdacht, als wire er in das lu-
therische Lager tibergegangen, zu reinigen, und da geltend ge-
macht hatte, dass nach seiner Ueberzeugung Luther und Zwingli
mehr in Worten als in der Sache auseinandergingen, bezeugten

1) H. Zwingli von R. Christoffel. Abth. I, 829,

B



. b3
e P

¥ :
Die Wittenberge? Concordie. Luther und die Schweizer. 39

ihm die Ztiricher; dass sie von Luthers Lehre anders hielten, wie-
sen ihm auch aus dessen Schriften nach, dass sie Grund dazu
hétten, und schrieben ihm: ,wir sind fest entschlossen, dabei (bei
ihrer Lehre) zu beharren, bis wir aus heil. Schrift eines Besseren
belehrt werden. Wir bitten Dich dringend, dass Du nicht weiter
versuchst, jemand davon abzubringen und zu einer dunkleren
unserer Kirche nicht durchgehends zusagenden Ausdrucksweise
zu verleiten. Zu Allem, was zum Frieden dient ohne Nachtheil
- der Wahrheit, wollen wir doch gar gerne die Hand bieten.“*) Den
Versuch, die Schweizer glauben zu machen, dass Luther nur in
Worten, nicht in der Sache anderer Meinung sei als Zwingli und
dass beide Reformatoren einander nur missverstanden hitten,
musste er daher bald aufgeben.?) Er griff dann zu dem anderen
Mittel, dass er den Schweizern einredete, Luther kime von dem
Verdacht nicht los, dass sie gar keine Gegenwart Christi im
Abendmahl annidhmen und die Sacramente ihnen nur nuda signa
seien. Er drang in sie, in ihren Bekenntnissen die Gegenwart
Christi stirker hervorzuheben und darauf ging man in der Schweiz
auch ein und konnte darauf eingehen, ohne die bisherige Lehre
za verliugnen: denn man behauptete ja immer, Zwingli hahe
stets eine Gegenwart Christi beim Abendmahl gelehrt und man
habe ihn missverstanden, wenn man seine Lehre dahin gedeutet
habe, dass die Sacramente nur leere Zeichen seien. Freilich aber -
sprachen sie von dieser Gegenwart nie anders als von einer
geistigen.
Das Letzte, was Bucer erreichte, war, dass man in der
Schweiz ein neues Glaubensbekenntniss abfasste, die Helvetica
prior sive Basileensis posterior confessio fidei®) und sie ihm mit

1) Hosp. IT, 128.a. H. Bullinger von Carl Pestalozzi 1858. p. 173.

2) Er hatte es so dargestellt: Zwingli habe Luthern so verstanden, als
ob dieser eine localis inclusio corporis Christi in pane lehre, und habe im
Eifer gegen diese Lehre so gesprochen, dass ihn Luther dahin verstanden
habe, als laugne er iiberhaupt die Gegenwart Christi im Abendmahl. Dem sei
aber nicht so gewesen. Zwingli habe so gut wie Luther eine Gegenwart Chri-
sti geglaubt, nur iiber das Wie? derselben seien beide verschiedener Meinung
gewesen, die Frage darnach aber kénne man auf sich beruhen lassen.

3) Sie wurde im Januar 1536 entworfen und im Mérz d.J. ratificirt. Ihre



40 Die Wittenberger Concordie. Luther und die Schweizer,

nach Eisenach gab, wo die Unterredung mit Luther statthaben
sollte, um sie Luthern zu ernstlicher Erwigung zu #ibergeben.
Auf die Fassung der Abendmahlslehre hatte Bucer mit einge-
wirkt und auf sein Andringen hatte man mehrere Ausdriicke
in das Bekenntniss eingertickt, auf welche Luther einen Werth
legte.!) Diese confessio betonte allerdings die Gegenwart Christi
im Abendmahl viel stirker, als es frither geschehen war. Dasselbe
wird eine mystische Speise genannt, ,.in welcher der Herr seinen
Leib und sein Blut, d.h. sich selbst den Seinen wahrlich darbie-
tet, dass er je mehr und mehr in ihnen und sie in ihm leben.*
Aber es ist darin doch nichts gesagt, was nicht dem Schweizeri-
schen Bekenntniss gem#ss gewesen wire. Es wird darin eine
naturalis unio und eine localis inclusio abgewehrt, das Abendmahl
wird ein spirituale pabulum genannt.

Und dennoch war Bucer mit diesem Bekenntniss sehr wohl
zufrieden und reiste damit voll froher Hoffnungen nach Eisenach.
Man beachte nun wohl, dass der Abfassung und Empfangnahme
dieser Confession die Zusammenkunft Bucers mit Melanchthon
in Cassel vorangegangen war, und rufe sich die von uns mitge-
theilte Instruction ins Ged#chtniss, welche Luther dem Melanch-
thon mitgegeben hatte; man nehme hinzu, dass, noch bevor die
Schweizer Theologen zur Entwerfung dieser Confession zusam-
mengetreten waren, Bullinger dem Bucer zum voraus erkldrt
hatte, ,,er solle sich nicht schmeicheln, die Schweizerische Kirche
je zur lutherischen Lehre hintiberzuziehen, nie und nimmer wiir-
den sie eine solche Vereinigung eingehen, und ebensowenig eine
Vereinigung durch doppelsinnige Redensarten erkaufen*;2) und
man nehme endlich hinzu, dass die Schweizer sich standhaft wei-
gerten, dem Bucer, wie er es wiinschte, Gesandte mit nach Ei-
senach zu gehen, weil sie sich nicht iberreden konnten, Luthern
nahe genug gekommen zu sein, um auf eine Einigung mit ihm

Geschlchte in Niemeyer collectio confessionum in ecclesiis reformatis publi-
carum. Praefat. XXXIII.

1) Quas formas Lutherus requirit, eas ut in nostram confessionem — ex-
presse insereremus, Bucerus et Capito obtinuerunt. Sperant posse his Lutherum
placare. Gryn. ad A. Blaar. 7. Febr. bei Kirchhofer, Oswald Mycomus p. 242,

2) Bullinger von Pestalozzi p. 184.



Die Wittenberger Concordie. Luther uud die Schweizer. 41

hoffen zu kinnen,, Beachtet man dies alles, so wird man sich der
Ueberzeugung nicht verschliessen konnen, dass Bucer weder ge-
gen Luther noch gegen die Schweizer wahr war. Er muss ge-
glaubt und gehofft haben, Luthern durch Ausdriicke, welche de-
nen, die er (Luther) selbst brauchte, moglichst conform waren,
befriedigen, d. h. tiuschen zu konnen, denn das war die Taktik,
von der er nie abgelassen hat.') Und er hat ihn getiuscht, nach
unserer Ueberzeugung nicht zwar so, dass Luther das Schweize-
rische Bekenntniss als dem seinigen conform ansah, wohl aber
80, dass Luther in dem Bekenntniss gleichsam ein Angeld sah,
das ihn hoffen liess, die Schweizer wiirden sich auch noch eines
weiteren belehren lassen. Hitte aber Bucer Luthern offen und
ehrlich gesagt, wie entschlossen die Schweizer wiren, bei ihrer
Lehre zu verbleiben und wie genau sie die Differenz zwischen
ihrer Lehre und der Luthers kannten, hétte er ihm nur allein jene
zuletzt von uns angeftihrte briefliche Aeusserung Bullingers an ihn
mitgetheilt, so hitte Luther gewusst, dass er von den Schwei-
zern so weit wie je entfernt war. Und wiederum: hitte Bucer den
Schweizern auch nur aufrichtige Mittheilung von den Verhand-
lungen in Cassel gemacht und von der Instruktion, welche Lu-
ther dem Melanchthon dahin mitgegeben hatte, sie hitten die
confessio Helvetica weder abgefasst noch an Luther eingesendet.

In dem Bestreben, beide Theile zu tiuschen, fuhr aber
Bucer auch nach dem Abschluss der Concordie fort. Luthern
liess er bei seinem Scheiden aus Wittenberg in der Meinung,
ganz seiner Lehre zugefallen zu sein, und die Verzogerung der
Annahme der Concordie legt er nur dem Schweizer Charakter
zur Last, der nicht gern nachgebe.?) Dass man in der Schweiz
die Wlttenberger Artikel auf wiederholten Conventen darauf hin
gepriift hatte, ob sie wirklich mit der Lehre stimmten, welche
man in der Schweiz jederzeit festgehalten habe, davon schreibt

1) Schreibt doch Bucer schon am 12. Dec. 1531 an Blaurer: [l victoriae
avidi palam in ecclesiis suis usque ad mare Balticum ebuccinarunt, me in viam
rediisse, errorem recantasse, solemnesque ab ecclesiis gratias agi Deo institue-
runt. Lutherus ipse persuasit sibi nos erroris poenitere, sed per plebes nosiras
non audere apertam palinodiam canere. cf.Kn-chhofer, 0. Myconius. p 175. Anm.

2) Kirchhofer, l.c. p.274.



42 Die Wittenberger Concordie. Luther und-die Schweizer.

er Luthern kein Wort: Gleich den Baslern aber, denen er die
Wittenberger Artikel zuerst schickte, versicherte er, dass diese
Artikel nichts Neues enthielten und nur die Lehren Zwinglis,
Oekolampads, die Confession der 4 Stidte und des letzten Basler
Bekenntnisses ausdriickten; nur ftigte er noch hinzu, dass es zwar
auf den ersten Anblick scheine, als ob die Artikel der Schweize-
rischen Meinung ungtinstig seien, allein ,sie hitten doch eine
andre Gestalt und Auslegung*, die ihr nicht zuwider laute.!) Das
sucht er nun in dem Schreiben an die Basler 2) des Néiheren dar-
zulegen, und da unternimmt er es sogar, sein an Luther getha-
nes Bekenntniss von dem Genuss der Unwiirdigen der Lehre
der Schweizer anzupassen. Man miisse so lehren den Wieder-
tdufern gegentiber, unter den Unwiirdigen seien aber nicht die
ganz Gottlosen zu verstehen, sondern nur die, welche den Wor-
ten des Herrn glaubten, aber diese Gabe Gottes nicht recht be-
trachteten. Diese empfingen zwar beides, Brod und Leib, weil
sie aber nicht recht geniessen, werden sie der lebenmachenden
Speise nicht vollkommen theilhaftig.

Das blieb Bucers Haltung in allen Verhandlungen, welche
er noch mit den Schweizern pflog.?) Von diesen haben wir

1) Kirchhofer 1. c. p. 264. 2) Hospin. II, 149,

3) Hundeshagen (die Conflicte des Zwinglianismus, Lutherthums und Cal-
vinismus in der Bernischen Landeskirche v.1532—1558. 1842. p.60) fasst die
Aufgabe, welche Bucer sich stellte, so zusammen: ,Er musste sich angelegen
sein lassen: erstlich zu verhtten, dass Luther nicht die Pietit der Schweizer
und ihr Nationalgefiihl durch grobe Ausfille gegen den als Mértyrer fur die
Sache des Protestantismus auf dem Feld der Ehre gefallenen Zwingli ferner
verletze; zweitens die Schweizer zu vermogen, ihre Terminologie in der
Abendmabhlslehre so zu modificiren, dass sie nicht mehr jegliche Interpreta-
tion nach Luthers Meinung hin absolut ausschloss; drittens dieselben in Be-
ziehung auf manche zu Wittenberg aus dem Papstthum beibehaltene dussere
Gebréuche duldsam zu stimmen; viertens die Magistrate in der Ansicht zu be-
festigen, dass es sich itberall nur um Worte, nicht um Sachen handle. . . Das
Zweite war auch nichts weniger als leicht, aber doch nach dem Zeugniss der
Erfahrung eher erreichbar und damit auch die tbrigen Punkte im Zusam-
menhang; das Ganze aber fiir alle Fille eine hochst delikate Sache. Das
Grosste wurde hier von scheinbar Kleinem, Persénlichem in seinem Erfolg
durchaus abh#ngig; wirklich vorhandene grundverschiedene Anschauungs-
weisen sollten durch doppelsinnige Formeln verkleidet werden, durch deren

™



Die Wittenberger Concordie. Luther und die Schweizer. 43

schon \anerkannt; dass/sie/sich alle Milhe gegeben haben, dess
gewiss zu werden, ob die Wittenberger Concordie von Luther in
ibrem Sinn verstanden werde. Darum hatten sie ihre letzte Bas-
ler Confession Luthern zugeschickt, und hatten sie im Mai 1538
sich mit Umgehung Bucers unmittelbar an Luther gewendet, um
von ihm zu héren, ob er die Concordie wirklich in ihrem Sinn
auslege: denn gegen Bucer waren sie stets aufs neue misstrauisch
geworden. )

Erwigt man das alles,so wird man nicht anstehen konnen,die
Schuld an dem Missverstdndniss zwischen Luther und den Schwei-
zern dem Bucer zuzuschreiben. Dieser hat weder den Schweizern
noch Luthern den wahren Stand der Dinge bekannt. Man mag

Umbiillung die Differenzen doch immer wieder hervorzubrechen suchten; ein
wahrhaft vermittelndes Element war noch nicht aufgefunden; auf beiden,Sei-
ten haftete die Reflexion bei der tiberwiegenden Mehrzahl noch an den Ex-
tremen, — eine Sachlage, in welcher fiir einen eifrigen Vermittler mit unver-
schrankter Ehrlichkeit offenbar nur schwer durchzukommen war. Bekannt-
lich lag denn auch hier die Klippe, an welcher am Ende alle bereits von Bucer
errungenen Erfolge wieder zu scheitern Gefahr liefen. Sein gewiss wohlge-
meinter irenischer Eifer verstrickte ihn in ein Gewebe von Téuschungen nach
beiden Seiten hin, welche der leichteste Zufall aufzudecken vermochte und
zuletzt wirklich aufdeckte, und wodurch nicht nur die von ihm verfochtene
Sache, sondern auch sein persénlicher Credit einen schweren Schaden erlitt.*
1) Dafiir nur einzelne Beispiele: Pellican schrieb, als er von Strassburg,
wo 80 eben Bucer und Capito aus Wittenberg angekommen waren, an einen
Freund in Wittenberg: , Wir danken Euch dafiir, dass Ihr so redlich und auf-
richtig und doch einmal die Wahrheit klar geschrieben und wie es um das
Werk der Concordie bewandt angezeigt habt, welches Bucerus viel anders
nun léngst und zum dfteren uns und unserer Obrigkeit und den Stddten in
der Schweiz hat fiirgelegt und uns iiberreden wollen, Lutherus halte es nun
mit uns. Wir haben ihm aber hergegen das Widerspiel aus Lutheri Biichern
weisen miissen, welches unsre Obrigkeit selbst angehort, Und weil Bucerus
uns antwortet, es urtheilte sich jetzt anders und D. Luther wére linder worden
und mit uns und unserer Lehre wohl zufrieden, haben wir ihm bisher noch
nicht konnen Glauben geben. (Historie d. Sacramentsstreits etc. 1591 p. 394.)
Und Bullinger schreibt, nachdem ein am 19. Januar 1537 von Bucer an Luther
geschriebener Brief, worin er sich ganz mit Luthers Lehre einverstanden er-
Kklérte und iiber die Schweizer Lehre geringschétzig sich #usserte, in Umlauf
gekommen war: ,Du hast aus Bucers Schreiben nun ersehen, was er fir Strei-
che macht und wie er uns an der Nase herumfiihrt. Leider erfubr ich zu spit,
was ich schon lange bang besorgte. . .  (Bullinger von Pestalozzi p. 200.)



44 Die Wittenberger Concordie. Luther und die Schweizer.

es filr ein| Ungltickerachten, dass Luther nicht, wie es die
Schweizer zuletzt wilnschten, auf unmittelbare Verhandlungen
mit ihnen eingegangen ist, aber auch daran war Bucer Schuld,
der, wihrend er die Schweizer in dem Glauben zu erhalten
suchte, Luther sei mit ihrem Bekenntniss zufrieden, Luthern in
der Meinung erhielt, es werde ihm, wenn man ihm nur Zeit lasse,
noch gelingen, die Schweizer zu seiner (Luthers) Lehre herum-
zubringen. ,

Ein Apologet Bucers konnte nun aber etwa sagen, Bucer
habe eben Ungliick gehabt. Bevor er sein Ziel erreicht, sei Luther
losgebrochen und daran sei nun alles gescheitert. Zum Beleg -
dieser Behauptung konnte man sich dann darauf berufen, dass
in der That lutherische Ansicht vom Abendmahl in der Schweiz
um sich gegriffen hatte und dass, wenn Luther léinger an sich
gehalten hitte, Bucer das hitte ausbeuten konnen.

So war es vor allem in Bern. Dort waren seit 1535 und
1536 zwei Geistliche, Peter Kunz und Sebastian Meyer, der lu-
therischen Richtung ergeben, und Bucer konnte darum schon
1537 an Luther schreiben?): ,Ich versichere Dich bei meiner
Ehre, es gibt in Bern sowohl als in anderen Schweizerischen
Stéidten nicht Wenige, die das schriftméssige Dogma von der Eu-
charistie und von dem Dienst des Worts theils selbst von Grund
aus inne haben, theils andern nach bestem Wissen und Gewissen
predigen. Der kleinen Anzahl derjenigen, die entweder noch im
Irrthum stecken oder denen die leidige Disputir- und Zanksucht
noch in ihrer Natur zu liegen scheint, sind bereits durch so viele
vorgreifende Confessionen die Hénde so gebunden, dass man gar
nichts mehr von ihnen zu befahren hat.“ Nattirlich aber musste
die lutheranisirende Parthei in Bern behutsam auftreten: denn,
schrieb Bucer ein andermal (19.Jan. 1537) an Luther?): ,es ver-
gsichern uns die Kirchenvorsteher von Ziirich und Bern, dass sie
ihre Kirchen nie zum Consens in unsere Artikel und zur Annahme
der ganzen Concordie wiirden haben bringen konnen, wenn sie
nicht dieselben durch diese wortreiche Zergliederung des ganzen

1) Hundeshagen, 1. c. p. 71 und Hess, Leben Bullingers I, p. 282.
2) Hundeshagen, 1. c. p. 72 und Hess, Leben Bullingers p.294.



~

Die Wittenberger Concordie. Luther und die Schweizer. 45

kirchlichen Lehraystems, die sie Euch beikommend tibersenden?),
hétten zu beruhigen gewusst. Es gibt ndmlich daselbst storrische
Kopfe, die schon bei einem Bagatell Lirm anfangen, die Predi-
ger verfallen in papistischen Unsinn, besonders wenn sie mer-
ken, es sei um Kirchendisciplin zu thun; und diess ist auch der
Grund, warum sie nie gewagt haben, an Dich Privatbriefe zu
sehreiben, und dass sie sich gezwungen sahen, so oft zu wieder-
holen, die Lehrmeinungen, die sie jetzt annehmen, streiten kei-
neswegs mit den fritheren, ungeachtet sie selbst wohl merken, dass
sie die Lehre von dem Handel des Sacraments anfangs nicht
verstindlich und richtig behandelt haben. Diese Prediger diirfen
dann auch in ihrer Stadt nichts unternehmen ohne den grossen
Rath, der aus zweihundert besteht, auf dem Lande nichts obne
das Volk. Zu Basel hingegen, zu Mithlhausen und St. Gallen, wo
mehr Aristokratie ist, da gings viel geschwinder. Wir haben ihre
Unterschriften ohne eine so fingstliche Erkldrung.“ Doch kam es
in Bern bald dahin, dass die lutheranisirende Parthei ihre bishe-
rige Zuriickhaltung nicht linger glaubte beobachten zu missen.
Meyer lehrte jetzt tffentlich, ,dass im Abendmahl Leib und Blut
Christi wahrhaft genossen wiirden“, ohne sich des rectificirenden
Zusatzes ,durch den Glauben zu bedienen* 2), und Kunz stimmte
ihm bei. Es gelang ihnen dann auch, den Mann zu entfernen, der
in Bern dem Zwinglianismus am meisten das Wort redete, den
Megander. Dieser hatte einen Catechismus verfasst, mit dem Bu-
cer in Betreff der Lehre vom Abendmahl nicht ganz zufrieden
war, und Bucer hatte selbst die Catechismusverbesserung tiber-
nommen. Er wurde nach Bucers Umarbeitung gedruckt und seine
Einfihrung im December 1537 befohlen. Diess Verfahren war
fir Megander krinkend, aber Kunz und Meyer billigten es, und
Megander wurde, weil er den Catechismus nicht annehmen wollte,
seines Amtes entsetzt. Jetzt wurde die lutheranisirende Parthei
in Bern die iiberwiegende und erhielt noch eine-Verstirkung an
Simon Sulzer, der bald der Fithrer der Parthei wurde. Diese drei
Minner, Kunz, Meyer und Sulzer, waren nicht etwa nur in dem

1) Es i;;hie von Bucer verfasste Auslegung der Wittenbergischen Artikel
gemeint.
2) Hundeshagen, 1. c. 72.



46 Die Wittenberger Concordie. Luther und die Schweizer.

einen Punkt fiber das Abendmahl auf Seite Luthers, sondern auch
in Betreff der kirchlichen Einrichtungen, der Verfassung und der
Cultusformen theilten sie die Anschauungsweise Luthers. Vorerst
jedochrichteten sie ihr Hauptaugenmerk auf die Abendmahlslehre
und ihre Absicht ging dahin, mit den Worten auch die Vorstellung
Luthers vom Abendmahl allmilig zur herrschenden zu machen.?)

In Bern also hatte Bucer gute Aussichten. Um dieselbe Zeit
konnte Bucer Luthern auch von Basel Gutes melden. In letzterer
Stadt hatte er von Anfang an an Myconius einen treuen Helfer.
Dieser war zwar eigentlich nie lutherisch gesinnt, aber ging
doch so in die Bestrebungen Bucers ein, dass er den Schwei-
zern oft als Lutheraner verd4chtig wurde. Bucer also schrieb am
9. Septbr. 1544 an Luther: ,,Die von Bern und Basel halten ihre
Confession und Bekenntniss, welche sie Euch #iberschickt haben,?)
dermassen lauter und rein, dass sie gar gleich mit uns stimmen,
ausserhalb eines oder zweier Widerwértiger zu Bern: denn bei
denen in Basel ist die Einigkeit der Kirchen rein und rechtschaf-
fen.“ Spiterhin, freilich nachdem Luther schon mit den Schwei-
zern gebrochen hatte, kam nach dem Tod des Myconius sogar
ein offener Lutheraner nach Basel, jener obengenannte Simon
Sulzer, der dem Lutherthum dort starke Bahn brach.

Hitte Bucer nun wirklich aus den Erfolgen in Bern und Ba-
sel auf einen Sieg des Lutherthums in der ganzen Schweiz zu
schliessen gewagt, so konnte man etwa milder iber seine Win-
dungen urtheilen, um so tibler miisste man dann aber tiber seinen
Scharfsinn urtheilen. Denn er musste sehr verblendet sein, wenn
er nicht sah, dass es ein Ding der Unmoglichkeit sei, die Schweiz
lutherisch zu machen. Mochten auch Einzelne zur lutherischen
Lehre hinneigen, so war doch die Masse entschlossen, an der
Zwinglischen Lehre festzuhalten; und konnte es denn dem Bucer
entgehen, dass auf allen Conventen, zumeist unter der Fithrung
der Ztiricher, die Zwinglische Parthei stets die Oberhand behielt,
ja da, wo mehrere Cantone zu einer Berathung versammelt wa-
ren, die Lutherischgesinnten ganz schiichtern zurticktraten?

1) Ibid. 105. 108.
2) Es ist die declaratio und Bucers Auslegung der Wittenberger Artikel
gemeint. ) :



Die Wittenberger Concordie. Luther und die Schweizer. 417

Wie ist es;aber zu erkliren,so kann man endlich noch fragen,
dass der sonst so scharfsichtige Luther sich so lange von Bucer
tauschen liess, es auch den Bekenntnissen und Erklirungen der
Schweizer nicht ansah, dass er sich nie mit ihnen werde ver-
stindigen konnen? Diese Frage l4sst sich kurz dahin beantwor-
ten: die Schweizer standen Luthern von Anfang an in der Abend-
mabhlslehre der Sache nach nicht ferner, als ihm die Oberléinder
gestanden waren. Mit den .Oberlindern war aber doch eine Con-
cordie erreicht worden. War sie von ihnen nicht ehrlich gemeint,
so spielten sie Luthern einen Betrug, den er nicht ahnen konnte.
Er hatte alle Ursache zu der Annahme, man habe sich wirklich
vereinigt, d.h. die Oberléinder hiitten sich seine Lehre angeeignet.
Konnte es mit den Schweizern nicht eben so gut gelingen? Und
war es nicht wohlgethan von ihm, dass er, ohne sich in die Sache
einzumischen, dem mit den Schweizer Verhiiltnissen so vertrau-
ten Bucer die Fithrung dieser allerdings sehr schwierigen Ange-
legenheit tiberliess? Ob Luther viele Hoffnung hatte, wer weiss
das? Als gewiss darf man, wie ich glaube, annehmen, dass Lu-
ther von Natur mebhr Neigung gehabt hat, von der ganzen Sache
fern zu bleiben, wie er denn auch schwer daran gegangen war,
gich mit Bucer einzulassen.!) Luther aber mag sich vergegen-
wirtigt haben, welchen Anklagen und Verdichtigungen er sich
aussetzen wiirde, wenn zu einer Zeit, in welcher die Fiirsten aus
politischen Griinden, an welche die Mehrzahl der Theologen sich
anschloss (nur Amsdorf und Osiander werden als die genannt,
welche keine Hoffnungen der Art hatten), eine Vereinigung
wilnschten, sich abwehrend verhielte. Man hitte ihn der Hals-
starrigkeit und des Eigensinns angeklagt. Wir konnten uns den-
ken, dass Luther sich gesagt hat: nun wohl, so mag es versucht
sein, ich will meine Bedenken und meinen Unglauben daran
schweigen.

> Warum kam es nun .aber zum Bruch, gerade nachdem die
Schweizer meinten, Luther sei mit ihnen einig geworden? Aus
sehr erklirlichen Grilnden. Beide Theile hatten sich missver-
standen. Die Schweizer glaubten, die Concordie sei schon voll-

1) Hundeshagen, L c. p. 60: ,Luther verhielt sich giemlich passiv und
liess die Sachen an sich herankommen. “ ' .



Y

»

48 Die Wittenberger Concordie. Luther und die Schweizer.

zogen und Luther glaubte; sie sei erst im Werden. Luther wurde
ungeduldig, als die Sache nicht vorwirts gehen wollte, und die
Schweizer nahmen es Luthern tibel, dass er die alte Sprache wi-
der Zwingli fithre, was von seinem Standpunkt aus ganz nattir-
lich war.

Die erste missliebige Aeusserung ttber Zwingli, welche Lu-
ther gethan, fillt schon in das Jahr 1539. Da beschuldigt er in
der Schrift ,,von den Conciliis und Kirchen* den Zwingli des Ne-
storianismus. Sogleich reclamirt Bullinger im Namen der Ztiri-
cher Geistlichen, Zwingli habe nichts mit dem Nestorianismus
gemein. Sie hitten ihm in ihrer Zuschrift vom 4. Mai 1538 ver-
sprochen, was ihnen an seinem Benehmen auffalle, ihm anzuzei-
gen, damit der Friede zwischen ihnen festen Bestand habe. Auf
dieses Schreiben antwortete Luther nicht. Aber im Jahr 1541
#usserte er sich in dem Schriftchen ,,vom Gebet wider die Ttir-
ken“ wieder unfreundlich tiber Zwingli. Und im Jahr 1543 sieht
er mit einemmal klar. Da schreibt er den bertthmten Brief an die
Venetianer (13. Juni'). Er berichtet ihnen darin, dass nur mit
einem Theil der Sacramentirer eine Einigung erzielt sei, mit den
Baslern, Strassburgern und Ulmern, obgleich auch an diesen Or-
ten der alte Sauerteig noch nicht ganz aus dem Volk ausgefegt
sei. Ein Beweis der Einigkeit mit den Genannten sei, dass Me-
lanchthon den Bucer als Gefihrten bei der Colner Reformation
habe. In demselben Briefe werden aber die Ztiricher und ibre
Nachbarn als kostes sacramenti bezeichnet, welche profanes Brod
mit Ausschluss des Leibes brauchten. Endlich setzt Luther seine
Lehre auseinander, und erzéhlt, dass die, mit denen er jetzt ver-
sthnt sei, erst auch List gebraucht und zwar gelehrt hitten, mon-
strari in sacramento corpus et s. Christi, aber in dem Verstand,
dass der Mund nur Brod und Wein empfange, Leib und Blut aber
der Glaube oder der Geist des Glaubenden. Darum eben hahe
er sie genothigt, zu bekennen, dass auch der Mund des Gottlosen
mit Brod und Wein Leib und Blut empfange, wire ja auch das
Sacrament gar nicht néthig, wenn es sich nur um eine geistliche
Empfangnahme von Leib und Blut handle, da diese auch vom
Brod gereicht werde nach Joh. 6. — :

1) Bei de Wette V, 564.



Dfie Wittenberger Concordie. Luther und die Schweizer. 49

Was warin dieser Zeit, vorgefallen und was hatte Luthern
die Augen gedffnet? Dariiber fehlen uns freilich die Nachrich-
ten. Moglich aber auch, und nicht unwahrscheinlich, dass #iber-
haupt nichts besonderes vorgefallen ist, und dass Luther nur,
nachdem er bis dahin immer noch erwartet hatte, es werde die
Concordiensache in der Schweiz ihren Fortgang nehmen, jetzt
einsieht, es lasse sich nichts mehr hoffen. Es mdgen ihm ab
und zu Nachrichten zugekommen sein, welche diese Ueberzeu-
gung in ihm hervorriefen.

Luthers Unmuth brach nun los. Als ihm der Ziiricher Buch-
héndlerFroschauer die von Leo Judae ins Latein tibersetzte Bibel
zuschickte, verbittet er sich weitere Sendungen. Er will keine Ar-
beit von Leuten, mit welchen weder er noch die Kirche Gottes
. eine Gemeinschaft haben kénne. Er will sich ihrer ldsterlichen
Lehre nicht theilhaftig wissen. Der armen Kirche witnscht er,
dass sie die falschen verfithrerischen Prediger einmal los werde.
Das Gericht Zwinglis, dem sie folgen, werde sie dereinst finden.

Zur Herausgabe des nun im September 1544 erscheinenden
kurzen Bekenntnisses mag er dann noch durch die Vorfallenheiten
bei der Collner Reformation bewogen worden sein. Den Entwurf
derselben hatten Bucer und Melanchthon zusammen verfasst. Von
dem darin enthaltenen, von Bucer herrihrenden Abendmahlshe-
kenntniss sagt Kostlin mit Recht, es rede ganz in der alten ober-
deutschen Sprache vom Abendmahl. Luther wurde erst durch das
Gutachten, welches Amsdorf im Auftrag des Kurfiirsten von Sach-
sen entworfen hatte, auf dasselbe aufmerksam. Er hatte erst sich
an der Versicherung Melanchthons, es sei 8o, ut verbi et sacramen-
torum legitimus et intellectus el usus in ecclesiis omnibus doceatur,
gentigen lassen. Jetzt las er den Entwurf (,,aus den Artikeln be-
wogen ist er flugs ins Buch gefallen“), — und jetzt lautete sein
Urtheil dahin: es gefalle ihm nichts ttberall. Es treibe viel Ge-
schwiitz von Nutz, Frucht, und Ehre des Sacraments, aber von
der Substanz mummle es, dass man nicht solle vernehmen, was
er davon halte in aller Masse.. Nirgends wills heraus ob da
sei rechter Leib und Blut miindlich empfangen etc.?)

1) Der Brief bei De Wette V, 709. Nach Késtlin (I, 217) ist der Brief
(gegen D. W.) erst nach dem 23. Juni geschrieben.

4



50 Die Wittenberger Concordie. Luther und die Schweizer.

Es konnte kaum)anders sein, es musste jetzt auch gegen
Melanchthon ein Verdacht in ihm aufsteigen. Es wird hier zum
erstenmal geschehen sein, denn kurz zuvor hatte er die Antwort
an die Venetianer mit der Warnung wider die Sacramentirer,
die er dann selbst gegeben (13.Juni 1543) dem Melanchthon
aufgetragen, der nur durch seine Abreise nach Célln daran ver-
hindert worden war. Und wieder den Venetianern hatte er noch
am 12. Novbr. 1542 geschrieben, sie sollten sich durch die Zdri-
cher, Bullinger, Pellican und auch Bucer nicht irre an ihm ma-
chen lassen. Ja wenn sie horten, dass Melanchthon oder er
dem Wahnsinn jener (illorum furori consensisse) zugestimmt hét-
ten, sollten sie es nicht glauben. Er hére freilich, dass solche
Gertichte verhreitet seien.

Dass Luthern dieser gegen Melanchthon aufsteigende -Ver-
dacht tief getroffen und mit ein Anlass war, sich nochmals tiber
die Abendmahlslehre zu erkliren, ist sehr glaublich.

Wie nahmen die Schweizer die voran stehenden Aeusserun-
gen Luthers auf?

Ueber Luthers Brief an Froschauer #ussert sich Bullinger
tief betriibt. ,,Gott verzeihe ihm seine grosse Siinde,” schreibt
er an Bucer.”) Er lisst sich aber von Bucer gern bestimmen,
nicht offentlich auf diesen Brief Luthers zu antworten. Als dann
Anfang des Jahres 1544 der erste Theil von Luthers Genesis er-
schienen war, worin Zwingli aufs neue ein Schwarmer geschol-
ten wurde, beschloss man in der Schweiz sogleich zur Ehren-
rettung Zwinglis dessen Werke in einer Gesammtausgabe er-
scheinen zu lassen, und tber das Unternehmen (das 1545 voll-
endet wurde) #ussert sich Bullinger in einem Brief an Blaurer
(4. d. 5. Sept. 1544), Zwinglis Lehre sei bis anhin noch nicht des
Irrthums tiberfihrt worden, dass man sie deswegen verbieten,
oder sie sich seiner Schriften schiimen missten.?) '

Luther also liess jetzt sein kurzes Bekenntniss ausgehen, in
dem er auch auf Schwenckfeld Rtcksicht nimmt, der 1543 mit
Brief und Buch sich an ihn gewendet hatte, und von dem er ge-
hort, dass er die Oberlander beriicke.

1) H. Bullinger von Pestalozzi p. 217. . 2) Ibid. p. 222.
N



Die Wittenberger Concordie. Luther und die Schweizer, 51

Esist merkwiirdig, dass Luther in dieser seiner letzten Schrift
der Bemtthungen um die Concordie gar nicht gedenkt, nur ge-
gen Zwingli und die anderen fritheren Sacramentirer -erklart er
sich und tiber das Marburger Gesprich. Es ldsst sich das nur
8o erkliren, dass es Luthern jetzt eine ausgemachte Sache ist,
dass jene Schweizer einfach auf dem Zwinglischen Standpunkt
stehen. Darum gibt er sich mit ihnen gar nicht weiter ab und
setzt sich nur mit Zwingli auseinander.

Die Schweizer hielten es fiir eine Ehrensache, diese Schrift
Luthers nicht stillschweigend hinzunehmen. Es erschien im
Mairz 1545 deutsch und lateinisch das , wahrhafte Bekenntniss
der Diener der Kirche zu Ziirich, was sie aus Gottes Wort mit
der heil. allgemeinen christlichen Kirche glauben und lehren ete.*
Sie rechtfertigen darin den Zwingli gegen die Vorwiirfe Luthers,
und ihre eigene Lehre vom Abendmahl, hetonend, dass diese
Handlung von Christo eingesetzt sei, wohl damit sie zur Stér-
kung und Belebung des Glaubens diene, nicht aber, dass sie ohne
Glauben Frucht schaffe. Gerade die reformirte Kirche verbleibe
bei dem rechten einfachen Sinn der Einsetzungsworte, wihrend
Luther mit seiner kiinstlichen Lehre von unriumlicher aber doch
leiblicher Gegenwart des Leibes Christi im Brod wohl zusehen
mdge, ob er nicht einer verworfenen Irrlehre, der des Eutyches,
verfalle.

Jetzt war der Bruch zwischen beiden Theilen besiegelt.

Nach unserer Auffassung und Darstellung hat die Sache also
den Verlauf genommen, dass Luther, der nie eine Einigung
anders als auf Grund der Einheit im Bekenntniss eingehen
wollte, mit den Schweizern brach, sobald er inne geworden,
dass keine Einheit erzielt sei und auch keine Aussicht sei, zu
einer solchen zu gelangen. Die Ansicht, dass Luther eine Zeit-
lang geneigt war, eine Uebereinstimmung im Grundwesentli-
chen anzuerkennen und dariiber den noch fortbestehenden Un-
terschied in dem einen Lehrpunkt zu ibersehen, finden wir durch
nichts bestitigt.

Doch wird dafir noch ein Beweis angefihrt, dessen wir
noch nicht gedacht haben. Man fuhrt nemlich an, dass Lu-
ther sich zu einer gewissen Zeit gtinstig ttber Calvin und

. . L



52 Die Wittenberger Concordie. Luther und die Schweizer.

dessen/Abendniahlslehre gedussert habe. Hat er das gethan,
80 muss er zu Calvin eine #hnliche Stellung eingenommen ha-
ben, wie er eine Zeitlang nach Annahme jener zu der Lehre der
anderen Schweizer eingenommen hat, denn ganz einig mit Cal-
vin kann er sich in der Abendmahlslehre nie gewusst haben.
Hat Luther aber wirklich bei Calvin die noch bestehende Dif-
ferenz iibersehen in der Ueberzeugung, dass er im Grundwesent-
lichen mit ihm einverstanden sei, so lige darin ein indirecter
Beweis daftir, dass er die gleiche Stellung auch eine Zeitlang
zu den anderen Schweizern eingenommen hat. Indessen die
daftir beigebrachten Beweise sind zu schwach. Es sind nemlich
die, dass Luther einmal (am 14. Oct.1539) an Bucer geschrieben
hat: Salutatis Sturmium et J. Calvinum reverenter, quorum libellos
cum singulari voluptate legi; dann dass Luther (1545) glinstige
Aeussemngen tiber Calvins Schrift de Coena gethan habe. Hos-
pinian (II, 178) erzihlt, Luther habe, als der Buchhandler Moritz
Golschius ihm eine lateuusche Uebersetzung der Schrift de Coena
gegeben hahe, das darin enthaltene Urtheil tiber Zwinglis, Oeko-
lampads und seine Lehre gelesen und sei in die Worte ausge-
brochen: ,,non inepte judicat iste scriptor. Atque ego quidem,
quae mea sunt agnosco. Helvetii si idem facerent, et sua quoque
serio ngnoscercnt et refractarent, jam pax esset in hac contro-
versia.

Was nun die erste Aeusserung anlangt, welche sich nur auf
die institutio Calvins beziehen kann, so folgt aus ihr doch gar
‘zu wenig. Luther las sie in der Zeit, in welcher er die Concor-
die noch im Gang glaubte, las sie also mit denselben Augen,
mit denen er das Schweizer Bekenntniss und die declaratio ge-
lesen hatte. Und nicht viel anders verhélt es sich mit der ande-
ren Aeusserung. Wer sind da die homines fide dignissimi, anf
deren Zeugniss sich Hospinian beruft? Hospinian hat die Er-
z8hlung Pezels ausfihrlicher Erzéhlung vom Sacramentsstreit
(Bremen 1600) entlehnt, einem Gew#hrsmann,!) dem man doch
nicht so unbedingt glauben kann.

1) So behauptet wenigstens Gieseler III, 2,171, Anm. 43, wo er auch
den Irrthum Ebrards (II,476) berichtigt, als ob Calvin selbst die Aeusserung
Luthers erzihlt habe. cf. Henry, das Leben J. Calvins II, 199,

e,



Die Wittenberger Concordie. Luther und die Schweizer. 53

Aber\auch den) Beweis sucht man zu ftthren, dass Luther in
der ganz letzten Zeit seines Lebens wieder zu milderer Gesin-
nung zurfickgekehrt gei und sein Bedauern tiber die herbe Stel-
lung, welche er zuletzt eingenommen, ausgesprochen habe.

Hospinian (II, 201) erzahlt: Der Leipziger Theologe Alesius
habe versichert, aus dem Munde Melanchthons folgendes gehort
zu haben. Luther habe kurz vor seiner Abreise nach Eisleben,
wo er dann starb, freiwillig die Aeusserung gegen Melan-
chthon in Gegenwart anderer Theologen gethan: ,Lieber Phi-
lippe, ich bekenne, dass der Sach vom Sacrament zu viel ge-
than ist.“ Und als Melanchthon ihm erwiedert: so wollen wir
eine Schrift ausgehen lassen, in der wir unsere Meinung Klar
darlegen, habe Luther geantwortet: ,,Aber also machte ich die
ganze Lehre verdichtig. So will ich das dem lieben Gott befoh-
len haben, thut Thr auch etwas nach meinem Tode.*

Hospinian fihrt dann fort: Als die Nachricht von diesen Aeus-
serungen nach Bremen kam, schickte Erhard von Lingen den
M. Schlangrab zu Melanchthon, um ihn zu fragen, ob die Sache
wahr sei, und Melanchthon bestdtigte das und fiigte hinzu, er
wiirde sie schon bekannt gemacht haben, wenn er nicht neue
Sttirme hétte verhiten wollen, er wolle es aber in seinem Te-
stament erzdhlen. Diess alles hatte Alesius schon in Leipzig
drucken lassen, da kam Pfeffinger dahinter und unterdriickte
die Herausgabe, aber ein Zuhorer des Alesius brachte sie in Um-
lauf. Als sie darauf auch dem Kurftirsten Friedrich III. von der
Pfalz zu Ohren kam, schrieb dieser an den Bremer Biirgermei-
ster von Biren und bat um Auskunft, und um das Zeugniss von
Lingen und Schlangrab. Das wurde ihm geschickt. Biiren erz&ihlte
8o: Melanchthon habe, als er sich mit Luthern tiher den Sacra-
mentsstreit unterhielt, unter anderem gedussert: videri sibi pa-
trum purioris vetustatis scripta stare magis a parte adversariorum
quam a sua, worauf Luther geantwortet habe: ,,was soll ich viel
sagen, der Sachen ist zu viel geschehen.“ Auf die Entgegnung
Melanchthons aber, das lasse sich durch eine linde Schrift gut
machen, habe Luther erwiedert: ,dess habe ich ein Bedenken.
Ich habe das Meine gethan, Ihr anderen milsset auch et-
was thun.“ .

~



b4 Die Wittenberger Concordie. Luther und die Schweizer.

Ein dritter, Zeuge wird noch angefiihrt, Hardenberg. Dieser
gehrieb an Schlangrab, Melanchthon habe auch ihm die ganze
Geschichte erziihlt und bat ihn, er mége sie dem Erastus mit-
theilen. — Gegen diese Erzéihlung haben lutherische Theologen
bald nachdem sie in Umlauf gekommen war, sich erklart. Mor-
lin hat eine eigene Schrift dagegen geschrieben (Historie des
Sacramentsstreits p. 716). Auch Planck hatte die Erzihlung als
unmdiglich wahr darzuthun gesucht (IV, 27). In jlingster Zeit
hat aber die reformirte Kirchenzeitung (Nr.40. Jahrg. 1853) mit-
getheilt, es sei eine Handschrift von Hardenberg aufgefunden
worden, in welcher dieser seine Erlebnisse in Bremen von 1547
—1550 erzihlt, und dabei von einem Verhor berichtet, welches
er wegen seiner Lehre vor dem Rath zu bestehen hatte. In die-
gem Verhor, in dem man ihm stark zusetzte, erzihlt er, er habe
nebst Herbert von Langen von Melanchthon zu Wittenberg eben
das gehort, was oben erzihlt worden. —

Wird die Geschichte dadurch glaublicher oder ist sie dadurch
erwiesen? Die Griinde, welche friiher gegen ihre Echtheit sind
angefithrt worden, hestehen noch in Kraft. Am 22. Januar soll
jene Unterredung Statt gefunden haben. Am 17.Januar aber hatte
Luther an Jacob Probst in Bremen geschrieben, er freue sich,
dass die Schweizer so heftig wider ihn schrieben, das habe er
mit seiner letzten Schrift hezwecken wollen, dass sie bezeugten,
sie seien seine Feinde. Er wendet die Seligsprechung des
Psalms auf sich an und tibersetzt so: beatus vir, qui non abiit in
concilio sacramentariorum .. — Am gelben Tag hielt er seine
letzte Predigt in Wittenberg und spricht sich darin sehr heftig
wider die Sacramentsschwirmer aus. ,,Sie sind so klug, dass
sie niemand zu Narren machen kann. Wenn sie einer in einem
Morser hétte, und mit dem Stempel zuschltige, so wiche -doch
die Thorheit nicht von ihnen ete.“ Sind Luthern nun plétzlich
vom 17. his 22. Januar so andere Gedanken gekommen? Es
wiire schwer denkbar. Aber noch schwerer liesse sich das nun
folgende begreifen. Auf der Reise nach Eisleben predigt er am
26. Januar in Halle, ermahnt beim reinen Wort zu bleiben und
sagt: ,es sind dennoch, Gott erbarms, sonst allzuviel, die das
Evangelium anfeinden, verfolgen und l4stern, wie die Sacra-



Die Wittenberger Concordie. Luther und die Schweizer. 55

mentsschwirmer in|der, Schweiz und Wiedertiufer in Niederlan-
den thun.“ In Eisleben aber hilt er seine letzte Predigt am
15. Febr. und spricht da von verdriesslichen Leuten, denen beide
Gott und Menschen billig gram sind, die in der heil. christlichen
Kirche klug sein wollen und sinds nicht, ,,denn diese hindern das
Predigtamt, dass die Leute nicht zu Gott kommen ktnnen, als
da ist gewesen zu unsrer Zeit Mtinzer, die Wiedert#ufer und Sa-
cramentirer, die dem Evangelio seinen Lauf hindern und weh-
ren, verfihren die Leute ete.”

Endlich wird erzshlt, dass Luther in Eisleben wenige Tage
vor seinem Ende tiber Tisch gesagt habe, er wolle vor seinem
Ende noch drei Dinge ausrichten, dann sich in sein Ruhebettlein
legen und in Christo entschlafen: er wolle wider die Universitéit
zu Lowen schreiben, wider die silbernen Juristen und zum va.lete
noch einmal wider die Sacramentschwiirmer.

Diese Argumente, schon von den Verfassern der Historie des
Sacramentsstreits vorgebracht, bleiben auch jetzt noch in Kraft.
Man braucht darum nicht zu sagen, dass Melanchthon und Har-
denberg dann Ltigner gewesen, es kann etwas an der Sache
sein, etwa, wie schon Seckendorf vermuthet, dass Luther be-
kannt, ,er sei in Worten zu heftig gewesen.“ In keinem Fall
kann man aus Respect vor den angefithrten Zeugen annehmen,
dass Luther im Widerspruch mit dem vor und nach dem 22.Ja-
nuar Gesagten am 22. jene Aeusserungen so gethan habe, wie
behauptet wird. Sie sind in keinem Fall ein Beweis dafiir, dass
Luther von seiner fritheren Meinung abgewichen sei, und wir
dtirfen bei unsrer Behauptung bleiben und sie als erwiesen an-
sehen, dass Luther seiner Lehre nie untreu geworden und dass
~ er nie eine Concordie einzugehen gedachte unter anderen Bedin-
gungen als denen def Uebereinstimmung mit seiner Lehre.

Bucers Bestrebungen waren ganz vergebliche geblieben.

Hitten sie doch wenigstens die Frtichte getragen, dass man
sich ein ftir allemal von Unionsversuchen auf solchen Grind-
lagen hiite abschrecken lassen, welche nie eine andere Folge
haben, als dass sie Verwirrung erzeugen und den Gegensatz
verschéirfen.



56 Die Bekenntnissschriften der luth. Kirche. Luthers Catechismen.

I1. Hat die Lehre Luthers vom Ahendmahl ihren Aus-
druck in den Bekenntnissschriften der lutherischen
Kirche gefunden?

Wir sehen uns darauf dieselben an, die Catechismen Luthers,
die Augustana und die Schmalcalder Artikel.

Da die Catechismen von Luther selbst verfasst sind, so
sollte man meinen, es sei eine selhstverstindliche Sache, dass
sie auch die Lehre Luthers enthielten.

Schon der kleine Catechismus sagt aus, dass das Sacrament
des Altars sei ,der wahre Leib und das wahre Blut unseres
Herrn Jesu Christi unter dem Brod und Wein uns Christen zu
essen und zu trinken von Christo eingesetzt.“ Der grissere Ca-
techismus aber handelt ausfiihrlicher erst vom Wesen, dann von
der Kraft und dem Nutzen des Sacraments. Er ftihrt im ersten
Theil aus, wie das Wort Gottes, in welches Brod und Wein ge-
fasst sind, bewirkt, dass es ,mnicht lauter Brod und Wein, son-
dern Christi Leib und Blut ist und heisst;* wie also, aus Kraft
. dieses Wortes, ,,50 zu dem Brod und Wein kommt‘‘ man seinen
Leib und sein Blut hat, sei man wiirdig oder unwtirdig.

Dennoch meint Heppe,!) Luther habe es nicht gewagt, seine
Sacramentslehre auf den angegebenen Grundlagen, die aueh
Heppe als vorhanden anerkennt, consequent aufzubauen, auch
habe Luther noch durchaus nicht die in der Concordienformel
vorliegende Lehrentwicklung ausgesprochen. Die Lehre von
der Ubiquitédt nemlich sei im Catechismus mit keiner Silbe an-
- gedeutet und von den subtilen Bestimmungen der Concordien-
formel, die manducatio oralis und supranaturalis betreffend, finde
sich hier noch gar nichts vor.

Der Ubiquitétslehre, um damit zu beginnen, gedenkt Luther
in seinen Catechismen allerdings nicht. Aber warum nicht? Der
Grund wird derselbe gewesen sein, der ihn bei Erklirung des
zweiten Artikels hinderte, auf die Auferstehung des Herrn, sein

1) Heppe, Die confessionelle Entwicklung der altprotestantischen Kir-
che Deutschlands. Marburg 1854; von p. 36 an.



Die Bekenntnisssehriften der luth. Kirche, Luthers Catechismen. 57

Aufgefahrensein in den Himmel und gein Sitzen zur Rechten des
Vaters des Niheren einzugehen. ,,Diese einzelnen Stticke, sagt
er, alle sonderlich auszustreichen, gehort nicht in die kurze Kin-
derpredigt, sondern in die grossen Predigten tiber das ganze
Jahr, sonderlich auf die Zeiten, so dazu geordnet sind ein jegli-
chen Artikel in die Liinge zu handeln, von der Geburt, Leiden,
Auferstehung, Himmelfahrt Christi ete. So gehort auch die
Lehre von der Ubiquitéit nicht in die Kinderpredigt.

Aus demselben Grund wiirde Luther an diesem Ort auch die
in der Concordienformel vorliegende Lehrentwicklung mit ihren-
subtilen Bestimmungen nicht ausgesprochen haben — auch wenn
er die Ubiquitéits- und Sacramentslehre schon in der abgerunde-
ten Form gehabt hitte, wie sie in der Concordiefiformel vorlag.
Das ist aber auch nie behauptet worden, und spricht doch nicht
gegen. die Concordienformel und ihre Fassung der Lehre.

Verwunderlich igt die erste Ausstellung, welche Heppe macht,
die, dass Luther es nicht gewagt hahe, seine Sacramentslehre
auf den angegebenen Grundlagen consequent aufzubauen! Ver-
wunderlich, weil sich darin eine Schiichternheit zu erkennen gibt,
welche wir sonst bei Luther nicht wahrnehmen, und die sich
auch schwer erkliren liesse, denn warum sollte Luther an die-
sem Ort nicht gewagt haben, was er zuvor gewagt hatte und
nachher wagte?

Heppe nemlich gibt zwar zu, dass Luther in dem grossen
Catechismus die Prisenz des Leibes und Blutes Christi gelehrt, in
der weiteren Entwicklung seiner. Abendmahlslehre aber, behaup-
tet er, habe er von ihr ganz abgesehen. Hétte néimlich Luther,
meint Heppe, seine Sacramentslehre consequent construiren wol-
len, so hitte er nachweisen miissen, dass Christi Fleisch und Blut
im Abendmahl darum substantiell und rdumlich (?) vorhanden ist,
weil durch den Genuss desselhen der Empfang des Verdienstes
Christi vermittelt werde. Aber daran denke Luther nicht. Nach
seiner Meinung sei Leib und Blut Christi nicht das eigentliche
Heilsgut des Sacraments, vielmehr unterscheide Luther das letz-
tere ganz scharf von jenen beiden. Sehen wir uns aber die be-
treffenden Aeusserungen Luthers an, so geben diese einen ganz
anderen Sinn, als Heppe ihnen unterlegt. Luther handelt von



58 Die Bekemntnissschriften der luth. Kirche. Luthers Catechismen.

der Kraft und dem Nutzen. des Sacraments und bezeichnet als
diesen die Vergebung der Stinden. Mit Beziehung auf die Ein-
setzungsworte sagt er: der Sinn derselben ist der: ideo ad sa-
cramentum accedimus , ul ejusmodi thesaurum ibi accipiamus, per
quem et in quo peccalorum remissionem consequamur. Was ist da
unter thesaurus anders zu verstehen als Leib und Blut Christi in
und unter Brod und Wein? Man kann die Worte gar nicht an-
. ders auslegen. Zum Ueberfluss sagt Luther das unten (von 28 an)
wenn mdéglich noch deutlicher. Auf die Frage der nasuti spiri-
tus: qui vero panis el vinum peccata possunt remitlere aut fidem
corroborare? antwortet er: ,sie horen und wissen doch, dass
wir solches nicht von Brod und Wein sagen, als an ihm selbst
Brod Brod ist, sondern von solchem Brod und Wein, das Christi
Leib und Blut ist und die Worte bei sich hat. Dasselbige sagen
wir (hic, inquam, panis) ist ja der Schatz und kein anderer, da-
durch solche Vergebung erworben ist.“ Also sind Leib und Blut
in und unter dem Brod und Wein wirklich das Heilsgut und ver-
mitteln sie uns die Vergebung. Dem entgegen sagt Heppe:
»als0 nicht der Genuss des substantiellen Fleisches und Blutes
Christi selbst vermittelt den Genuss des Verdienstes Christi, son-
dern es hat jener Genuss des Fleisches und Blutes Christi nur
die Bedeutung eines Zeichen, einer unterpfindlichen Versiche-
rung, ganz eben so, wie Melanchthon dasselbe von dem Genuss
der signa eucharistiac lehrt.“ Und woraus entsteht ihm dieses
»al80“? Weil Luther, nachdem er von dem Schatz gesprochen,
durch den und in dem wir Vergebung der Stinde ttberkommen,
hinzuftigt: ,,Warum das? Darum, dass die Worte dastehen und
uns solches geben, denn darum heisst er mich essen und trinken,
dass es mein sei und mir ntitze, als ein gewiss Pfand und Zei-
chen.” Gerade aus diesen Worten folgern wir im geraden Ge-
gensatz zu Heppe: also vermittelt der Genuss des substantiellen
Leibes und Blutes Christi den Genuss des Verdienstes Christi,
d.i. die Vergebung der Stinden. Christus will ja, dass wir sei-
nen Leib essen und sein Blut trinken, damit er diesen Nutzen,
nemlich die Vergebung, uns dadurch schaffe. Der Leib aber,
den wir essen, ist eben ein gewisses Pfand und Zeichen da-
fur, dass uns dieser Nutzen zukommt Darum auch noch zu

N
»



Die Bekenntnissschriften der luth. Kirche. Luthers Catechismen. 359

pignus et arrabo die Worte: imo, potius res ipsa, quam pro pecca-
tis meis morte et omnibus malis ille opposuit et oppignoravil.

So deutlich als méglich also sagt Luther, dass Leib und
Blut Christi in und unter Brod und Wein uns die Vergebung der
Stinden vermitteln, und wenn Heppe dagegen sagt: ,das, was
den eigentlichen Gnadeninhaltim Sacrament vermittelt, ist nicht
das Brod. und der Wein, sondern das Wort,“ so beruht das auf
einer vélligen Verkennung dessen, was Luther von dem Wort
sagt. Nicht Vergebung der Stinden vermittelt das Wort, son-
dern es bewirkt,dass das Sacrament ,,nicht lauter Brod und Wein,
sondern Christi Leib und Blut ist und heisst,” und dann, wenn
geschehen ist nach den Worten Augustins: (10.) ,,accedit ver-
bum ad elementum et fit sacramentum’ vermittelt, freilich nicht
einfach Brod und Wein, sondern Leib und Blut in und unter Brod
und Wein die Vergebung.

Man kann also nicht sagen,dass Luther in der weiteren Ent-
wicklung seiner Abendmahlslehre von der Pridsenz des dLeibes
und Blutes Christi durchaus absehe, vielmehr der Glaube an die
Priisenz des Leibes und Blutes Christi ist die Voraussetzung,
unter der allein es im Abendmahl zur Vergebung der Stinden
kommt.

Hitte nun aber Heppe mit dem, was er noch weiter bei-
bringt, Recht, so hitte er mit der Behauptung, Luther habe in
der weiteren Entwicklung seiner Abendmahlslehre von der Pri-
senz des Leibes und Blutes Christi durchaus abgesehen, zu we-
nig gesagt. Er hitte sagen miissen, Luther habe seine fritheren
Aussagen zuriick genommen und sei mit sich selbst in Wider-
spruch gerathen. Erst hatte Luther gesagt, ,man habe aus
Kraft des Wortes seinen Leib, sei man wtirdig oder unwiirdig.*
Jetzt soll er sagen, wer nicht Glauben habe, der habe und em-
pfange im Sacrament gar nichts.

Schon die Annahme, dass Luther mit sich selbst in Wider-
spruch getreten, ist 8o unwahrscheinlich, dass man Bedenken
tragen sollte, die Aeusserungen Luthers (es sind die in 35 und
36 des grossen Catechismus gemeint) so auszulegen. Es ist das
aber um 8o weniger zu verantworten, als man tiber den Sinn
der Worte gar nicht in Zweifel sein kann. Ihnen gehen die vor-



-

60 Die Bekenntnissschriften der luth. Kirche. Luthers Catechismen.

aus: ,,Also haben wir-nu das ganze Sacrament, beide was es
an ihm selbs ist und was es bringt und nfitzt. Nu muss man
auch sehen, wer die Person sei, die solche Kraft und Nutz em-
pfahe.“ Fiir die Person fordert er Glauben und sagt (34): ,,Wer
nu ihm solchs lisset gesagt sein und gliubt, dass es wahr sei,
der hat es; wer aber nicht gldubt, der hat nichts, als der’s ihm
ldsst umsonst firtragen und nicht will solchs heilsamen Guts
geniessen. Der Schatz ist wohl aufgethan, und jedermann fiir die
Thiir, ja auf den Tisch gelegt; es gehort aber dazu, dass Du
Dich auch sein annehmest und gewisslich dafir haltest, wie Dir
die Worte geben.“ Was hat also der, der glaubt? Den Nutzen
des Sacraments hat er, also die Vergebung der Siinden, und der
es nicht glaubt, hat nichts, d. h. er hat keinen Nutzen davon.
Nicht sagt Luther, dass ein solcher nicht Leib und Blut Christi
habe, nur sagt er, er habe keinen Nutzen davon. Ist Lutherischer-
seits je anders gelehrt worden? Immer hat man zwar gesagt:
Wtirdige wie Unwiirdige empfangen Leib und Blut Christi, nie
aber hat man gesagt: Wiirdige und Unwﬂrdxge haben den glex-
chen Nutzen davon,

Aber Luther nennt doch das Abendmahl (23) ,,eine Speise
der Seelen, die den neuen Menschen stirkt und n#hrt“ und sagt
doch (36), ,,dass man diesen Schatz nicht anders ergreifen und
zu sich nehmen konne denn mit dem Herzen.“ Damit soll die
Sacramentslehre geradezu im Lichte des reformirten Dogmas
vorgeftihrt sein.

So ist es, wenn das reformirte Dogma dahin lautet, dass
Leib und Blut, d.i. Leib und Blut in, mit und unter Brod und
Wein, eine Speise der Seele sei, aber auch nur dann, und dann
hitten die Reformirten aufgehort Reformirte zu sein. So aber lehrt
Luther und lehren nicht die Reformirten. Er niimlich schliesst un-
mittelbar an die Worte: ,,darum heisst er mich essen und trinken
(n@mlich seinen Leib und sein Blut), damit es mein sei und mir
nfitze“ die Worte an: ,darum heisst es wohl eine Speise der
Seelen.“ Dass aber Christi Leib keine Bauchspeise sei, wie oft
hat Luther das gesagt; und wem anders soll der Genuss zu gut
kommen als der Seele, wenn doch der Nutzen davon die Ver-
gebung ist; und womit anders soll man denn glauben als mit dem



Die Bekenntnissschriften der lutb. Kirche. Die dugustana u. Apologie. 61

Herzen? /Darin: sind_dann/freilich Lutheraner und Reformirte
einig, dass das Sacrament nur da Nutzen bringt, wo es genos-
sen ist, aber nicht einig sind sie in der Frage nach dem, was im
Abendmahl genossen wird und wodurch, wenn es wlirdig genos-
sen wird, die Vergebung vermittelt wird.

Wir mtissen sonach alle Ausstellungen, welche Heppe an
der in den Catechismen enthaltenen Abendmahlslehre gemacht
hat, zurtickweisen.

Wir schreiten weiter zur Augsburgischen Confession.

Aber wird uns der Beweis, dass in ihr die lutherische Lehre
vom Abendmahl enthalten ist, gelingen, nachdem Riickert (in sei-
nem Schriftchen: Luthers Verhiltniss zum Augsburgischen Be-
kenntniss, Jena 1854) darzuthun gesucht hat, dass dieses
Bekenntniss nicht ohne Unwahrheit als Luthers Werk bezeich-
net werden konne; und nachdem Heppe in seiner schon an-
geftthrten Schrift ausfuhrlich nachzuweisen sucht, dass dasselbe
ganz den Melanchthonischen Typus an sich tragt und nicht Lu-
thers Lehre enthilt?

Es ist hier nicht unseres Berufs, die ganze in der Augustana
niedergelegte Lehre Luthern als seine Lehre zu vindiciren. Nur
den Beweis haben wir zu fithren, dass die in der 4ugustana ent-
haltene Abendmahlslehre die Luthers ist.?)

Da bekanntlich der A. C. die Schwabacher und Torgauer
Artikel zu Grunde liegen, an der Abfassung der ersteren aber,
welche allein fiir uns in Betracht kommen, vorzugsweise Luther
betheiligt war, sie also sein Bekenntniss enthalten,?) so ist es an-

1) Eine Widerlegung der Annahme beider Ménner haben unternommen:
Calinich, Luther und die Augsburgische Confession. Leipzig 1861. Knaake,
Luthers Antheil an der A, C. Berlin 1863. Eduard Engelhardt, , Die innere
Genesis und der Zusammenhang der Marburger, Schwabacher und Torganer
Artikel, so wie der A. C.“ in der Zeitschrift fur historische Theologie. Jahr-
gang 1865. H.4.

2) Die Schwabacher Artikel, so genannt, weil sie in Schwabach-am
18, Oct. 1529 vorgelegt wurden, eine Umarbeitung der in Marburg vergliche-
nen Artikel, sind in Schleiz gefertigt. Zu diesem Endzweck hatte der Kur-
furst Luthern, Melanchthon und Jonas dahin berufen. Luther sagt von jhnen:
»Wahr ist’s, dass ich solche Artikel hab stellen helfen, denn sie sind nicht



62 Die Bekenntnissschriften der luth, Kirche. Die Augustana u. Apologie.

gezeigty dieseSchwabacher Artikel mit den entsprechenden in
der Augustana zu vergleichen.') Stimmen sie im Wesentlichen un-
ter cinander tiberein, 8o sollte man meinen, der Beweis sei damit.
geliefert, dass die 4vgnstana Luthers Lehre vom Abendmahl ent-
halte. Nach Riickert stimmen sie aber nicht unter einander tiber-
ein. In den Schwabacher Artikeln findet er allerdings ganz Lu-
thers Art und Geist. Er findet aber auch, dass die Schwabacher
Artikel in Augsburg mit so grosser Freiheit behandelt worden
sind, dass es schwer sein michte, den leitenden Gedanken bei
der Umarbeitung zu entdecken. Ja er kommt zu dem Urtheil,
die Umarbeitung habe das Ansehen, grundsatzlos erfolgt zu sein.
Heppe dagegen findet schon in den Schwabacher Artikeln mehr
Melanchthonischen als Lutherischen Geist.

Wir beginnen damit, dass wir zusehen, ob es sich mit diesen
so verhilt, wic Heppe behauptet. Wir thun es aber mit Wider-
streben: denn man sollte meinen, Luthern sei es von vornherein
nicht zuzutrauen, dass er, der wenige Tage nach dem Marburger
Colloquium die Schwabacher Artikel fertigte, dem Melanchthoni-
schen Geist, ohne es zu wissen, so viel Raum gegeben, dass er
.nicht sowohl seine Lehre, als vielmehr die Melanchthons nieder-
schrieb, und das noch dazu da, wo er sich, wie Heppe selbst an-
nimmt, ,die Aufgabe gestellt hatte, aus den Marburger Artikeln
Alles, was den Schweizern concedirt war, auszumerzen, und nur
das, was ihm selbst als reine evangelische Wahrheit erschien,
zur Geltung zu bringen.“ Indessen so behauptet nun einmal
Heppe. ,Die Walrheit der Melanchthonischen Gedanken iibte,
sagt er, doch noch immer auf Luther eine so eminente Gewalt
aus, dass sich Luther nur theilweise von denselben frei machen
konnte und daber unwillktthrlich Melanchthonische und rein
Antimelanchthonische S#tze in bunter Abwechslung neben ein-
ander stellt.“?) :

Welches sind nun in den Schwabacher Artikeln die Melan-
chthonischen und welches sind die Antimelanchthonischen S#tze?

von mir allein gestellt.“ Ueber sie cf. Plitt, Geschichte der evang. Kirche bis
zum Augsburger Reichstag. Erlangen 1867.

1) Die Schwab. Artikel in Luthers Werken ed. Walch. B. XVI, 681.

2) Heppe, Die confessionelle Entwicklung p. 47.




Die Bekenntnissschriften der luth. Kirche. Die Augustana u. Aiaologie. 63

Ganz Melanchthonigch soll die in den Schwabacher Artikeln
ausgesprochene Auffassung des Sacraments im Allgemeinen sein,
die némlich, dass das Sacrament nur sichthare Besiegelung der
im Wort verheissenen Gnade, und dass der reale Inhalt des Sa-
craments somit nicht in dem 4usseren Element, sondern in dem
mit demselben verbundenen Verheissungswort zu finden sei. Wo
findet Heppe diese Sitze? In den Art. VII u. VIII. Im ersten
heisst es: ,Solchen Glauben zu erlangen oder uns Menschen zu
geben, hat Gott eingesetzt das Predigtamt oder miindliche Wort,
némlich das Evangelium ... und gibt auch durch dasselbige als
durch ein Mittel den Glauben mit seinem heiligen Geist, wie und
wo er will. Sonst ist kein ander Mittel noch Weise, weder Weg
noch Steg, den Glauben zu bekommen; denn Gedanken ausser
oder vor dem mtindlichen Wort, wie heilig und gut sie scheinen,
sind sie doch eitel Liigen und Irrthum.“ Im anderen heisst es:
»Bei und neben solchem miindlichen Wort hat Gott auch einge-
setzt dusserliche Zeichen, ndmlich die Taufe und Eucharistie,
durch welche neben dem Wort Gott auch den Glauben und sei-
nen Geist anbeut, und gibt und stirkt Alle, die seiner begehren:
Wie kann aber Heppe aus diesen zwei Artikeln herauslesen,
dass die Sacramente nur sichtbare Besiegelung der im Wort ver-
heissenen Gnade seien, da er doch selbst unmittelbar darauf an-
erkennt, dass nach Art. VIII die Sacramente ,,den Glauben eben-
falls vermitteln“? Mit dem Sacrament verhilt es sich also
wie mit dem Wort, das eine wie das andere vermittelt den
‘Glauben.

Heppe liest aber auch das andere aus diesen, Artikeln her-
aus, dass Luther ,den realen Inhalt des Sacraments nicht in dem
dussern Element, sondern in dem mit demselben verbundenen Ver-
heissungswort findet.“ Weil n&mlich in diesen Artikeln den Sacra-
menten nur die Vermittlung des Glauhens zugeschrieben wird,
folgert er daraus, dass darnach die Sacramente keinen anderen
realen Inhalt haben als den des Verheissungsworts. Darum fin-
det er auch, dass, was Luther in Art. X sage, in auffallendem
Widerspruch mit diesen obigen Sétzen stehe, ,weil darin gar
nicht mehr von dem Heilsgut, welches in dem miindlichen Wort
dargeboten und daneben in dem #usserlichen Zeichen versiegelt



64 Die Bekenntnissschriften der luth. Kirche. Die Augustana u Apologie.

wird; sondern;blos cvom dem Heilsgut die Rede sei, welches in
den Elementen des Sacraments stecke.’

Ein Widerspruch liegt nicht vor, aber zuzugeben ist, dass
gich aus dem oben in Art. VIII angegebenen Begriff von Sacra-
ment die in Art. X enthaltene Abendmahlslelre nicht ableiten
ldsst. Da n#mlich, wo die Schwabacher Artikel von den Saera-
menten (iherhaupt handeln, sprechen sie nur von der Wirkung
derselben und nennen als solche den Glauben, Art. X aber han-
delt noch von dem besonderen Heilsgut (dem tkeswurus, wie Lu-
ther in dem grossen Catechismus sagt), dessen man im Abend-
mahl theilhaftig wird, und nennt als solches Leib und Blut
Christi; dass aber dieses im Abendmahl enthalten sei, ldsst sich
allerdings aus der Definition von Sacrament im allgemeinen nicht
ableiten.

Folgt nun daraus, dass dem Abendmahl nicht mehr Inhalt
gegeben werden diirfe, als aus dem Begriff von Sacrament tiber-
haupt abgeleitet werden kann, und folgt daraus, dass Luthern,
weil er einmal in den vorliegenden Artikeln den Begriff von Sa-
crament iberhaupt sich angeignet hat, seine Abendmahlslehre
eigentlich abgeschnitten ist?

So kommt in der That die Sache bei Heppe nahezu zu
stehen.

Wir stehen hier vor einem Strategem Heppe's, das er da,
wo er von den Schwabacher Artikeln handelt, nur erst andeutet,
und das er erst in dem Artikel tiber die Augsburgische Confes-
sion und Apologie des breiteren ausfihrt. Wir konnen aber auf
den vorliegenden Einwurf nicht antworten, ohne gleich hier die-
ses Strategem néher ins Auge zu fassen. Das moge zur Entschul-
digung daftr dienen, dass wir gleich hier einen Punkt zur Spra-
che bringen, den Heppe der Erérterung tiber die dugustana vor-
behalten hat. Indessen vereinfachen wir uns dadurch unser Ge-
schift an der Augustana. Das Strategem Heppe's ist dieses: die
Lehre von dem einzelnen Sacrament, der Taufe, dem Abend-
mahl, sagt er, muss conform sein der Lehre vom Sacrament itber-
haupt und muss sich aus dem allgemeinen Sacramentsbegriff er-
geben. Von diesem Satz macht er aber, aus uns unbekannten
Griinden, eine verschiedene Anwendung in dem Abschnitt von



Die Bekenntnissschriften der luth. Kirche. Die dugustana u. Apologie. 63

den Schwabacher Artikeln und in dem von der Augsburgischen
Confession und Apologie. In dem ersteren constatirt er, wie wir
gesehen haben, einen Widerspruch, im anderen behauptet er,
dre Artikel, welche von der Taufe und dem Abendmahl handeln,
miissten nach dem Artikel, der von den Sacramenten tiberhaupt
bandelt, ausgelegt werden, und da nun. nach ihm die Sacra-
mentslehre fiberhaupt die Melanchthonische ist, so folgt ihm
daraus, dass auch die Abendmahlslehre der dugustana die Me-
lanehthonische ist.

Was ist von dem Princip, das Heppe da aufstellt, zu halten?
Es klingt ganz gut, wenn er fragt: , durch welche Logik
ist es wohl verboten, von dem Allgemeinen auf das Specielle,
vom Genus auf die Species zu schliessen und von dem Begriff
auf die Verwirklichung des Begriffs so tiberzugehen, dass man
in der Betrachtung der letzteren vor allem den Begriff festhalt?
Kein verniinftiger Mensch hat ein solches Verfahren jemals als
unberechtigt, sondern jeder hat vielmehr dasselbe unter allen
Umstéinden_ als allein berechtigt und verntinftig angesehen.“?)
So scheinbar dieses Recht der Logik ist, so bestreiten wir es
doch in dem vorliegenden Fall, und haben dazu guten Grund.
Wir fragen nemlich: wie gelangt man zu dem allgemeinen Be-
griff von Sacrament? Bekanntlich nicht auf Grund einer be-
stimmten Aussage der heil. Schrift dartiber, sondern so, dass
man den allgemeinen Begriff von den Aussagen der heil. Schrift
tiber Taufe und Abendmahl abstrahirt. Darnach ist also die
Lehre vom einzelnen Sacrament das frithere, die Lehre vom
Sacrament tiberhaupt das spitere. Stimmt dann die Lehre vom
einzelnen Sacrament nicht mit der Lehre vom Sacrament
tiberhaupt, so ist erstere Lehre nach der anderen zu corrigiren
und nicht umgekehrt. Das Verfahren also, das Heppe ein-
schligt, ist ein falsches, trotz seiner Berufung auf die Logik,
der zufolge man von dem Allgemeinen auf das Speciellere
schliessen darf.

Freilich aber, das geben wir bereitwillig zu, dringt sich die
Frage auf und will beantwortet sein, woher es denn kommt,

1) Heppe, die Entstehung und Fortbildung des Lutherthums und die

* kirchlichen Bekenntnissschriften desselben von 1548—1576. p. 260.
&



66 Die Bekenntnissschriften der luth. Kirche. Die Avugustana u. Apologie.

dass weder die Schwabacher Artikel noch die Augsburgische
Confession und Apologie eine Lehre vom Sacrament aufstellen,
welche nicht alle Elemente enthilt, die in der Lehre von den
einzelnen Sacramenten liegen? Sie wird dahin zn beantworten
sein, dass man da, wo man eine allgemeine Definition vom .
Sacrament gab, nur den Gegensatz gegen Zwingli ins Auge
fasste. Das erhellt am deutlichsten aus der Augustana. Da wird
vor allem abgewehrt, dass die Sacramente nur notae professionis
seien, und fiir diesen Zweck gentigte die Definition Augustins,
die man sich aneignete. Es kam weiter darauf an, dem Sacra-
ment die Bedeutung eines eigentlichen Gnadenmittels zu vindi-
ciren, welche Zwingli ihm absprach, und auch dazu reichte die
Definition aus, denn es wird (in den Schwabacher Artikeln wie
in der Augustana) von dem Sacrament ausgesagt, wie von dem
Worte,dass es den Glauben wirke,und keineswegs wird dasselbe,
wie Heppe behauptet p. 260, nur als unterpfindliches Zeichen
und Siegel der im Wort gespendeten Gnade bezeichnet. Der
Hauptsache war damit ein Gentige gethan, freilich nicht in glei-
chem Masse der Forderung der Dogmatik, denn darnach hitte
die Definition 8o gefasst werden miissen, dass in sie sogleich
die besonderen Heilsgtiter, welche in dem einzelnen Sacrament
enthalten sind, mit aufgenommen worden wiren. Aber um Her-
stellung einer Dogmatik handelte es sich hier nicht und diese
dogmatische Mangelhaftigkeit ist leicht zu ertragen, da die De-
finition von Sacrament eben nicht eine in sich falsche ist, sondem
nur eine dogmatisch mangelhafte. Sie ist keine in sich falsche,
denn die darauf folgende Lehre von Taufe und Sacrament stgsst
den Satz, dass das Sacrament wirkliches Gnadenmittel ist, nicht
um, und die Lehre von Taufe und Abendmabhl tritt nicht in Wider-
spruch mit der zuvor gegebenen Definition von Sacrament, son-
dern ergéinzt dieselbe nur. -

Eine Betrachtung der in den Schwabacher Artikeln, zu denen
wir jetzt zurtickkehren, enthaltenen Aeusserungen wird das
darthun. :

Da begann der VII Artikel damit, dass er von dem. Mittel
handelte, durch welches wir den Glauben erlangen. Als solches

"nannte er Wort (Predigtamt) und Sacrament. An die Worte nem-

-



. Die Bekenntnissschriften der luth, Kirche. Die Augustana u. Apologie. 67

lich: ,Solchen Glauben zu erlangen, hat Gott eingesetzt das
Predigtamt oder mtindliche Wort, nemlich das Evangelium“
reihen sich die anderen an: ,sonst ist kein ander Mittel noch
Weise, weder Weg und Steg, den Glauben zu bekommen®. Und
diese Worte wollen nicht, wie wohl behauptet worden ist, den
Sacramenten oder wie Luther sich ausdrickt den #Husserlichen
Zeichen, nemlich der Taufe und Eucharistie, die Bedeutung von
Gnadenmitteln absprechen, sonst ktnnte Luther nicht sagen:
»bei und neben solchem Wort hat Gott eingesetzt fusserliche
Zeichen, durch welche Gott neben dem Wort auch den Glauben
und seinen Geist anbeut und gibt“, sondern der Gegensatz wen-
det sich, wie Engelhardt richtig sagt,!) nur gegen jeden eigen-
erdachten menschlichen Weg. Vielmehr sagt Luther ehen da-
- mit, dass er die Sacramente neben das Wort stellt und die gleiche
Wirkung ihnen zuschreibt, aus, dass er der Gnadenmittel zwei
annehme, das Wort und die Sacramente. Wort und Sacrament
verhalten sich aber so zu einander, dass, was das einemal das
Wort vermittelt, das vermittelt das anderemal das #usserliche Zei-
chen, Wasser, Brod und Wein. Da angelangt, handelt Luther dann
(in art. 1.X u. X)des Ndheren von den beiden Sacramenten und sagt,
aus welchen Stticken sie bestehen. Die Taufe, sagt er, bestehe
aus den zwei Stticken, dem Wasser und dem Wort Gottes und
das Wasser sei da ein heilig, lebendig, kriftig Ding, und darum
ein Bad der Wiedergeburt und Erneuerung des heil. Geistes,
weil Gottes Wort dabei sei. Die Eucharistie aber stehe auch in
swei Stiicken, nemlich dass sei wahrhaftiglich gegenwartig im
Brod und Wein der wahre Leib und Blut Christi, laut der Worte
Christi: Das ist mein Leib etc. Beide Sacramente verhalten
sich 80 zu einander, dass im einen Fall zu dem einen &usseren
Zeichen, dem Wasser, das Wort hinzugetreten ist, wodureh das
Wasser ein lebendig kriftig Ding geworden, in dem anderen
Fall aber durch das Wort zu dem Zusseren Zeichen, dem Brot
mnd Wein, Leib und Blut Christi hinzugetreten ist. Da, in die-
sem Fall, handelt dann allerdings Luther, wie Heppe sich aus-
dritckt, von dem Heilsgut, welches in den Elementen des Sacra-

1) L o p. 642. ;
5.



68 Die Bekenntnissschriften der iuth Kirche. Die dugustons u. Apelogie.

ments steckt, dessen er da. wo er von dem Sacramenten in genere
sprach, mieht erwihnt hatte. Aber darin Kegt mur eine Exrginzung,
eine nibere Ausfibrung und hebt er mur hervor, welche beson-
dere Bewandniss e¢s mit der Encharistic anch im Vergleich mit
der Taufe habe, aber es Liegt darin kein Widersprach mit dem
zuvor Gesagten. denn es bleibt ja stehem, was er zuvor gesagt
hatte, dass in den Sacramentem das Zmeserliche Zeichen die
gleiche Wirkong habe wie das Wort. Der Zasatz nemlich, mit
welchem Luther die Lehre abschliesst: . .diese Worte (das ist
mein Leib ete.) fordern und bringem zu den Glauben ete.* ist
kein fremdartiger, zu dem wnmittelbar Vorhergehenden gar nicht
gehoriger Nachtrag, sondern bestiitigt eben, dass die endliche
Wirkung des Sacraments die gleiche ist, wie die des Worts. Es
stimmt das ganz mit dem Gberein, was Luther in den Catechis-
men vom Abendmahl gesagt hat

Dieses Bekenntniss ist also Lutherisch und nicht Melanch-
thonisch. Melanehthonisch in dem Sinne, wie Heppe es fasst,
kann es aber schon darum nicht sein, weil, wie Calinich und
Frank nachgewiesen haben') und worauf wir noch zurfickkom-
men werden, Melanchthon um diese Zeit noch Luthers Lehre in
allen wesentlichen Punkten theilte.

Wenden wir uns nun zur Augustana’

Ftir uns, denen es jetzt ansgemacht ist, dass die Schwabacher
Artikel Luthers Lehre enthalten, liegt die Sache sebr einfach.
Wir vergleichen die betreffenden Schwabacher und Augsburger
Artikel mit einander. Stimmen sie unter sich tiberein, so liegt
fur uns der Beweis vor,dmdieAugmamdieLehreLudnm
enthalte. Damn wird das Gleiche auch von der Apologie zu sa-
gen sein, denn diese will, wie das Wort besagt, eine Reehtfer-
tigung der Augustana sein. Da wird man nicht annehmen wollen,
dass Melanchthon darin einer anderen Auffassung der Lehre das
Wort geredet hat.

Nur Art. X u. X1l der Augustana haben wir mit Art. X u. VIII
der Schwabacher Artikel zu vergleichen.

1) Ersterer in der angefiihrten Schrift von p. 69 an. Frank in seiner
Theologie der Concordienformel, III, 1863 von p. 6 an. -



Die Bekenntnissschriften der luth. Kirche. Die Augustana u. Apologie. 69

Vergteichen wir zundchst den deutschen Text der dugustana,
so finden wir die Aussage des Schwabacher Artikels, dass die
Sacramente den Glauben wirken, nicht aufgenommen (auch
nicht in den lateinischen Text). Das erkldrt sich aber einfach
daraus, dass die dugustana schon in Art. 'V vom Predigtamt ge-
handelt, und da schon ausgesagt hatte, dass die Sacramente die
gleiche Wirkung hitten wie das Wort.

Was aber das Bekenntniss vom Abendmahl anlangt, so ist
die Fassung in dem deutschen Text eine andere. Sagt nemlich
der Schwabacher Artikel aus, ,dass im Brot und Wein der wahre
Leib und Blut Christi wahrhaftig gegenwirtig sei“, so sagt die
Augustana, ,dass wahrer Leib und Blut Christi wahrhaftig unter
der Gestalt des Brods und Weins im Abendmahl gegenwirtig
- sei und da ausgetheilt und genommen wird.“ Worin liegt der
Grund dieser Aenderung? Frank meint,') in den Schwabacher
Artikeln hahe wesentlich die Beziehung auf die Zwinglianer vor-
gewaltet und zur Abwehr der Zwingli'schen Lehre sei der Aus~
druck ,in Brod und Wein“ der passendste gewesen, dem Me-
lanchthon aber sei daran gelegen gewesen, den Gegensatz
zwischen der evangelischen und der Romischen Auffassung so
weit zu mildern, als immer die Wahrhaftigkeit vertrug, daher
habe er den bisher tiblichen Ausdruck ,unter der Gestalt* ge-
setzt. Frank ist nemlich der Meinung, dass auf jenen Gegensatz
gegen die romische Auffassung in der Adugustana kein Geewicht
gelegt wurde. Mag das aber der Grund der Aenderung gewesen
sein oder nicht, so viel ist gewiss, der Ausdruck ,unter der
Gestalt des Brods und Weins“ ist nicht gleichbedeutend mit
dem ,unter beiderlei Gestalt“, so dass der Grund, warum das
4in Brod und Wein“ mit dem ,unter der Gestalt des Brods und
Weins“ vertauscht ist, nur der gewesen wire, der katholischen
Kelchentziehung entgegen zu treten,?) denn dieser Gedanke liegt
durchaus nicht in den Worten ,unter der Gestalt*; und ausserdem
hatte Melanchthon, wenn ihm dieser Gedanke so wichtig ge-
wesen ‘wire, demselben auch in dem lateinischen Text einen

1) Frank, die Theologie der Concordienformel. III, p.19.
2) Gegen Heppe, die confessionelle Entwicklung etc. p.65. -



70 Die Bekeantnissschrifien der inth_Kirche. Die Jugusions u. Apologie.

Ausdruck gegeben; was nicht geschehen ist. Welches nun auch
der Grund der Aenderung war. das steht fest, dass der Aus-
druck ,.unter der Gestalt“ auf eine Beziehung von Brod und Leib,
Wein und Blut hindeutet, und damit ist wenigstens die Zwingli-
sche und auch die Melanchthonisehe Lehre, wie Heppe sie fasst,
ausgeschlossen, denn mag auch Zwingli von einer Gegenwart
Christi sprechen. in dem Sinn, dass er gegenwirtig sei ex con-
templatione fidei, und mag avch Melanchthon unter dem Leib den
lebendigen personlichen Christus verstehen, von einer Gegen-
wart desselben unter der Gestalt des Brods und Weins kann
weder bei dem einen noch dem anderen die Rede sein, noch

weniger aber von einem Ausgetheilt- und Genommenwerden. -

Einer anderen Fassung begegnen wir dann auch im lateini-
schen Text. Da lautet das Bekenntniss einfacher dahin: ,,quod
c. et s. Ch. vere adsint et distribuantur vescentibus in ¢. D.“ Warum
Melanchthon diese Aenderung vorgenommen hat, weiss ich nicht.
Welchen Grund zur Aenderung er aber gehabt haben mag, je-
denfalls war es ein unverfinglicher, der nicht die Absicht hatte,
der Abendmahlslehre einen anderen Sinn zu geben: denn Me-
lanchthon konnte doch im lateinischen Exemplar der Lehre, die
er im deutsehen Exemplar niedergelegt hatte, nicht widerspre-
chen wollen. Zudem beweist die von Calinich aus einem Brief
Melanchthons an Bucer vom Jahr 1530 beigebrachte Stelle, wo
Melanchthon schreibt: nos docemus, quod corpus Christi vere et
redliler adsit cum pane vel in pane*, dass er auf den Unterschied
von ,,in coena* und ,,cum pane* keinen Werth legt.

Wenden wir uns'von da zum Art. XITI der Augustana. Er un-
terscheidetsich von Art. VIII der Schwabacher Artikel durch einige
Zusitze, welche die lutherische Lehre nur genauer pricisiren. Er
tritt der Zwinglischen Lehre entgegen, als wenn die Sacramente
nur ,Zeichen seien,dabei man Zusserlich die Christen kennen mé-
ge“; er wehrt einer magischen Vorstellung von der Wirkung der
Sacramente, als ob sie von Wirkung auch da wiren, wo man sie
ohne Glauben empfangt, und wendet das, wenn der Zusats, der
allein im lateinischen Exemplar steht, wirklich in dem demKaiser

¢ 1) Calinich p. 98,

Poaan,



Die Bekenntnisgachriften der luth. Kirche. Die Augustana u. Apologie. 71

ibergebenen Original steht; auf die Rdmische Lehre von der Wir-
kung der Sacramente ex opere operato an. Das positive Bekennt-
niss von den Sacramenten ist aber in der dugustana das gleiche
wie in den Schwabacher Artikeln. In ihnen werden die Sacra-
mente ,,dusserliche Zeichen genannt, durch welche neben dem
Wort Gott auch den Glauben und seinen Geist anbeut und gibt,
und stérkt alle, die sein begehren;* in der dugustana werden sie
wheichen und Zeugniss gottlichen Willens gegen uns, unseren
Glauben dadurch zu erwecken“ ete. genannt. Ist nun die in den
Schwabacher Artikeln” gegebene Definition von Sacrament eine
lutherische, so ist es auch die in der Augustana enthaltene, und
dass sie wenigstens nicht in Zwinglischem Sinn gedeutet werden
kann, hat die confutatio Pontificia anerkannt, welche sagt: tre-
decimus articulus nihil offendit, sed acceptatur.

Wie verhilt sich nun zu diesem Bekenntniss die Apologie?
Bis in die neueste Zeit hat man von dem das Abendmahl be-
treffenden Artikel nur die Deutung abwehren zu mfissen ge-
glaubt, als rede Melanchthon darin der mutatio substantiae das
Wort, weil er sich darin auch auf einen Griechen beruft, der
sagt: ,,panem non tantum figuram esse sed vere in carnem mutari.”
Dagegen ist nun von den Commentatoren der Apologie geltend
gemachtworden, dass Melanchthon die romische und griechische
Kirche nur zum Zeugen dafir anftihre,, dass in beiden Kirchen
von jeher die corporalis praesentia gelehrt worden sei, und dass
die Transsubstantiationslehre durch die vorangehenden Worte
ausgeschlossen sei: denn heisse es da: ,,guod in c. D. vere et sub-
stantialiter adsint corpus et sanguis Christi et vere exhibeantur
cum illis rebus, quae videntur, pane et vino*, 8o sei ja damit
oconstatirt, dass die Elemente bleiben, sei also die mutatio sub-
stantiae ausgeschlossen.

Wie kann man nun auch nur in Versuchung kommen, in der
Apologie eine Lehre zu finden, welche zu Gunsten der Zwingli-
schen gedeutet werden konnte? Vielmehr sie erginzt auf das
Schonste die dugustana, und ist ausdriicklich und recht deutlich
gegen die Zwinglische Auffassung gerichtet. Die Berufung auf
1 Cor. 10, 16 zeigt nemlich, dass der Nachdruck auf dem Dasein
des Leibes und Blutes Christi liegt. Wiire, so argumentirt Me- .



72 Die Bekenntnissschriften der luth, Kirche. Die Augustana u. Apologie.

lanchthon, im Abendmahl nicht Leib Christi zugegen, so miissten
ja dieWorte Pauli: ,,panem esse participationem corporis Christi,"
ganz gegen ihren Wortlaut nur besagen, dass der Geist Christi
mitgetheilt werde. Man sieht daraus zugleich, mit welcher Un-
befangenheit in dem lateinischen Bekenntniss der Augustana die
Erwihnung des Brodes ausgelassen war. Sie wire auch hier
ausgelassen worden, wenn sie nicht nothwendig erschienen wire,
um den Uebergang zu jener Stelle im Corinther-Brief zu ver-
mitteln. 4

Werfen wir noch einen Blick auf den Artikel ,,von den Sa-
cramenten und ihrem rechten Brauch“. Dieser Artikel ist ganz
conform mit dem entsprechenden in der 4ugustana, und hat wie-
derum nur den Gegensatz gegen die Zwinglische Lehre im Auge;
eine Bestitigung der Auslegung, welche wir dem Artikel in der
Augustana gegeben haben, liegt aber darin, dass hier noch ge-
nauer gesagt wird, wie Wort und Sacrament sich zu einander
verhalten. Das Wort geht in die Obren, das Ausserliche Zeichen
ist fir die Augen gestellt, das Wort und #usserliche Zeichen
wirken einerlei im Herzen, denn das Sacrament ist, wie Augu-
stin sagt, ein sichtlich Wort. )

Wir sind sonach bei Vergleichung der 4ugustana und Apolo-
gie mit den Schwabacher Artikeln zu einem ganz anderen Re-
sultat gelangt, als Rickert und Heppe.

Findet der Erstere, dass die Schwabacher Artikel in Augs-
burg mit grosser Froiﬁeit behandelt worden sind, so hat sich
uns, wenigstens was die Lehre vom Abendmahl und den Sacra-
menten itherhaupt anlangt, ergeben, dass die Schwabacher
Artikel unter der Behandlung, welche sie in Augsburg erfahren
haben, nicht gelitten haben, und dass die darin enthaltene Lehre
in der Augustana zu ihrem vollen Ausdruck gekommen ist.?)

Findet der Andere, dass schop die Schwabacher Artikel

1) Far die Behauptung Ruckerts, dass die Ueberarbeitung der Schwa-
bacher Artikel das Ansehen habe, grundsatzlos erfolgt zu sein, verweisen wir
auf den oben angezeigten Aufsatz von Engelhardt, welcher den Endzweck hat,
durch die Auffindung der inneren genetischen Gestaltung dieser Artikel, so-
wie durch die Darlegung ihres Zusammenhanges und die Begrindung der
Nothwendigkeit der wesentlichen Ab&nderungen den Gegenbeweis zu liefern.



Die Bekenntnissschriften der luth. Kirche. Die Augustana u. Apologie. 73

mehr Melanchthonisch)als Lutherisch sind, vollends dann die
Augustana und Apologie, 8o hat sich uns ergeben, dass alle drei
gut lutherisch sind.

Es erfibrigt nur noch gegen Heppe'’s Gang der Beweisftthrung
in dem Abschnitt von der Augsburgischen Confession in Kfirze
Protest einzulegen.

Der Behauptung Heppe’s, dass die Erkldrungen, welche in
beiden Bekenntnissschriften in Betreff der einzelnen Sacramente
gegeben sind, in Gemissheit der Lehre vom Sacrament tiber-
haupt aufgefasst werden mtissten, sind wir schon entgegenge-
treten. Wir mftissen aber auch der anderen Behauptung ent-
gegentreten, dass der Sacramentsbegriff der Augsburgischen
Confession und Apologie der specifisch reformirte sei, so dass
also fir die Lehre von Taufe und Abendmahl nicht einmal die
Folgerungen aus dem Sacramentsbegriff gezogen werden kénn-
ten, welche Heppe daraus zieht, wenn man auch dem Princip,
dass von dem Allgemeinen auf das Specielle zu schliessen sei,
hier Anwendung zugestehen wollte.

~ Die allgemeine Sacramentslehre ist nicht die specifisch re-
. formirte, welche nach Heppe mit der Melanchthonischen Lehre
zusammenfillt, denn nach dieser sind die Sacramente nur
Zeichen und Zeugnisse géttlicher Gnade und Willens, mit Un-
recht aber liest das Heppe aus der Augustana und Apologie
heraus. Den Sacramenten wird darin, wie wir das schon gel-
tend gemacht haben, das exhibere zugeschrieben, das allein schon
hindert, das Sacrament ,als ein von Gott geordnetes Zeichen
zu bezeichnen, womit Gott seine im Wort gegebene Verheissung
der Siindenvergebung versiegelt, um den Glauben an das
Verheissungswort zu erwecken und zu kriftigen.“ Der Artikel
der Apologie besagt eben darum auch nicht, dass dieEine Gnade,
welche im neutestamentlichen Verheissungswort dargeboten
wird, im Sacrament nur Zusserlich dargestellt wird. Da-
von ist in der Stelle, welche Heppe dafir anfihrt, auch gar
nichts zu lesen. In den Worten nemlich, welche Heppe daftir
anftthrt (es sind die Worte der Apologie: ,,et quia in sacramento
duo sunt, signum et verbum: verbum in novo testamento est pre-



74 Die Bekenntnissschrifien der luth. Kirche. Die Angusiona u. Apologie.

missio gratiae addita, -—— Verbum igilur offert remissionem peccato-
rum, et ceremonia est quasi pictura verbi seu sigillum), ist ja gar
keine Vergleichung zwischen Wort (Predigtamt) und Sacrament
enthalten, sondern nur im Sacrament selbst wird unterschieden
piusserlich Zeichen und Wort“, und natirlich ist es dem Wort
zuzuschreiben, dass das Sacrament eine Wirkung hat, gemiss
dem Augustinischen Satz: accedit verbum ad elementum et fit
sacramentum. Natlrlich wird also vom Wort gesagt: offert pro-
missionem peccatorum und von der ceremonia, womit aber nur das
von dem Wort unterschiedene #ussere Zeichen gemeint ist, dass
gie sei pictura verbi seu sigillum.

Wenn dann endlich Heppe der Apologie noch den Satz ent-
nimmt: ,Die Heilsverheissung des Sacraments beziehe sich
lediglich auf den Gliubigen, der wirklich zur Kirche gehort.
Der Unglaubige dagegen nehme nicht an dem inneren Gnaden-
schatz, sondern nur an dem Ausseren Zeichen Theil, das fiir ihn
ganz unniitz und bedentungslos sei“, und wenn er alzo damit die
reformirte Lehre, dass Sacrament nur den Glaubigen zu Theil
werde, auch in der Apologie findet, so geschieht auch das nur
auf Grund einer falschen Auslegung der betreffenden Stellen:
denn in diesen Stellen ist nur von dem Segen die Rede, welchen
die Sacramente bringen, das ist aber eine alte und echt luthe-
rische Lehre, dass der Segen des Sacraments nur dem gléubigen
Empfinger zu Theil wird. Dass das besondere Heilsgut, wel-
ches dem einzelnen Sacrament inharirt, auch an den Unglaubigen
gelangt, nur aber ihm nicht zum Segen, sondern zum Gericht
wird, das hebt Melanchthon allerdings in diesen Stellen nicht
hervor, daran hindert ihn seine Definition von Sacrament, von
der wir schon zugegeben haben, dass sie mangelhaft ist, weil
sie des besonderen Heilsguts, welches mit dem einzelnen Sacra-
ment gesetzt ist, nicht erw&hnt, aber schon in dem Art. der Augu-
stana, der von dem einzelnen Sacrament, hier von dem Abend-
mahl handelt, hatte Heppe finden konnen, dass Melanchthon dén
Empfang des besonderen Heilsguts- nicht auf die Gliubigen be-
sehrénkt, denn dieser- Artikel lautet dahin: ,,quod corpus et san-
guis Christi vere adsint el disiribuantur vescentibus in coena Do-
mini.'‘. . Das. vescentibus ist ganz allgemein gesetzst, ohne dass



Die Bukenntnissschiriften der luth. Kirche.' Die Schmaleald. Artikel. 78

zwischen Glaubigen und Unglaubigen unterschieden wird, dass
aber diese Worte nicht den Sinn haben kdnnen: ,,mégen sie nun
gliubig oder ungliubig sein‘, weil es dann heissen musste:
omnibus vescentibus, davon wird Heppe nicht leicht jemanden
tiberreden. Diese Auslegung richtet sich schon dadurch, dass
Heppe in Folge dess gezwungen ist, als den Endzweck des gan-
zen X. Artikels den anzugeben, dass damit der Vorstellung ge-
wehrt werde, als ob ,,anch ausserhalb der Abendmahlsfeier eine
Beziehung der Elemente zu Leib und Blut Christi Statt habe.
Der Artikel also, welcher schon durch seine Ueberschrift : de coena
Domini anktindigt, dass darin ein Bekenntniss vom Abendmahl
abgelegt wird, der einzige Artikel, der davon handelt, soll dar-
nach keinen anderen Inhalt und Endzweck haben, als.den von
Heppe angegebeénen! — . = -

" Das letzte in Betracht kommende Bekenntmss sind die
Schmalealder Artikel. 1) . :

Die Entstechung derselben ist folgende:

Die Schmalcalder Veérbtindeten wollten auf einem nach
Schmalcalden ausgeschriebenen Convent in Berathung t¥éten,
ob sie das auf den Mai 1537 vom Papst ausgeschriebene Conecil
beschicken wollten. Fiir diesen Fall lag es nahe, dem Conail
ein Bekenntniss vorzulegen und Sache des Kurfirsten von
Sachsen, der die Verbiindeten berief, war es, Sorge dafiir zn
tragen, dass dem Convent ein solches vorgelegt werden kdénne.
Er erliess daher, es ist nicht ganz gewiss, ob an Luthern allein
oder ob an die Wittenberger Theologen fiberhaupt, den Befehl,
»Artikel unserer Lehre zu stellen, ob’s zur Handlung kiime, was
und wieferne wir wollten oder kinnten den Papisten weichen,
und auf welchen wir geddchten endlich zu beharren und zu
bleiben.“ Solche Artikel brachte nun Luther mit nach Schmal-
calden. Er hatte sie selbst entworfen, und dann den Witten-
berger Theologen, mit Zuziehung von Amsdorf, Agricola und
Spalatin ?), vorgelegt. Der Kurfirst war mit denselben hdch~

1) Ueber sie: Plitt, de autoritate articulorum Smalcaldicorum symbolica.
Dissertatio. 1862.

2) Spalatin, annales reform. p. 307, Die Wittenberger Theologen wa-
ren: Jonas, Cruciger, Bugenhagen, Melanchthon.



76 Die Bekenntnissschriften der luth. Kirche. Die Schmaloald. Artikel.

lich zufrieden, und billigte es ganz, dass Luther darin dem Papst
naufs heftigste widerstehe.*

Der Gang der Dinge auf dem Convent scheint nun der ge-
wesen zu sein: zuerst wurde den Theologen aufgetragen, aufs
neue die Augustana und Apologie in ihrer Wahrheit zu bestat-
gen, dann tber den Primat des Papstes sich deutlich zu erkls:
ren, so weit das in der Augustana unterlassen worden war.
Denn so schreiben Osiander und Veit am 17. Februar: Primum
autem negotium, quod nobis a principibus fuit iniunctum, duo com-
plectebatur :- unum ut confessionem et apologiam omni genere ar-
gumentorum ex sacris libris, patribus, conciliis et pontificum de-
cretis muniremus; alterum ut de primatu, quae, quod odiesa es-
sent, in confessione omissa fuerunt, diligenter explicaremus.®)

Was die erste Forderung anlangt, so ziemte es einem Con-
vent von Fiirsten in dem Augenblick, wo sie eine politisch
héchst entscheidende Stellung zum Kaiser und Papst einzuneh-
men hatten, die Theologen zu erneuter Prifung und Bewahr-
heitung der Grundbekenntnisse aufzufordern, ihre Meinung
konnfe aber nicht die sein, dass die Theologen dieses Geschaft
Jjetzt auf dem Convent vornehmen sollten, denn wie hatte dazu
die Zeit gereicht! So verstanden es auch Osiander und Veit,
denn sie schrieben: ,,/iiud (die Prifung) in atiud tempus et locum
reiiciemus, quia et longiusculum tempus et bibliothecas, quibus hic
caremus, requirit.3)

Der anderen Aufgabe untersogen sie sich aber sofort, und
13sten sie auch gleich am 17. Februar, denn sie schrieben: guo-
rum hoc postremum hodie ita perfecimus, ut exscriptum statim prin-
cipibus simus exhibituri.?)

- Weiter berichten dieselben M#nner aber: scripsit praeterea
Lutherus Vitebergae articulos breves quidem illos, sed illustres et
argutos, in quibus omnia ea, de quibus in concilio sine grandi
sacrilegio nihil concedere possumus, germanice complexus est.
Hoc cras in congregatione nosira publice legemus, us, si quis quid
addere velit, in commune proponat.

1) Corpus Ref. III, 267.
2) Ibid. 8) Ibid.



Die Bekemmtuissachriften der luth. Kirche. Die Schmalcald. Artikel. 77

Sieht man; also,von der Bewahrheitung der Grundbekennt-
nisse, als einer Sache, fir welche schon die Zeit in Schmaleal-
den nicht ausreichte, ab, so scheint fir die Theologen in erster
Linie die Aufgabe gestanden zu sein, sich iber den Primat aus-
zusprechen; in zweiter Linie erst die, ein Bekenntniss zu praei-
siren, wie es fir die damalige Lage der Dinge nothwendig war.
Eben zu letzterem Behuf sollten Luthers Artikel dienen. Diese
hatten aber doch noch eine andere Bestimmung, denn Melanch-
thon schreibt am 1. M&rz an Camerarius?): duae causae fuerunt
instituti congressus theologici: altera, wt de doctrina fieret collatio
non fulilis sed accurata, ut tollerentur dissidia et consentiens do-
ctrina et explicata in nostris ecclesiis extaret. Altera, ut delibera-
retur, qui articuli ad extremum defendendi sint ac retinendi, et
anteponendi communi tranquillitati et omnibus rebus humanis, gui
concedendi Pontifici, xal Td xxAndiaorixg xolirsvuate propter
pacem et ad communem ecclesiae concordiam restituendam, si res -
ad moderationum aliquam deduceretur. Man wollte also von der
Besprechung dieser Artikel auch Anlass nehmen, sich zu verge-
wissern, ob man auch unter sich einig sei. Und das bezog sich,
wie aus dem Bericht Melanchthons und aus dem Brief der oben
genannten M#nner hervorgeht, vorzugsweise auf die Abend-
mahisfrage.?)

Aus den weiteren Berichten Melanchthons ersieht man nun,
dass die Dinge nicht nach seinem Gefallen gingen. Schon dar-
tiber klagt er, dass man sich zu gar keiner Nachgiebigkeit gegen
den Papst habe verstehen wollen. Aber auch zu einer eingehen-
den Erdrterung tiber die Lehre kam es nicht, und als Grund
gibt er®) den an: ne doctrina accurate conferretur, nominatim pe-
titum est, ne certamen aliquod augeret discordias et foederis di-
stractionem afferret. Er berichtet weiter4): aus diesem Grund sei
auch nur zapépywes von der Lehre gehandelt worden, um zu er-
fahren, ob die Anwesenden alle tibereinstimmten, und ds habe

1) C. Ref. III, 292,

2) Osiander u. Veit (C. R. III, 268): agetur etiam, ut spero, de concordia
.super negotio de coena Domini. .

8) Ep. ad.Camerar. (C. R. I11. 292).

4) In einem Brief an J. Jonas (C. Ref. 11L, 298).



78 Die Bekeantnisschriften der Iuth. Kirche. Die Schasaloald. Artikel

Osiander und| Blaurer, akiguantisper gestritten xcpt Tow gvory-
¢lor; er (Melanchthon) aber habe, ne incrudesceret certamen, und’
weil Luther, der krank darmederlag, fehlte, also kein Spafev-
77 da war, sie unterbrochen.’) Genaueres aber sagt uns Veit
Theodor in einem Brief an Forster d. d. 16. Mai iber dieses cer-
tamen. Er berichtet, dass, weil man munkelte, Blaurer billige
die Wittenberger Concordie nicht, Bugenhagen und Amsdorf
gegen Melanchthons Willen die Theologen wieder berufen hit-
ten, und da sei fiber das Abendmahl disputirt worden. Buoer
babe allen geniigt, Blaurer aber habe, cum religua diceret ob-
scurius, offen den Satz bestritten : impios sumere corpus Christi.%)
Andern Tags wurde dann von Bugenhagen proponirt, wer
wolle, solle die Artikel Luthers untersehreiben. Da erklirte Bu-
cer, er habe kein Mandat daze. Weil er aber zugleich erklirte,
er wisse an den Artikeln nichts za tadeln, so vermuthet Veit, er
habe die Unterschrift nur verweigert, weil er gewusst, Blaurer
unid andere wilrden, weil sie die darin ausgesprochene Lelire
vom Abendmahl nicht billigten, nicht unterschreiben, und &
wire dapn ein dissensus an den Tag gekommen, den der Kur-
farst u. A. an den Verbiindeten nicht geduldet haben wiirden.?)
Das, dass Bugenhagen die Unterschrift der Lutherschen Ar-
tikel jedem freigestellt hat, erklirt sich aus den Beschlussen,
welche mittlerweile die Farsten in Betreff des Concils gefasst
hatten, denn diese gingen dahin, das Concil nicht zn beschickes,
und am 24. Februar ward diess dem Gesandten des Kaisers
mitgetheilt. So weit also die Artikel Luthers dazu hatten dienen

1) In einem Brief an Camerarius vom 1. Mirg (C. R. 11, 2956): ,, Venimus
hue, wt de doctrina colloqueremur. Sed id impediit partim Lutheri valetudo ..
partim certorum hominum timiditas, qui accuratam disputationem prohibedant,
ne discordiae inflammarentur.

2) Wie dankbar man ihm Schweizerischer Seits dafir war, bezeugt der
Brief von Jo. Zuiccins an Vadianus d. d. 6. Juni 1587 (bei Pressel, Ambro-
sius Blaurers Leben u. Schriften p.431. Anm.). Er schreibt: Quotiescungue
Schmalcaldici conventus mentio incidit, merito gratiae sunt Domino agendae,
gui bono suo spiritu compescuit ardentissimos quorusdam qffectus. Usus est
Dominus Philippo, quem Ambrosius miki nuper non potuil satis commendare,
ot parum abfuit, quin melius cum illo sibi quam Buoero conveniret efs. .

8) Veit Theodor an Ferxter. 16. Mai, C.B. IIE,87AL . . .



Die Bekenntnissschriften der luth. Kirche. Die Schmalcald. Artikel. %59

sollen,, die Lehren genau zu bezeichnen, an denen man auf
einem Concil unter allen Umstéinden festzuhalten entschlossen
war, fiel allerdings fiir die Firsten der Grund weg, sich fiir die-
selben zu entscheiden. Sollten die Artikel aber zugleich den
andern Endzweck haben, den Melanchthon angibt, den, sich zu
vergewissern, ob man auch unter sich einig sei, so sieht man
doch nicht recht ein, warum die Fiirsten von diesen Artikeln
Umgang genommen haben. Vielleicht haben sie es gethan, weil
sie die Constatirung eines dissensus mit den Oberdeutschen ver-
meiden wollten, vielleicht aber auch hat nur Melanchthon den
Artikeln zugleich diesen andern Endzweck beigelegt, und haben
die Frsten, und hat insbesondere der Kurfiirst von Sachsen den
Endzweck der Artikel nur darin gesehen, dass sie zur Vorlage
guf dem Concil, falls man dieses beschicke, dienen sollten. In
diesem Fall erklart sich, warum man jetzt von den Artikeln
absah. Nur das Eine hielt man jetzt noch fiur nothwendig, um
die Ablehnung des Concils zu rechtfertigen, in einer besonderen
Schrift sich tiber die p#pstliche und bischéfliche Gewalt auszu-
sprechen. Das geschah in dem tractatus de potestate et primatu
papae, zu deren Abfassung Melanchthon von dem Kurftirsten,
"wahrend Luther krank darniederlag, ist aufgefordert wordem.
Indem man bei dieser Gelegenheit ausdrticklich anerkamnte,
dass die Augustana sich tiber diesen Punkt nicht deutlich genug
ausspreche, diente der Tractat als eine Ergéinzung der -Au-
gustana , und war es darum nattirlich, dass man mit Aus-
gebung dieses Tractats die Erkldrung verband, dass man an
Augustana und Apologie festhalte, und dass die Stdnde von den
Theologen die Unterschrift dafir verlangten. Daher die Form
der Unterschrift, welche sich den Tractaten angehiingt findet.!)

Man muss es also als Thatsache anerkennen, dass der Con-
vent als solcher sich nur zu dugustana, Apologia und dem Trac-
tat Melanchthons bekannt hat, nicht aber zu den Artikeln Lu-
thers, deren auch im Recess nicht gedacht ist.

Ob aber darum die Artikel nur ,eine Privatschrift Luthers

1) nDe mandato illustrissimorum pnnczpum et Ordinum ac cmlatum, evan-
gelii doctrinam profitentium.etc



80 Die Bekenntnissschriften der luth. Kirche. Die Schmalcald. Artikel,

waren und blieben,* ist eine andere Frage, welche wir hier
nicht auszumachen brauchen. Fiir unseren Zweck genfigt es,
zu constatiren, dass der Kurfurst, der sie hdchlich billigte, die
Unterschrift der Theologen winschte!), und dass ausser den
Wittenberger Theologen noch 36 Theologen, theils schon vor
der Uebergabe in Schmalcalden, theils in Schmalcalden selbst,
manche vielleicht nachher, sie unterschrieben haben. Nur die
Oberdeutschgesinnten Bucer, Fagius, Wolffhardt, Fontanus und
Blaurer haben sich der Unterschrift enthalten. Die Unterschrift
so vieler Theologen ist doch ein gewaltiges Zeugniss daftr,
dass man die darin enthaltene Lehre als die der lutherischen
Kirche anerkannte.

In Betreff dieser Schmalcalder Artikel brauchen wir nun
nicht den Beweis zu fithren, dass sie Luthers Lehre enthalten,
denn das erkennt auch Heppe an, und da wir auch in den vor-
angegangenen Bekenntnissen die Lehre Luthers gefunden ha-
ben, so wire fir uns die Sache abgethan, wenn nicht Heppe
behauptete, dass die in den Schmalcalder Artikeln enthaltene
Lehre eine andere sei als die in den voranstehenden Bekennt-
nissen. Und freilich hat Heppe ein grosses Interesse an dieser
Behauptung: denn da er nicht 14ugnen kann, dass die Schmal-
calder Artikel die Lehre Luthers enthalten, musste er, wenn er
seine Behauptung nicht beweisen konnte, zugestehen, was er
ja laugnet, dass Augustana und Apologie die Lehre Luthers
enthalten. Heppe behauptet also (p.87): Die Lehre von den
Sacramenten in genere sei ¢ine andere, und so sei auch die von

. Taufe und Abendmahl eine andere.

Wenn da, was den ersten Punkt anlangt, Heppe behauptet in
der Apologie werde angelegentlich hervorgehoben, dass die Gna-
denmittheilung im Wort und Sacrament speclﬁsch eineund diesélbe,
nemlich Vermittlung der Stindenvergebung, sei, in den Schmalcal-
der Artikeln aber werde gerade die Verschiedenheit der Heilsver-
mittlung in Wort und Sacrament betont, so versteht er die Worte,
aus denen er das herausliest, die Worte nemlich: ,,wir wollen nun
wieder zum Evangelio kommen, welches gibt nicht einerlei Weise,

1) of. Kollner, Symbolik der luth. Kirche. p. 447. Azm.4.



Die Bekenntnissschriften der luth. Kirche. Die Schmaleald. Artikel. 81

Rath und Hiilfe wider die Stinde, denn Gott ist iberschwenglich
reich in seiner Gnade. Erstlich durchs mtindliche Wort, darin
. gepredigt wird Vergebung der Stinde in aller Welt . . ¥%um an-
dern durch die Taufe. Zum dritten durchs heilige Sacrament
des Altars. Zum vierten durch die Kraft der Schitissel .. (ed.
Maller p. 319) — diese Worte, sage ich, versteht Heppe ganz
falsch: denn sie sagen ja eben nicht eine Verschiedenheit der
Heilsvermittlung aus. Von allen, vom Wort wie von den Sa-
cramenten, wird vielmehr gesagt, dass sie Rath und Htllfe wider
die Stinde bringen, nur, und darin zeigt sich eben der Reich-
thum der gottlichen Gnade, nicht in einerlei Weise wird die
Hilfe gebracht (im lateinischen Text: non uno modo consulit et
auzxiliatur nobis contra peccatum), denn sie wird gebracht nicht
allein durch das Wort, sondern auch durch die Sacramente u.s.w.
Was dann das Abendmahl anlangt, so soll Luther im Con-
cept ganz Melanchthonisch gelehrt haben, nemlich so: der Leib
und das Blut Jesu Christi werden mit dem Brod und mit dem
Wein dargereicht (als ob das Melanchthonisch und nicht gut
Lutherisch wire!), Amsdorf aber soll Luthern bestimmt haben,
die Lehre so zu fassen, wie wir sie jetzt in den Schmalcalder
Artikeln finden.!) Das liesse sich auch wohl erklaren. Kurz
_vorher erst war die Wittenberger Concordie abgefasst, und da
hatte es bekanntlich die meiste Mithe gekostet, den Bucer zur
Annahme des Bekenntnisses zu bringen, dass auch die Unwiir-
digen Leib und Blut Christi geniessen. Noch hatte man Ursa-
che, die ehemaligen Gegner darauf anzusehen, ob sie dieses
Bekenntniss auch theilten. Luther hatte also ganz Recht, gerade
diesen Punkt hervorzuheben, es ist das aber keine Lehre, wel-
che nicht aus der in der 4ugustana und Apologie enthaltenen
Lehre flosse, noch weniger besagt er das Gegentheil von dem,
was sich in der Apologie vorfindet: denn dass weder Adugustana
noch Apologie so auszulegen seien, haben wir schon nachge-
wiesen.
Was soll man aber endlich zu der Behauptung Heppe’s sagen,
dass die in den Schmalcalder Artikeln enthaltene Verwerfung
1) cf. Heppe, die confessionelle Entwicklung etc. p. 86. ,
¢




82 Melsachthon und die dvgustane.

der Lehre, ,.dass unter einer Gestalt 2o viel gei als unter beiden*
in unleugbarem Widersprueh stehe mit der Apologie? Der Sinn
dieser Esklirung, meint nemlich Heppe, sei offenbar der: ,da
im Brod das Fleisch und im Wein das Blut Christi enthalten sei,
80 sei unter einer Gestalt nur ein Theil der Menschheit Christi
und nicht g0 viel vorbanden als unter beiden Gestalten. Dage-
gen liege es im Sinne der Apologie. dass unter jeder Gestalt
der ganze gottmenschliche personliche Christus vorhanden ist.“
Sagen denn aber die Worte im VL Art.: ..Wir bediirfen der ho-
hen Kunst nicht, die uns lehre, dass unter einer Gestalt so viel
sei als unter beiden. wie uns die Sebriften und das Conciliuom
zu Constanz lehren. Denn obs gleich wahr wire. dass unter ei-
ner g0 viel sei als unter beiden. o izt doch die einige Gestalt
nicht die ganze Ordnung und Einsetzung, durch Christum ge-
stiftet und befohlen  sagen denn diese Worte nicht deutlich
genug, dass die Artikel sich fur die Verwerfung des Satzes,
dasz unter einer Gestalt so viel sei als unter beiden, nicht anf
dogmatische Griinde einlassen, sondern die Sache entsehieden
lassen wollen durch Berufung auf Christi Einsetzung und Befehl?

Der Beweis also, dass die Schmalcalder Artikel anderes
bekennen, als Augustuna und Apologie, ist nicht geliefert, es
herrscht vielmehr volle Uebereinstimmung zwischen diesen und
den anderen Bekenntnissen, was wir als einen Beweis fiir unsere
Behauptung ansehen dfirfen, dass Augustana und Apolovle Lu-
thers Lebre enthalten.




III. Ist durch die Aenderungen, welche Melanchthon in
der Augustana vornahm, der Bekenntnissstand der
lutherischen Kirche geiindert worden?

Wir sind im vorigen Abschnitt vielfach der Behauptung be-
gegnet, dass Melanchthon in der Lehre vom Abendmahl und
von den Sacramenten tiberhaupt betrichtlich von Luther abge-
wichen sei, und Heppe haben wir sogar von einem Melanchtho-
nischen Typus sprechen héren, welcher unverkennbar der Au-
gustana und der Apologie aufgepriigt sei. Auf diesen Punkt
einzugehen, haben wir bis jetzt noch nicht Ursache gehabt.
Unsere Aufgabe war erftllt, wenn wir den Beweis lieferten, wie
wir es denn versucht haben dass in Augustana und Apologie
Luthers Lehre zum vollen Ausdruck gekommen sei. Es wird
aber an der Zeit sein, jetzt, wo uns aufs neue die Behauptung
von einer Differenz in der Abendmahlslehre zwischen Luther
und Melanchthon entgegentritt, und wo zu ihr die andere Be-
hauptung hinzutritt, dass Melanchthon in den Aenderungen,
welche er in der 4ugustana angebracht, seiner Lehre einen noch
bestimmteren Ausdruck gegeben habe, die Frage nach die-
ser Differenz niher ins Auge zu fassen. Wir haben tibrigens an
ihr, das sei zum voraus bemerkt, nur ein Interesse in Bezug auf
die Frage, ob Melanchthons abweichende Lehre von Einfluss
auf den Bekenntnissstand der lutherischen Kirche war.

Nach Heppe hat sie bekanntlich einen sehr grossen, ja ei-
nen dominirenden Einfluss auf denselben gehabt, und hat auch
auf Luther die Wahrheit der Melanchthonischen Gedanken eine
so eminente Gewalt ausgetibt, dass er sich nur theilweise von
derselben frei machen konnte.!) Nach Heppe hat aber Melanch-
thon auch ein genau in sich zusammenh#ingendes theologisches
System gehabt, durch welches auch seine Lehre vom Abend-
mahl soll bestimmt worden sein. Er rithmt dem Melanchthon nach,
dass durch ihn erst der deutsche Protestantismus recht eigentlich

1) Heppe, ibid. p.47.
e.



84 Melanchthon und die Augustana.

zu wissenschaftlichemBewusstsein geKommen sei,indem Melanch-
thon die eigenthtimlichen speculativen Momente, mit denen der
deutsche Protestantismus ins Leben getreten war, wissenschaft-
lich erfasste, und zu Herstellung eines deutsch-evangelischen
Lehrsystems weiter entwickelte. Und zu diesem System ist Me-
lanchthon sehr frith gelangt, es findet sich in seinen Grundziigen
schon in der Ausgahe seiner loci von 1521, und er hat es durch
alle Zeit seines Lebens unwandelbar festgehalten. Die Grund-
zlige dieses Systems gibt nun auch Heppe in seiner ,,Geschichte
des deutschen Protestantismus® (Bd.I. Absch. II, §.3) und er be-
hauptet, dass er das System in seiner ,Dogmatik des deutschen
Protestantismus im sechzehnten Jahrhundert (III Bde. 1857)
dargelegt und mit den ndthigen Belegen aus Melanchthons
Schriften begrtindet habe.

Wire nun unsere Absicht, eine Melanchthonische Theologie
zu schreiben, so diirften wir uns der Aufgabe nicht entziehen,
diesem von Heppe entworfenen System eine eingehende Priifung
zu widmen; da wir aber hier die Melanchthonische Doctrin nur
fur einen bestimmten Zweck ins Auge zu fassen haben, so wer-
den wir dieser weitldufigen und nothwendig in die Breite gehen-
den Arbeit uns entschlagen diirfen, und fiir unseren Zweck wird
folgendes ausreichen. _

Schon mit seiner Behauptung, dass Melanchthon ein in sich
zusammenh#ingendes fest geschlossenes System gehabt habe,
steht Heppe sebr allein.

Melanchthons Biograph, C. Schmidt, sagt von ibm: ,er war
kein eigentlich speculativer Geist, sein Hauptinteresse war im-
mer das Ethische, die Darstellung dessen, wus zur Beforde-
rung des Heilsbedtirfnisses und des frommen Lebens gehort.
Und Landerer?) sagt gegen Heppe: ,es ist im Interesse der ge-
schichtlichen Wahrheit zu bemerken, dass Melanchthon gar nicht
der aus dem Tiefen ind Ganzen schipfende systematische und
speculative Geist war. . . Was ist speculativ, wenn es nicht das
Bestreben ist, die hochsten und tiefsten Gegensétze mit den Ge-
danken und der denkenden Intuition zusammenzukniipfen und

1) Herzog’s Realencyclopidie Bd. IX.



Melanchthon und die dugustana. .1

die Einhéeit ¢iner alles behérrschenden und organisirenden Idee
zu suchen? Etwas der Art ist gewiss in Luthers er dringt in die
Tiefe und in das Ganze; gerade die sogenannten speculativen
Dogmen, Trinitit, Christologie, aber auch die Lehre vom Werke
Christi fasst er fir sich und im Zusammenhang mit der Soterio-
logie an, um vom Princip des Protestantismus aus, vom Glan-
bensprincip aus, ihre abstrakte traditionelle Form zu tiberwin- -
den, sie zu vertiefen und zu beseelen. .. Und Melanchthon da-
gegen, er geht den speculativen Fragen fast immer geflissentlich
aus dem Wege, und sucht das, was ihm als das Praktischwichtige
erscheint, ,quae ad aedificationem conducunt, quae ad vitam ac-
commodata sunt'* durch eine verstindige und klare Entwicklung
der Erkenntniss. néher zu bringen.“ Nicht anders urtheilt Frank.')
Er spricht dem Melanchthon gerade die speculative Begabung
ab, wenn-er sagt: ,seine grosse, viel gerithmte und in der That
zu rithmende Gabe, die schwierigsten Gegenstinde in schlich-
ter und allgemeinfasslicher Weise zu entwickeln, hat ihn tiber-
all da verlassen, wo es unméglich ist, dem Dogma ohne tiefere
theologische Speculation wissenschaftlich gerecht zu werden.“ °

Der, dessen Gedanken aus festen, ihm stets vor der Seele
schwebenden Anschauungen hervorgehen, ist auch der sich im-
mer gleich bleibende, und ihm ist Stetigkeit in seinen Gedan-
ken eigen.

Verhilt es sich so bei Melanchthon?

Wir diirfen nur zusammenstellen, was Frank (Theologie der
Concordienformel) tiber Melanchthons Stellung zur Abendmahls-
lehre beibringt, um uns zu fiberzeugen, dass bei Melanchthon
gerade das Gegentheil Statt findet.

Wihrend er in den Jahren 1519—21, nachdem er von der
Romischen Transsubstantiationslehre sich losgesagt hatte, als
Glaubensartikel das bezeichnet ,dass der Leib Christi gegessen
werde, auf welche Weise immer der heilige Leib die Gestalt des
Brodes annehme*, hilt er es 1526 fiir ausreichend, wenn man die
Gegenwart Christi im Abendmahl lehre. In einem vertraulichen
Brief an Camerarius vom December 1527 bekennt er Hann, dass

1) Frank, die Theologie der Concordienformel IIL. p. 7.



88 Melanchibhon wad &Se Soyustons.

er nicht' gamz 'mit Luther @bereinstimme. Er berichtet von ei-
nem Gesprich mit Luther. in welchem er der von Manchen be-
haupteten paradoxen Vermischung des Brodes und Leibes Chri-
sti gedacht, aber gesehen habe. dass Lather bei seiner friheren
Meinung verbleibe. und bemerkt. er. Melanehthon, werde den
Streit dartiber in keiner Weise ferner bertihren. Er scheint Lu-
thern damals dahin verstanden zu haben. als glanbe dieser an
eine Vermischung des Leibes und Blutes mit den irdischen Ele-
menten. Im Jabr 1528 glanbt er aber. mit der Consecration,
die ihn lange besehiftigt hat, ins Reine gekommen zu sein. Fir
die Darreichung des Leibes und Blutes Christi, urtheilt er jetst,
miisse man aof die Einsetzung Christi zurickgehen und anneh-
men, dass, wie die Sonne tiglich aufgehe kraft der gottlichen
Anordnung, so um derselben willen auch der Leib Christi in
der Kirehe sei wo immer die Kirche ist. Die Meinung aber,
Christi Leib kdnne nicht an vielen Orten sein, bezeichnet er
als eine irrige, denn Christus sei ja erhdht tiber alle Creaturen
und allenthalben zugegen.

Von da an erklirt er sich eine Weile entschiedener gegen
die Zwinglianer. Luthers imdiese Zeit fallende Schriften schei-
nen von Einfluss anf ihn gewesen zu sein. Er geht 1529 so weit,
dass er sagt, er michte lieber sterben, als durch Gemeinschaft
mit der Zwinglischen Sache die Seinen beflecken lassen, und
bekennt, er mache sich ein Gewissen daraus, dass er nicht so-
fort und von Anfang an auf Trennung mit den Schweizern be-
standen habe. Jetzt stimmt er mit Luthern nicht nur darin @iber-
ein, dass die Einsetzungsworte eigentlich aufgefasst werden
milssten, er lehrt jetzt auch die kérperliche Gegenwart des Lei-
bes und Blutes im Brod und Wein, ist fiberzeugt, dass der Leib
Christi an vielen Orten zugleich sein kénne und nimmt die
manducatio oralis an. Auch von der Meinung, dass Luther ein
riumliches Eingeschlossensein von Leib und Blut Christi in Brod
und Wein annehme, ist er, namentlich seit dem Marburger Ge-
spriich, zurtickgekommen. Gerade also die Jahre 1529 und 1530
wird man-als die bezeichnen kénnen, in welchen Melanchthon
am entschiedensten der Lehre Luthers zugefallen war.

Bei dieser Entschiedenheit blieb er aber freilich nicht lange.

.



Melanchthon und die Augustana. 87

Die politische. Liage |-welche jetzt eine Verbindung mit den
schweizerisch Gesinnten wiinschenswerth machte, Oecolampads
Dialog, die Einwirkung Bucers haben ihn bald wieder ins
Schwanken gebracht. Der frithere Zweifel tiber die locale oder
illocale Verbindung des Leibes und Blutes Christi mit den Ele-
menten des Abendmahls drangte sich wieder hervor, und brachte
ihn endlich dahin, dass er nur ein Dasein der himmlischen Ele-
mente im Akt des Abendmahls setzte, Luthers Lehre von der
unriumlichen Gegenwart des Leibes und Blutes in Brod und
Wein aber als Impanation verstand. Dem Zwingli gegentiber
betont er jetzt nur die wahre Gegenwart Christi im Abendmahl,
und spricht nun bald von dem Dasein und der Wirksamkeit nur
der Person, bald von dem wirklichen Dasein auch des Leibes
Christi. Daraus begreift es sich dann, dass, als ihm Luther zum
Behuf des Gesprichs mit Bucer in Cassel (im J. 1534) eine In-
struction mitgab des Inhalts, dass auf den unlésbaren Zusam-
menhang zwischen Brod und Leib, Wein und Blut aller Nach-
druck gelegt werden mtisse, Melanchthon diese Instruction als
eine ihm fremde Meinung bezeichnete, und auch tiber den Ab-
schluss der Concordie nicht erfreut war, wohl weil er fihlte,
dass man doch nicht 8o einig war, als es durch den Abschluss
den Anschein hatte. Daraus folgt nun zwar nicht, dass er die
Concordie nicht mit Ueberzeugung unterschrieben hat, war ja
doch in ihr, was ihm stets die Hauptsache blieb, die Transsub-
stantiation und die riumliche Einschliessung in dem Brod abge-
lehnt, da konnte ihm auch nicht die darin behauptete manduca-
tio indignorum zum Anstoss gereichen, da er diese selbst frither
behauptet hatte, wie er sich auch spiter durch Unterschrift der
Schmalecaldischen Artikel zu ibr bekannte. Aber die Concordie
lautete doch eben nur so, dass er sie unterschreiben konnte, aus
seinem Herzen heraus war sie doch nicht geschrieben.

Wer kann Angesichts dieser Schwankungen sagen, dass
Melanchthon eine feste in sich zusammenhingende Ansicht, and
zwar von der ersten Zeit an, gehabt und vertreten hat? Gewiss
richtiger ist, was Frank sagt: ,man kann es getrost als histori-
sche Thatsache bezeichnen, dass Melanchthon niemals, weder
in der fritheren, noch in der spiteren Zeit seines Lebens, zu vl



88 Melanchthon und die Augustana.

liger Klarheiti und) bleibender Sicherheit in dem Verstindniss
des Dogma vom Abendmahl gekommen ist.“ Allerdings wird
man, auch mit Frank, annehmen miissen, dass ,wenn Melanch-
thon es jemals tiber sich vermocht hitte, in der spiteren Zeit
ohne alle Riicksicht auf die Umstidnde und Verhiltnisse sich aus-
zusprechen, er seine frithere Annahme von der Multiprisenz des
Leibes Christi zuriickgezogen, die lutherische Lehre vom Em-
pfang des Leibes und Blutes unter dem Brod und Wein abge-
wiesen und.sich auf die Aussage beschrinkt haben wiirde, Chri-
stus sei bei dem stiftungsgemissen Brauch des Sacraments ge-
genwirtig, und mache uns bei dem Empfang desselben seiner
selbst theilhaftig.” Sehr richtig setzt aber Frank hinzu, ,Melanch-
thon wiirde dann,auch nicht verschwiegen haben, dass fiir die
manducatio indignorum in seinem Dogma kein Raum sei, und
er hitte folgeweise die synecdochische Auffassung
aufgeben miissen.

Aber Melanchthon hat das eben nicht gethan. Er hat sich
daran gentigen lassen, ,,die ihm anstéssigen und den Streit mit
den Schweizerischen Theologen bedingenden Punkte des luthe-
rischen Dogmas in c¢iner Weise zu beseitigen, dass weder ein
direkter Widerspruch gegen die lutherische Auffassung, noch-
eine offene Lossagung von seinen eigenen fritheren Behauptun-
gen ersichtlich wire“, und es konnte daher dem- weniger Einge-
weihten scheinen, als sei Melanchthons Stellung in der Saecra-
mentsfrage jetzt noch die gleiche, wie ehedem. Dem gemdss
erklirte Melanchthon noch im Jahr 1556, dass er rticksichtlich
des Abendmahls bei der im Jahr 1530 tibergebenen Augsb. Conf.
beharre, und erklirte er sich noch 1557 und spéter bereit, die
Schmalcaldischen Artikel anzuerkennen.!)

Verhilt es sich so mit der Lehre Melanchthons, wie Frank
behauptet und nachweist, so ist damit ein dreifaches constatirt:
1) dass bei Melanchthon eine Wandlung in seiner Abendmahls-
lehre vorgegangen ist; 2) dass die Wandlung in die Zeit nach
dem Jahr 1530 fallt; 3) dass Melanchthon sein Abgewichensein
von der Lehre Luthers nie offen ausgesprochen hat. |

Es ist also mit dem ersten Ergebniss die Behauptung Hep-

" 1) Die Belegstellen bei Frank ILL, Not. 58 u. 59.



Melanchthon und die Augustana. 80

pe’s, dass Melanchthon sich in seiner Lehre stets gleichgeblieben
sei, ausgeschlossen; mit dem zweiten Ergebniss aber ist die an-
dere Behauptung Heppes hinfillig, dass schon die Augustana
von 1530 die dem Melanchthon eigenthtimliche Lehre enthalte.
Die in der Augustana niedergelegte Abendmahlslehre ist, wie
wir friiher schon gezeigt haben, die Luthers, und sie ist das nach
dem eigenen Zeugniss Melanchthons. Sie war damals aber
auch die Lehre Melanchthons.?)

Ist aber Melanchthon nicht spiter, nachdem eine Wandlung
in seiner Lehre eingetreten war, dér Versuchung unterlegen,
diese jetzt von Luther abweichende Lehre zur Geltung zu brin-
gen, etwa gar dadurch, dass er in die spiteren Ausgaben der
Augustana sie einrtickte, so dass man zwar nicht mit Heppe sa-
sagen konnte, er habe seiner Lehre in den folgenden Ausgaben
einen bestimmteren Ausdruck gegeben, aber doch sagen milsste,
er habe damit angefangen, ihr eine andere Deutung zu geben?

Franks Aeusserung, dass Melanchthon, nachdem er allmih-
lich sich von der Anschauung Luthers getrennt hatte, darauf
ausging, ,seine fritheren mit Luther tibereinstimmenden Aussa-
gen im Sinne seiner spiteren Ueberzeugung aufzufassen und zu
deuten,” wird man nicht als dahin zielend zu betrachten haben.
Damit meint er wohl nur, dass Melanchthon seine Abwelchung
zu verdecken gesucht habe und bezieht er sich nur auf die pri-
vaten Aeusserungen Melanchthons Es ist aber etwas ganz an-
deres, darauf bedacht zu sein, die Differenz nicht an den Tag tre-
ten zu lassen und des Willens zu sein, seine abweichende Mei-
nung ftir die Lehre Luthers auszugeben und ihr kirchliche Geltung
zu verschaffen suchen. Das Letztere aber wire der Fall Me-
lanchthons gewesen, wenn er in die spiteren Ausgaben der
Augustana seine von Luthern abweichende Lehre héitte hinein-
legen wollen.

Dagegen spricht alles. Einmal schon der Charakter Melanch-
thons. Melanchthon war kein Mann von besonderer Charak-

1) Melanchthon schreibt am Tag nach der Uebergabe der Augustana,
am 26. Juni an Veit Dietrich: auch der Landgraf Philipp habe die nun iiber-
gebene Confesslon mt unterschrieben, ubi inest etiam articulus nspl o
delmvov xvgiaxob juzta sententiam Lutheri.



90 Melanchthon und die Augustana.

terstirke, aber unredlich' war er nicht. Die bewusste Hinein-
legung seiner von Luther abweichenden Lehre in die spiteren
Ausgaben der Bekenntnissschriften wire ein Akt grober Un-
redlichkeit gegen Luther und die lutherische Kirche gewesen.
Dann: es ist nicht denkbar, dass das Luthern entgangen wire,
Luther wire aber nicht der Mann gewesen, das zu dulden. Er
konnte die Wandlung, welche in Melanchthons Lehre vorging,
von der er wenigstens eine Ahnung hatte, ertragen und er er-
trug sie um der hohen Achtung willen, die er vor den grossen
Verdiensten Melanchthons hatte, er hatte sie aber gewiss nicht
ertragen, wenn er hitte sehen mtissen, dass Melanchthons Lehre
die seinige gefihrde. Endlich: hatte sich auch Melanchthon

- von der Lehre Luthers allmdhlich entfernt, so gestaltete er ihr
gegeniiber doch seine eigene Lehre durchaus nicht go klar und
bestimmt aus, wie es nothwendig gewesen wire, ihr kirchliche
Geltung zu verschaffen. Wir haben ja schon gesehen, dass er
es geradehin vermieden hat, sich rtickhaltlos tiber die Abend-
mahlslehre auszusprechen, und das vermied er wohl nicht nur,
um keine Differenz an den Tag treten zu lassen, sondern auch,
weil er in sich selbst zu keiner Bestimmtheit in der Lehre
gelangte.

Das alles sind Griinde, welche es von vornherein als un-
denkbar erscheinen lassen, dass Melanchthon in den spiteren
Ausgaben der Bekenntnissschriften die Lehre Luthers zu ver-
dringen und seine davon abweichende Lehre zur Geltung zu
bringen suchte.

Indessen, ‘es ist nun einmal diese Behauptung ausgespro-
chen, und man sucht sie zu begriinden. Wir kénnen uns also
der Aufgabe nicht entziehen, die Verinderungen, welche in
der Augustana vorgenommen worden sind, darauf hin an-
zusehen.

-Die erste erhebliche Verinderung, welche Melanchthon mit
der Augustana, und zwar dem lateinischen Text, vornahm; fallt in
das Jahr 1540 und auch da kommt fiir uns nur die in Art. X
vorgenommene in Betracht. Wihrend es in der conf. invariata
heisst: quod corpus et sanguis Christi vere adsint et distribuantur
vescentibus in coena D. et improbant secus docentes, sagt Melanch-



Melanchthon und die Augustana. o1

thon jetzt:'quod cum pane el vino vere exhibeantur corpus et san-
guis Christi, vescentibus in coena D.

Da sind nun eine Menge Fragen erhgben worden, vor allem
die, warum Melanchthon so geindert hat; dann die, welche
Tragweite diese Aenderung hatte; endlich die, was Luther und
die anderen Zeitgenossen davon gehalten haben? Namentlich
tiber den letzteren Punkt gingen und gehen die Ansichten weit
aus einander. Luther sei tiberhaupt dartiber unzufrieden gewe-
sen, dass Melanchthon die Augustana wie eine Privatschrift be-
handelt und eigenmichtiz Aenderungen vorgenommen habe,
sagen die Einen, und dieselben bringen auch bei, dass der Kur-
first von Sachsen schon vor 1540 mit den Aenderungen, welche
Melanchthon in den vorangehenden Ausgaben gemacht, unzu-
frieden gewesen sei.!) Von anderer Seite wird behauptet und
sucht man durch geschichtliche Zeugnisse zu belegen, dass die
Aenderungen mit Wissen und Gutheissung Luthers vorgenom-
men worden seien.?) Das sind aber Fragen, auf welche wir fir
unseren Zweck nicht niher einzugehen brauchen.®) Alles dreht
sich um die Frage, aus welchem Grunde Melanchthon geindert
hat, und welche Folgerung man aus der Aenderung Melanch-
thons ableiten will. Von einer Seite wird behauptet, Melanch-
thon habe die Aenderung den Schweizern zu lieb vorgenom-
men, denn diese hitten sich an die in der conf. variata enthaltene
Abendmahlslehre leichter anschliessen konnen. Daraus folgert
man aber dann weiter, dass, nachdem die conf. variata aner-
kannt worden, man lutherischer Seits das Bekenntniss vom
Jahr 1530 nicht mehr gegen die Schweizer geltend machen, und
dass man die confessio variata nicht mehr im lutherischen Sinn
interpretiren durfte. Von diesen Behauptungen ist das wahr,
oder wenigstens wahrscheinlich, dass Melanchthon allerdings
bei der Aenderung die Schweizer im Auge hatte. Manche be-
haupten zwar, Melanchthon habe mit Riicksicht auf die Pontificii
die Aenderung vorgenommen, und berufen sich dafir darauf, dass

1) Historie des Sacramentsstreits p. 447.

2) So schon Hospinian in seiner historia sacramentaria II, p. 174.

3) Eine grandliche Untersuchung dieser Frage bei XoHner, 1. c. p. 237
% den Noten 6—13.



92 Melanchthon und die Augustana.

" die Transsubstantiationslehre, welche die Pontificii in der conf.
‘invariata noch glaubten finden zu konnen, in der variata be-
stimmter ausgeschlossen sei. Die Absicht, die Transsubstantia-
tionslehre recht bestimmt auszuschliessen, hat auch gewiss bei
Melanchthon obgewaltet, das schliesst aber nicht aus, dass er
mit der Aenderung sein Absehen zugleich auf die Schweizer ge-
richtet hat, 14sst sich ja auch die Berufung des Satzes: ,,impro-
bant secus docentes“ aus der Riicksicht auf die Pontificii, wie
schon Planck richtig bemerkt, gar nicht erkliren. Den Schwei-
zern musste die Aenderung auch willkommen sein. Sie verweij-
gerten um diese Zeit zwar auch nicht geradezu, den Ausdruck
adesse sich anzueignen, aber es dringte sich dabei doch die
Frage auf, in welcher Weise Christi Leib gegenwirtig sei, und

" diese Frage beantworteten sie anders als die Lutheraner: da-
rum war ihnen das Wort exhiberi bequemer. Dass Leib Christi
im Abendmahl dargereicht werde, konnte in gewissem Sinn
selbst ein Zwinglianer zugeben. Auch dem Ausdruck distribui
konnte leicht eine ihnen unbequeme Deutung gegeben werden:
darum sahen sie es gern, dass auch dieser Ausdruck fiel. — Eine
Absicht, den Schweizern den Anschluss an die Augustana zu er-
leichtern, werden wir also in der von Melanchthon vorgenom-
menen Aenderung anerkennen miissen. Eine Aenderung zu die-
sem Endzweck konnte Melanchthon aber auch fir gerechtfertigt
erachten. Sie wurde ja in der Zeit vorgenommen, in welcher
" das endliche Schicksal der Wittenberger Concordie noch nicht
entschieden war, und in welcher man noch hoffen konnte, dass
die Schweizer sich an dieselbe anschliessen witrden. Der An-
schluss an sie war ihnen nun durch diese Aenderung erleichtert.
Hegte aber Melanchthon diese Hoffnung, so schloss das die
Annahme in sich, dass die Schweizer ihr bisheriges Bekenntniss
aufgegeben hitten, die Aenderung hatte also nicht die Trag-
weite, ihnen einen Anschluss mit Beihaltung ihres bisherigen
Bekenntnisses zu erméglichen. Das: imrpobant secus docentes
unter diesen Voraussetzungen zu streichen, erschien aber dann
billig, denn damit waren nur die Zwinglianer mit ihrem alten
Bekenntniss gemeint.!) :

1) Ueber dieses alte Bekenntniss hat aber Melanchthon zu keiner Zeit



Melanchthon und die Augustana. 93

Es liesse gich sogar denken, dass Luther merkte, dass das
die Absicht Melanchthons bei der Aenderung gewesen sei, und
dass er den Melanchthon gewihren liess, wenn er gleich seine -
Hoffnungen nicht theilte.

Weiteres aber konnte Melanchthon mit der Aenderung un-
mdglich bezwecken. Unmdglich konnte seine Absicht dabei die
sein, den Lutheranern das Abendmahlsbekenntniss, das in der
conf. invariata ausgesprochen war, zu nehmen, und ihnen ein
anderes unterzuschieben, welches ihnen nicht gestattete, die
ganze Abendmahlslehre Luthers, wie sie in der conf. invariata
enthalten war, in dasselbe hmemzulegen Denn zu diesem End-
zweck will man ja doch von gewisser Seite die conf. variata
missbranchen. Man will sagen, das Bekenntniss der Augustana
- reicht nicht weiter, als dahin, dass im Abendmahl Christi Leib
dargereicht werde. In welcher Weise, ob mit und unter Brod,
oder nur mittelst des Glaubens, ob allen oder nur den Wiirdigen,
dartiber sagt das Bekenntniss nichts, man darf also jetzt nicht
mehr sagen, auf dem Boden der Augustana stehe nur, wer ein
Dasein des Leibes und Blutes Christi in, mit und unter dem Brod
bekenne, und eine Mittheilung desselben an Wirdige und Un-
wiirdige behauptet; man muss vielmehr auch den als Bekenner
der Augustana gelten lassen, der beides in Abrede stellt, und das
Dargereichtwerden etwa im Sinne Calvins versteht. Die Luthe-
raner wiren damit um ihr urspriingliches Bekenntniss betrogen
gewesen, es wiire durch eine List ihnen entzogen worden, und
Eck hitte Recht gehabt, als er auf dem Wormser Colloquium
behauptete, die jetzt vorgelegte Confession sei eine andere, als
die dem Kaiser Carl in Ausgsburg vorgelegte; Melanchthon aber
hitte sich einer Ltige schuldig gemacht, als er antwortete: ,,in
der Sache oder Substanz oder Meinung sei nichts gedndert, ob-
wobl in dem letzten Exemplar etwas linder oder klirer Worte
gebraucht sind.“ Dass dann Luther geradehin der dupirte Theil

gunstiger gedacht: denn wenn er jetzt durch die in Rede stehende Aende-
rung den Schweizern den Anschluss an die Augustana erleichtern wollte, so
dachte er dabei an den Umschwung der Lehre Zwinglis, welcher durch
Calvin Statt hatte, von der er allordmgs glaubte, dass sie der Lehre Luthers
niher stehe.



94 Melanchthon und die Augustana.

war, ist leicht zu sehen, schwer aber zu glauben, dass Luther
der Mann darnach war, sich dupiren zu lassen. Und wire er und
. wéren es mit ihm die Lutherischgesinnten gewesen, so hitte
das neue Bekenntniss seine Bedeutung verloren, so bald der
Betrug aufgedeckt war: denn wer will annehmen, dass man auf
solche Weise an ein Bekennntniss binden darf?

Wer sich dazu verstehen kann, dem Melanchthon einen sol-
chen bosen Streich zuzutrauen, der wird sich freilich auch zu
helfen wissen, wenn wir ihm entgegen halten, dass Melanchthon
selbst auch in der spiteren Zeit sich stets zu dem Bekenntniss
von 1530 bekannte. Wir wollen nur ein Paar Beispiele anfith-
ren. Das eine ist dieses: die zuerst in der ,,griindlichen Histo-
rie der A. C.“ 1634 enthaltene Erzihlung, dass Melanchthon auf
dem Regensburger Colloquium 1541 gendthigt worden sei, den
gednderten Artikel X in seiner alten Fassung herzustellen, ist
zwar unwahr. Sie berubt auf einer ganz falschen Deutung ge-
wisser Vorfille in Regensburg. Auf ihm war nemlich das sog.
erste Interim vom Kaiser vorgelegt worden, und in diesem war
die Lehre vom Abendmahl in einer Weise gefasst, mit welcher
man protestantischer Seits hitte zufrieden sein konnen, am Rand
der Schrift aber war dem Bekenntniss eine Deutung zu Gunsten
der Transsubstantiationslehre gegeben. Diess veranlasste zu
mehreren Schritten, unter anderen zu dem, dass Melanchthon
in seinem und der anderen Collocutoren Namen eine Schrift
tibergab, in welcher ihr Bekenntniss vom Abendmahl enthal-
ten war. Dieses lautet so: ,wir haben deutlich bezeugt, dass
wir den allgemeinen Consens der christlichen Kirche annehmen
und vertheidigen, nemlich dass im Nachtmahl des Herrn mit
dem gesegneten Brod und Wein wahrhaftig und wesentlich ge-
genwirtig sind und empfangen werden der Leib und das Blut
des Herrn. Denn wir haben bezeugt, dass wir verwerfen die-
jenigen, welche liugnen, dass der wahre Leib Christi nicht ge-
genwiirtig dasei und empfangen werde. Denn wir haben einen
Abscheu fiir den ruchlosen Reden in dieser Sache.“?) Da haben

1) Historie des Sacramentsstreits p-489. Ueber diese Vorginge auch
Kollner, Symbolik der luth. Kirche. p. 247.



Melanchthon und die Augustana. o5

wir also genau dasselbe Bekenntniss, welches wir in der Augu-
stana invariata lesen.

Der anderen Beispiele haben wir schon an einem ande-
ren Ort gedacht, sie mogen aber hier in extenso stehen.. Me-
lanchthon schreibt im Jahr 1557: neque discedere nos neque dis-
cessuros esse a confessione nostra, Augustae exhibita a. 1530,
nec mutare nos doclrinam ejus confessionis nec mutaturos esse et
rejicere nos dogmata cum ea pugnantia.') Und ausdriicklich
schliesst er noch an einer anderen Stelle die Deutung aus, wel-
che man alsbald der conf. invariata gegeben hatte. Er sagt 1558
,,damit aber verstanden werde, dass nicht allein von geistlicher
Niessung, die auch ausser dem Gebrauch des Sacraments ge-
schieht, geredet werde, ist dabei gesetst, dass im eingesetzten
Brauch der Herr Christus lebendig und wesentlich gegenwirtig
sei,.“?)

Man darf diesen Worten freilich keine zu weite Deutung ge-
ben und daraus folgern, Melanchthon sei damals noch in allen
Stiicken zum Bekenntniss Luthers gestanden, aber den vollgtl-
tigen Beweis liefern sie, dass Melanchthon mit dem Bekenntniss
von 1540.nicht das von 1530 abrogiren wollte. Diesem Beweis
konnte sich nur entziehen, wer sich entschliessen wollte zu sa-
gen: wie Melanchthon im Jahr 1540 sich jene List, um nicht zu
sagen jenen Betrug, erlaubt habe, so habe er es auch tiber sich
vermocht, in den angefiihrten Fillen ein unwahres Bekenntniss
abzulegen. In diesem Punkt haben wir indessen, selbst Heppe
fur uns, der sagt: ,,von einer Abinderung, welche Melanchthon
mit dem Lehrinhalt der Augsb. Confession vorgenommen haben
soll, liegt in der neuen Bearbeitung der Augustana nichts vor.“
Freilich aber, Heppe findet in der Aug. invariata bereits nur den
Melanchthonischen Typus: doch das ist schon zuriiskgewiesen.’

Nehmen wir nun noch hinzy, dass nur mit dem lateinischen
Text eine Aenderung vorgegangen, der deutsche Text aber un-
verdndert geblieben ist, auf den man sich also jederzeit be-
rufen konnte, so wird man als unzweifelhaft anzuerkennen ha-
ben, dass eine Alteration der Abendmahlslehre in dem Sinne,

1) C.R. IX, 386, 2) C.R.IX, 626.



] Melanchthon und die Augustana.

dass die, in;der,confessio-invariata enthaltene Lehre nicht mehr
zu Recht bestehen sollte, von Melanchthon nicht beabsichtigt
und nicht vollzogen worden ist, dass die confessio invariata das
Grundbekenntniss bleibt und die invariata nicht aus der variata,
sondern umgekehrt diese aus jener auszulegen ist.

Wir sind damit bei einem Haltpunkt angelangt.

In die Zeit vom Jahr 1540 bis zu Luthers Tod fallt kein
Ereigniss mehr, welches fiir uns in Betracht zu nehmen wire,
als die letzte Erklirung Luthers gegen die Schweizer, von der
schon gehandelt worden ist.

Ueberschauen wir jetzt den Stand der Dinge zur Zeit, als
Luther starb, so ist es der:

Die Lehre war der Romischen und der Schweizerischen ge-
gentiber festabgegrinzt. Luthers letztes Bekenntniss hatte zum
Ueberfluss gezeigt, dass er seiner Lehre vom Abendmahl trem
geblieben war, die vorangehenden Bekenntnisse mtissen also
im Sinne Luthers ausgelegt werden. Ob man in das eine oder
andere die Auffassung Melanchthons oder Calvins hineinlegen
kann, darauf kommt gar nichts an, denn niemand hat ein Recht
dazu, und auch Melanchthon hat seiner Auffassung nie die Trag-
weite gegeben, dass die lutherische Lehre dadurch um ihre
Geltung kommen sollte. Bei diesem Stand der Dinge hat man
eigentlich gar nicht Ursache zu fragen, ob wie Luther auch die
anderen lutherischen Theologen dachten? Wollten sie lutheri-
sche Theologen sein, so mussten sie wie Luther lehren, dureh
die Bekenntnisse waren sie gebunden. Man hat aber auch kei-
ne Anzeichen, dass sie anders glaubten. Planck legt freilich
ein Gewicht darauf, dass, als Luther gegen die Schweizer los-
brach und diese ihm heftig antworteten, die Theologen ihn
allein auf dem Kampfplatz stehen liessen. Das ist aber, wie
Planck selbst zugibt,) kein Beweis daftir, dass die Theologen
von Luthers Lehre abgewichen sind, es ist aber auch nicht ein-
mal, wie Planck behauptet, ein Beweis daftir, dass sie gegen
die Schweizer Lehre indifferenter geworden waren. Diese ihre
Stellung l#sst sich aus anderen Ursachen erkliren. Sie moch-

1) IV, 85.



Melanchthon und die Augustane. 97

ten von einem ernenten Kampf sich nichts versprechen und ver-
hielten sieh darum still. Oder hachstens mochten sie glauben,
die Schweizer sttinden ihnen in dieser Lehre dpch naher, als
Lather zuletzt annnahm, oder sie kinnten ndher kommen, wenn
man ihnen Zeit liesse, und schwiegen jetst, weil sie der Mei-
nung waren, Luther hiitte besser die Sache ihren Gang gehen
.lassen sollen. Eine geringere Werthlegung auf die Unterschiede
der Lutherischen und Schweizerischen Lebre liegt darin nicht.
. Was hat nun die Folgezeit gebracht?

Nachdem Luther gestorben war, kam es zu der Frage, wer
- hinfiiro den Wagen Israels lenken solle? Naturgemiss richte-
ten sich die Augen auf Melanchthon. Es hat ihm wohl kein
Theologe die Fihrerschaft streitig gemacht, es hat aber wohl
auch kein Theologe, auch keiner von seinen engsten Anhiingern,
ihm zugetraut, dass er mit so sicherer Hand lenken werde, als
Luther. Dass sich sofort eine Partei zu bilden angefangen,
welche den Melanchthon anzufechten entschlossen war, lisst
sich nicht beweisen, und Planck, der es behauptet, hat es aunch
_nieht bewiesen. Aber freilich fehlte es nicht an Solchen, welche
den Melanchthon mit einem gewissen Misstrauen betrachteten.
Daraus kann man ihnen keinen Vorwurf machen. Man weiss
j8, was Luther bereits an Melanchthon auszusetzen hatte, wie
er mit dessen Stellung in der Collner Reformation, und in der
Abendmahlslehre theils unzufrieden, theils tiber sie bedenklich
war. Vielleicht ist es auch wahr, dass er in Melanchthons Zocis
manches gedndert wilnschte, wie Seckendorf behauptet.?) Luther
trug das im Gedéchtniss an die grossen Verdienste Melanchthons,
und konnte es leichter tragen in dem Bewusstsein, dass er ei-
nem weiteren Abirren zu wehren der Mann sei. Auch von den
in Rede stehenden Theologen durfte man erwarten, dass sie den
Verdiensten Melanchthons gebiihrende Rechnung tragen wiirden,
aber die Lage der Dinge war jetzt doch eine andere. Jetzt
kam die Fithrung an Melanchthon, und jene Theologen brauch-
ten keine Nachbeter Luthers zu sein, wenn sie die Besorgniss

1) cf. auch die handschriftliche Geschichte Ratzebergers iiber Luther
und seine Zeit etc. von Neudecker. 1850. p. 139.

1



~
-

98 Melanchthon und die Augustane.

hegten, Melanchthons Schwichen wiirden jetzt ungescheuter
heraustreten, oder auch wenn sie den Vorsatz fassten, dem,
sZwenn moglich, zu wehren. Weiter sind sie aber nicht gegangen.

" Dass sie von vornherein in eigentliche Opposition zu Melanch-

thon getreten waren, lisst sich nicht beweisen, auch eine aus-
gesprochene Parteistellung hatte nicht Statt, man wird also
guch von einer eigentlichen Partei Melanchthons in dieser Zeit
nicht sprechen konnen.

Die Dinge lagen auch unmittelbar nach Luthers Tod nicht
80, dass zwischen den engeren Anhingern Luthers und Melanch-
thons ein Bruch auch nur vorauszusehen war. Denn was hitte
mit Nothwendigkeit einen solchen herbeifihren sollen? Melanch-
thons Stellung in der Abendmahlslehre? Es wire sehr die
Frage gewesen, ob Melanchthon unter anderen Umstiinden, als
eintraten, aus der zurfickhaltenden Stellung, die er bis dahin
eingenommen, herausgetreten wire. Oder die anderweitigen
Eigenthtimlichkeiten Melanchthons? Seine Neigung, die Schirfe
zu vermeiden und tberall Ausgleichungen zu versuchen? Viel-
leicht hétten sich auch jetzt Minner gefunden, welche diesen
Eigenthtimlichkeiten Zfigel angelegt hitten und in ruhigen
Zeiten wiren sie auch nicht so sehr zu firchten gewesen.

Freilich, wenn es mit Melanchthons Theologie gestanden
wire, wie Heppe behauptet, wenn er jenes bestimmt aus-
geprigte und in so starkem Gegensatz zu Luthers Theologie
stehende System hatte, welches Heppe ihm andichtet, und wenn
er nun nur auf den T'od Luthers gewartet hétte, um dieses zur
-Greltung zu bringen: dann wire freilich ein Bruch unvermeid-
lich gewesen, aber weder ein solches System, noch einen sol-
chen Plan hatte Melanchthon.

Dass es zum Brueh kam, hat seinen Grund in den Ereig-

.nissen, welche bald nach Luthers Tode unerwartet eintraten,
und in der Stellung, welche Melanchthon in ihnen einnahm, wir
meinen das vom Kaiser ausgegangene Interim.




- Zweiter Abschnitt.

Derselbe leitet sich ein und wird erzeugt durch das Interim.
Mit diesem hingen zwar die Streitigkeiten fiber das Abend-

‘mahl, zu deren Beschreibung wir nun tihergehen, nicht unmit-
telbar zusammen. Dieselben gehen nicht in gleicher Weise, wie
die adiaphorischen, majoristischen, synergistisechen und antino-
mistischen Streitigkeiten aus dem Zerwiirfniss hervor, das aunf
Anlass des Interims unter den lutherischen Theologen entstan-
den war, aber sie konnen doch nur recht verstanden werden,

.wenn man die Zeit genau kennt, in der sie gefithrt wurden, und
diese eben ist durch das Interim bestimmt. .

- Thm wenden wir uns also zuerst zu. _

. Wir beginnen mit einem kurzen Ueberblick ither die Ge-*
sehichte der beiden Interims, des Augsburger und des Leipziger,
und halten uns dabei zumeist an die 1559 von Wittenberg aus-

. gegangene expositio eorum, quae theologi academiae Witebergen-
sis de rebus ad religionem pertinentibus . . monuerint.

Auch nach dem. Sieg des Kaisers iber die Schmalcalder

. Verbiindeten lagen die Dinge doch nicht so, dass er dem Prote-

_ stantismus sofort hitte ein Ende machen kénnen, immer hielt

er noch an dem Gedanken fest, durch ein allgemeines Conecil

. die Einbeit der Kirche wieder herzustellen. In Erzielung eines

solchen Concils unterstiitzte ihn aber der Papst nicht so, wie er

-e8 erwartete, er fasste also den Entschluss, vorerst eine Kir-

chenordnung zu erlassen, welche fiir beide Theile Geltung ha-

ben sollte, bis durch ein allgemeines Concil eine definitive Ord-
nung der kirchlichen Dinge erreicht werde. Diese Kirchenord-
nung ist das vielbertthmte Augsburger Interim. Dieses gab sich

i allerdmgs den Schein, als enthalte es einen Vergleich zwischen

7.



100 Das Interim.

Protestanten und Katholiken, in Wahrheit aber stand es, darin
dem Regensburger Interim von 1546 immerhin sehr unihnlich
ganz auf katholischer Seite. Dennoch gab sich der Kaiser der
Hoffnung hin, die Protestanten zur Annahme desselben zu be-
wegen. Zwei Monate vor Verdffentlichung desselben fing er an,
die Firsten zu sondiren, am 17. Mirz wurde es dem Kurfirsten
Moritz von Sachsen vorgelesen, und nattirlich legte der Kaiser
ein besonderes Gewicht darauf, dass es in dessen Lande, der
Wiege der Reformation, eingefihrt wiirde. Der Kurfirst ver-
weigerte die Annahme, bevor er es nicht seinen Theologen vor-
gelegt hitte, und bat den Kdnig Ferdinand, die Erlaubniss dazn
bei dem Kaiser auszuwirken, Ferdinand aber rieth, er mdge
von Melanchthon abschen, denn dieser sei bei dem Kaiser be-
sonders schlecht angeschrieben, und leicht konne es kommen,
dass er dessen Auslieferung verlange. Am 24. Mirz verhandelte
dann der Kaiser in Person mit dem Kurfiirsten und liess ihm
dureh den orator sagen, er hoffe, er werde sich gleich den an-
deren Firsten fiigen. Der Kurfirst antwortete, er hitte den Sei-
nen versprochen, sie nicht zur Verleugnung ibrer Religion zu
zwingen und die Sache im alten Stand zu lassen, bis dieselbe
auf einem freien Concil entschieden wire. Das habe der Kaiser
selbst zugestanden, er bitte daher um die Erlaubniss, nach Hause
reisen zu dtirfen, um sich mit den Seinigen zu berathen. Der
Kaiser erwiederte: was ein Ftrst mit den Stinden in Sachen
der Religion beschlossen habe, das mfissten -die Unterthanen
annehmen, so sei es Sitte, die Theologen aber, mit denen der
Kurfiirst sich berathen wolle, seien gerade die, welche sich wider
die kaiserliche Majestiit aufgelehnt hitten, und unter diesen sei
Melanchthon der #rgste, den solle er ihm ausliefern. Darauf
entgegnete der Kurftirst: da er mit Zustimmung des Kaisers sei-
nen Unterthanen jenes Versprechen gegeben, so sei seine Lage
eine andere als die der anderen Fiirsten. Den Melanchthon
suchte er zu entschuldigen.

Die Erlaubniss, den Reichstag zu verlassen, um die er bat,
konnte der Kurfiirst noch nicht auswirken. Er hatte sich aber bald
nach dieser Unterredung eine Abschrift des Interims zu verschaffen
-gewusst, diese sendete er an seine Theologen und forderte sie



Das Interfin. 101

zu einem Gutachten dariber auf. Ein kurzes, aber dem Interim
unginstiges, Gutachten Melanchthons, das dem Kurfiirsten tiber-
schickt wurde, gentigte ihm nicht, er verlangte ein ausfithrli-
cheres, und ordnete an, dass sich die Theologen Cruciger, Ma-
jor, Pfeffinger und Melanchthon zu diesem Endzweck am 20. April
1548 in Celle versammeln sollten. Das da abgefasste Gutachten
(vom 24. April) beschiftigte sich vorzugsweise mit dem Haupt-
artikel, dem vom Glauben. Die Theologen erklérten, in die Form,
in welche dieser Artikel im Interim gefasst sei, kénnten sie nicht
willigen und dem Kurftursten die Annahme nicht rathen.

In diese Zeit fallt nun die Weigerung der katholischen Stinde,
das Interim anzunehmen, sie wollten, es solle nur den Prote-
stanten proponirt werden Dadurch bekam das Interim einen
ganz anderen Charakter, denn jetst konnte es nicht mebr als
ein zwischen beiden Theilen getroffener Vergleich betrachtet
werden. Darum ging die Meinung Melanchthons, der diesen
Unterschied wohl einsah, jetzt dahin, dass man alle weiteren
Verhandlungen aufgeben solle.

Das war aber nicht nach dem Sinne des Kurfiirsten, er for-
derte vielmehr (noch von Augsburg aus) seine Theologen, indem
er ihnen das Interim zuschickte, zu einem neuen Gutachten auf, °
das er den Stinden vorlegen kdonne, und empfahl ihnen darin
mdglichste Nachgiebigkeit. Das Gutachten, das.auch von Me-
lanchthon unterschrieben war (vom 16. Juni), brauchte ihn we-
nigatens nicht zu entmuthigen. Darin war zwar erklirt, dass das
Interim in vielen Artikeln der rechten Lehre zuwider sei, aber
es wurde darin doch nicht der frither gegebene Rath, die Ver-
handlungen jetzt abzubrechen, wiederholt, vielmehr heisst es zu-
letzt, es sei Sache des Fiirsten, fiir den Fall, dass Krieg um die-
ser Saehe willen drohe, zu erwiigen, was er zur Vertheldlgung
der Kirche zu unternehmen oder zu ertragen habe, sie, die Theo-
logen, aber seien bereit, als Privatpersonen zu leiden. Dem
Kurfirsten war also doch freie Hand gelassen. Er entschloss
sich jetzt, die Sache vor einen Stindeausschuss zu bringen, und
berief denselben nach seiner Riickkehr von Augsburg, denn der
Kaiser hatte ihm jetzt die Erlaubniss dazu ertheilt, nach Meissen.
Daher legte er ihnen, indem er ihnen das Interim tbergab, ans



102 Des Interim.

Herz: ut ne Caesari obedine alque obsequi recusarent in omnibus,
guae ullo modo salva verilate verbi Dei et sine laesione bonae con-.
scientiae fieri possent, idque pacis et concordiae causa, et ad mui-
tiplicia pericula avertendum.")

Man nahm es in Meissen doch genauer, als der Kurfirst
mochte erwartet haben, man forderte von den da versammelten
Theologen (Melanchthon, Cruciger, Pfeffinger, Gresser [aus
Dresden], G. Major, Joh. Forster [aus Merseburg]) ein Gutach-
ten, das diese am 6. Juli einreichten, dann trat man in Bera-
thung, was dem Kaiser zu antworten sei. Erst wollten die
Stinde, es solle dem Kaiser eine summa doctrinae tiberschickt
werden, aus welcher er ersehen konne, worin man abweiche
und worin nicht. Demgemaiss machte sich Melanchthon an die
Arbeit, dann aber wurden die Theologen doch bedenklich dar-
tiber, ob es der Kaiser gut aufnehmen werde, wenn man eine
solche, dem Interim widersprechende, summa doctrinae ihm vor-
lege, und machten den Vorschlag, die Stinde sollten an den Kai-
ser einfach die Bitte richten, er moge ihnen gar keine Aende-
rung, weder in der Lehre noch in den Ceremonien, zumuthen ;%)
die Stinde aber beschlossen jetzt, den Kurftirsten zu bitten, er
moge diese Bitte an den Kaiser bringen. Der Kurflirst war aber
tiberzeugt, dass damit bei dem Kaiser nicht zum Ziel zu kommen
sei und meinte, es miisse wenigstens in den adiaphoris Nachgie-
bigkeit gezeigt werden.?) Er wendete sich zu diesem Behuf in
der Stille an die noch katholisch gebliebenen Bischiéfe seines
Landes, an die von Meissen und Naumburg, ob er von ihnen
nicht Aenderungen erlangen kénne.

Die Bischdfe sagten zu, am 23. August nach Pegau zu kom-
men. Auch die Theologen, obwohl sie erkannten, welchen Ver-
dacht sie sich dadurch zuzogen, glaubten doch, sich der Sache
nicht entzichen zu dtirfen und kamen dorthin, die Theologen
Melanchthon, Forster, und, weil Cruciger krank geworden war,
Paul Eber.

In Pegau verzeichnete man erst dic Punkte, an denen man

1) Exp. E. c.2. 2) Exp. L. L2,
3) Exp. M. m. 2,



Das Interim. 103

festhalten miisse ; dann, suf Verlangen der Bischife, die Punkte
im Interim, an denen etwas auszusetzen wire. Bei den Ver-
handlungen dariiber kam es doch dahin, dass die Theologen
ihre Ausstellungen am Interim auf vier lekte beschrinkten,
die von der Rechtfertigung, der Busse, der Messe und dem Hei-
.ligendienst. Sie legten aber weiter den Bischdfen einen Aufsatz
vor, weleher ihr Bekenntniss tiber diese Punkte enthielt. Ihre
Lehre von der Rechtfertigung konnte zwar im protestantischen
Sinne verstanden werden, aber auch die Romische Lehre hatte
darin Platz, und sogar ein weiteres Zugestindniss machten sie
in dieser Lehre an die Bischdfe. Jetzt gestanden dieselben zu,
dass sie sich die Lehre in dieser Fassung gefallen lassen kinn-
ten, auf die anderen drei Punkte aber liessen sie sich nicht ein,
unter dem Vorwand, dass es dann zu Aenderungen im Interim
komme, zu denen sie sich nicht berechtigt erachteten. Auneh
stellten sie weiter noch so viele Forderungen, dass man sab,
weiter kime man doch nicht mit ihnen. Die Verhandlungen
warden daher abgebrochen. Nur noch die Frage wurde erwo-
gen, ob man dem Kaiser willfahren solle, wenn er eine neune
Formel wolle, welche die Mitte zwischen der papistischen und
der lutherischen Lehre halte? Der Kurftirst dringte, man solle
nachgeben, so viel man mit gutem Gewissen kdnne. Die Sache
schien aber so wichtig, dass man die Meinung aussprach, dass
alle Stinde dazu mitwirken mtissten. Diese wurden daher nach
Torgau auf den 18. October berufen. Dort erinnerte sie der Kur-
first, dass man doech immer versprochen habe, Zugestindnisse
zu machen, 8o weit es salva et integra veritatis doctrina gesche-
hen konne und forderte sie dazu auf. Er machte auch geltend,
dass eine Gleichheitlichkeit der Ceremonien und Kirchenord-
nungen winschenswerth sei. Er kam aber mit den Stinden
doch nicht 8o weit vorwarts, als er witnschte. Man verschob die
Sache auf einen Convent, auf dem die Theologen in grosserer
Anzahl versammelt wiren. Ein solcher kam zu Celle zu Stand,
am 16. Novbr. Dort wurden die zahlreicher versammelten Theo-
logen aufgefordert, einen Agendenentwurf mit zu Grundlegung
der Agende des Herzogs Heinrich zu fertigen und in denselben
das aufzunehmen, woriiber man in Betreff der adigphora schon



104 Das Interim.

in Torgau, tibereingekommen war. Der gefertigte Entwurf
stimmte, was die adiaphora anlangt, so ziemlich mit dem Interim.
Dennoch wiinschten einige Rithe noch grossere Anndherung an
dasselbe und legten den Theologen einen anderen Entwurf vor,
in welchem auch auf die Lehre Bezug genommen war. Es war
darin die Lehre des Interim von dem status ante et post lapsum
acceptirt, die Lehre von der Rechtfertigung zwar mehr lutherisch
ausgedrtickt, aber doeh bemerkt, man wolle damit nicht anders
lehren, als man mit den Bischéfen in Pegau fibereingekom-
men sei. Und die Theologen liessen sich auch diesen Entwm'f
gefallen.

Die Sache war jetzt sa weit gediehen, dass der Kurftirst die
simmtlichen Stinde einberufen und ihnen die Sache zu solenner
Annahme vorlegen konnte. Das geschah auf dem Landtag zu
Leipzig im December 1548. Auf ihm erinnerte der Kurfiirst erst
an das, was in Meissen verhandelt worden, machte bemerklich,
dass die Lehre réin erhalten sei, insbesondere die von der Recht-
fertigung, dem Genuss von Leib und Blut Christi im Abendmahl und
der Priesterehe, das Gewissen sei iiberall gewahrt. Er bat, sie
sollten jetzt, wo es nicht Noth thue, keine Schwierigkeiten ma-
chen. Darauf wurde ihmen die neue Kirchenordnung vorgelegt,
angeblich die in Celle vereinbarte, in Wahrheit war aber auch
diese ohne Gutheissung der Theologen etwas verdndert worden.
Die Stinde, dadurch vielleicht misstrauisch gemacht, hilligten
zwar die Artikel von der Rechtfertigung, den guten Werken, der
kirchlichen Autoritit, der Reue, der Ehe, die Bilder, Gesinge,
die Fasten, die Artikel tiber die Kirchenzucht, Ordination und:
Messe, machten aber doch allerlei Ausstellungen, so tiber die
Confirmation, das Oel, und meinten, das solle unterlassen wer-
den, aber die Theologen waren es, welche die Stéinde zu beru-
higen und ihre Bedenken zu beschwichtigen suchten. Das ge-
lang freilich nur unvollkommen, und eigentlich waren weder die
Stinde noch die Theologen mit dem Verlauf der Dinge recht
zufrieden, Widerspruch wurde aber doch nicht eingelegt, der
Kurfiirst wurde vielmehr gebeten, die Sache des Weiteren mit

- den Bischofen zu ordnen. Er nabm also an, dass er am Ziel -

angelangt sei.



Das Interim. 106

Der weiteré Verlauf war dann der: die Theologen mussten
eine neue Agende ausarbeiten, in welche alles das aufgenommen
war, worllber man sich in Leipzig verstindigt hatte. Zu diesem
Endzweck hatten sie eine Zusammenkunft bei dem Herzog
Georg von Anhalt (dem Coadjutor der Magdeburger Didcese) in
Merseburg, auf dieser sollten aber auch tiber die vornehmsten
Lehren piae formulae instituflonis eingereicht werden. Diese
Arbeit wurde im Mirz 1549 fertig. Am 13. April sollte die neue
Agende in Torgau verlesen werden, die Verhandlungen wurden
aber durch die eingelaufene Schrift eines Flacianischen Sendlings
gehindert, worin dieser die Theologen beschuldigte, das Land
-zum Abfall von der lutherischen Kirche verleiten zu wollen, und
diese Schrift hatte viele von der Ritterschaft abwendig gemacht.
Erst, nachdem man hoffen konnte, durch eine Gegenschrift den
Eindruek dieser Schrift verwischt zu haben, herief der Kurfiirst
(im Mai) die Stinde und Theologen nach Grimma, da wurde
die neue Agende approbirt und am 4. Juli 1549 an alle weltliche
Obrigkeiten hinausgegeben, mit dem Befehl, die Einfthrung zu
~ vollziehen.

So war es zu dem Leipziger Interim gekommen. Man un-
terscheidet da gewohnlich ein grosses und ein kleines Interim.
Unter dem ersteren versteht man die auf dem Leipziger Land-
tag approbirten Artikel, unter dem anderen die von dem Kur-
firsten zum Landesgesetz erhobene Verordnung iiber den Got-
tesdienst.

Bilden wir uns nun ein Urtheil tiber dasselbe.

- Man kann dasselbe recht eigentlich ein Werk des Kurfursten
Moritz nennen. Schon das Augsburger Interim hatte er micht
einfach abzulehnen gewagt. Seine Stellung zur Sache legt die
expositio klar dar.?) Er meinte, er miisse eines von beiden
thun: entweder dem Kaiser erkliren, das vorliegende Inte-
rim enthalte viel Falsches, aber auch manches, das nicht gottlos
sei, und er miisse dann sagen, wie weit er nachgeben konne,
oder er mtisse geradehin dem Kaiser Gehorsam versagen und
dann auf Krieg gefasst sein. Er entschloss sich zum Ersteren

1) Exp. H. h. h. 4.



108. Das Interim.

und sein Plan ging nun dahin, einen Entwurf zu Stande zu brin-
gen, in welchem die evangelische Lehre erhalten bliebe, in al-
len anderen Punkten aber méglichst viel nachgegeben und so
der neue Entwurf dem Augsburger Interim moglichst nahe ge-
riickt werde. Er drtickte das immer so aus, es solle mit Wah-
rung der reinen Lehre und des rechten Gebrauchs der Sacra-
mente in adiaphoris nachgegeben werden, und er hegte dabei die
Hoffnung, dass der Kaiser auf die Aenderungen, welche in der
Lehre vorgenommen wiirden, kein Gewicht legen, oder sie auch
tibersehen werde, ja dass er sich zufrieden geben werde, wenn
das Werk nur den Namen Interim trage. Fiir diesen Plan musste
er aber seine Theologen zu gewinnen suchen, denn ohne sie war -
im Lande nichts auszurichten. Die Theologen erklarten sich
nun freilich ungtinstig tiber das Interim, aber schon das erste
Gutachten war ein gemassigtes, und als der Kurftirst durch Ver-
traute sie ausholen liess, konnte er sogleich die Hoffnung sché-
pfen, dass sie ihm willféhrig sein wiirden. Schon in jenem be-
richtigten Brief Melanchthons an den Rath v. Carlowitz vom
28. April (also wenige Tage nach dem in Celle abgegebenen
Gutachten), auf den wir noch zurtickkommen werden, nannte
Melanchthon die Bedingungen des Kaisers mediocres. Es war
nun Sache des Kurfiirsten, die Theologen festzuhalten, und es
gelang ihm Schritt fur Schritt, sich dieselben diensthar zu machen.

Zuerst waren die Theologen noch von der Voraussetzung
ausgegangen, dass das Interim beiden Theilen gelten solle und
hatten unter dieser Voraussetzung sich erbeten, die Hand dazu
zu bieten. Als aber dann das Interim von den katholischen
Stinden abgelehnt worden war, und der Kaiser dennoch wollte,
dass es die Protestanten annihmen, wollten sich freilich die
Theologen zuriickziehen, liessen sich aber doch bald darauf
wieder auf ein Gutachten ein, das keineswegs der Art war, dass
der Kurfirst dadurch entmuthigt wurde. Sie erklirten sich da-
rin bereit zur Nachgiebigkeit in den Mitteldingen, und tiberlies-
sen es dem Kurfiirsten, was er im Fall, dass ein Krieg drohe,
sur Vertheidigung der Kirche unternehmen oder ertragen wolle,
sie aber seien bereit als Privatpersonen zu leiden. Dess also
konnte der Kurftirst gewiss sein, dass die Theologen ihm in kei-



Das Intérim: 107

nem Fall Widerstand leisten wirden. Er brachte sie aber
auch noch z7u Weiterem. Er bestimmte sie, ihm zu dem Ver-
such (in Pegau), die Bischdfe zu gewinnen, behtilflich zu sein.
Dass da die Theologen sich im Interesse des Friedens zu ei-
nem Lehrentwurf verstanden, welcher bereits der -protestanti-
schen Sache etwas vergab, und dass sie dann noch ein weiteres
nicht unbedenkliches Zugestindniss an die Bischife machten,
haben wir schon mitgetheilt. Weiter vermochté der Kurfiirst
auf dem Convent zu Celle die Theologen zu einem Agendenent-
wurf, welcher in Betreff der adiaphora der Hauptsache nach mit
dem A. Interim stimmte. Und mehr noch, die Theologen liessen
sich einen anderen Entwurf gefallen, der auch auf die Lehre Be-
zug nahm und darin nicht unbedenkliche Zugestindnisse machte.
Endlich liessen sich die Theologen auf dem Leipziger Landtag
einen Agendenentwurf gefallen, der ohne ihre Gutheissung ver-
indert worden war, und unternahmen es schliesslich auch noch
die Stinde, welche bedenklicher waren, zu beruhigen.

Der Kurfiirst hatte also alle Ursache, mit seinen Theologen
zufrieden zu sein.

Was bestimmte diese aber zu solcher Stellung in der Sache?

Eingestandenermassen nicht die Hoffnung, damit die lang
_ ersehnte Einheit der Kirche zu erreichen. Mit dieser Hoffnung
war es vorbei, so bald es Romischer Seits feststand, das Interim
nicht anzunehmen. Noch weniger glaubte irgend ein Theologe,
die Kirchenordnung, welche das Leipziger Interim enthielt, sei
besser, als die, welche man verlassen habe. Der Gesichtspunkt,
von dem bei dem Interim die Theologen so gut wie der Kurftirst
ausgingen, war ausgesprochenermassen der der Zugestindnisse.
Man wollte sich darin dem katholischen Wesen nihern, so viel
als nur immer ohne véllige Preisgebung des evangelischen Be-
kenntnisses méglich war, und das wollte man gus Furcht vor
dem Kaiser und dem Krieg, mit dem er drobte. Dass der Kai-
ger dem protestantischen Wesen ein Ende machen wollte, wusste
jeder. Er war in seiner Forderung freilich nicht so weit- gegan-
gen, dass er den einfachen Uehertritt zur Romischen Kirche be-
gehrt hiitte, er hielt ja noch an seinem alten Gedanken fest,
dass die Kurie die Hand zu Aenderungen, welche den Protestan-



108 Das Interim.

ten den Uebertritt leichter gemacht hitten, bieten solle, und da-
rum drang er auf ein allgemeines Concil, und nannte er die in
Augsburg erlassene Kirchenordnung nur ein Interim. Indem er
dieses aber noch, nachdem die katholischen Stinde es abgelehnt
hatten, aufrecht erhielt, und gerade jetzt erst publiciren liess,
gab er deutlich zu erkennen, was seine Intention damit sei. Es
war die, den Protestanten in der milden Form des Interim alles
specifisch Evangelische zu entziehen, bis Mittel und Wege ge-
funden wiren, eine vollstindige Zusammenschmelzung der jetzt
noch getrennten Religionsparteien vorzunehmen.

Wie konnte man aber unter diesen Umstinden hoffen, den
Kaiser durch dieses, das Leipziger Interim, zu befriedigen? In
Wahrheit konnte es nur dadurch geschehen, dass man ihm Sand
in die Augen streute. Gewiss ist, dass das die Absicht des Kur-
firsten war. Er hoffte, den Kaiser dadurch, dass er sich in Sa-
chen der Ceremonien und kirchlichen Ordnungen der Romischen
Kirche accommodirte, zu tiuschen. In Wahrheit war sein Ge-
danke wohl der, in seinem Lande die Sachen im alten Stand zu
lassen. Dafiir spricht, dass er, nachdem das Interim zu Stand
gekommen war, nicht einmal mit der Einftihrung des kleinen
Interim einen rechten Ernst machte.!) Gewiss aber hitte er dem
Kaiser gegentiber seinen Zweck nicht erreicht, wenn nieht die
spiteren Kriegsereignisse den ganzen Plan des Kaisers other
den Haufen geworfen hitten, und ohne Frage waren es unlautere
Mittel, deren sich da der Kurftirst zur Erreichung seines Zwe-
ckes bediente.

Waren die Theologen auf die Gedanken des Kurfiirsten ein-
gegangen? Das kann man nicht sagen. Ihre Stellung zur Sa-
che war die: sie hatten sich von dem Kurfiirsten tiberzeugen
lassen, dass ein einfaches Ablehnen des Interims unausbleiblich
zum Krieg fihre, mit dem die ganze Existenz der evangelischen
Kirche bedroht wire. Der Kurfirst war da sehr klug zu Werk
gegangen. Nachdem er ihnen auseinandergesetzt, dass nur die
Alternative vor ihm liege, entweder an den Kaiser Zugestind-
nisse zu machen, oder durch Verweigerung des Gehorsams den

1) Preger, M. Fiacius Tllyrious und seine Zeit I, 97.



Das Interim. : 109

Kaiser zum Krieg zu-reizen, hatte er sie aufgefordert, ihm zu
sagen, ob auch Grund genug vorhanden sei, gegen die oberste
Gewalt zu den Waffen zu greifen und sein Land in einen gefshr-
lichen Krieg zu verwickeln, bevor man nicht den Versuch ge-
macht habe, den Kaiser durch Zugestindnisse zu gewinnen.?)
Die Verantwortung des Kriegs wollte er damit auf ihre Schul-
tern wilzen. Vor Uebernahme dieser Verantwortung bebten sie
zurtick, und die Stellung, welche sie zum Kurfiirsten einnahmen,
war nun die: was der Kurftirst zum Wohl des Landes und zur
Abwehr der drohenden Gefahr zu thun oder zu lassen habe, das,
erklirten sie, sei nicht ihre, sondern seine Sache, was er da
auch unternehme, sie wiirden sich ihm nicht hinderlich in den
Weg stellen. Glaube er aber auf dem Weg der Zugestindnisse
den Krieg vermeiden zu kdnnen, so seien sie bereit, ihn in Er-
zielung aller die evangelische Lehre nicht antastenden Zuge-
stindnisse zu unterstiitzen, denn sie wollten sich wohl htiten,
durch Verweigerung aller Nachgiebigkeit die Fackel des Auf-
ruhrs zu entztinden. Damit war die Grinze bezeichnet, bis zu
welcher sie mit dem Kurftirsten gehen wiirden, zugleich aber
auch dem Kurfirsten angedeutet, dass, wenn er fiber diese
Griinze hinausgehe, er keinen Widerstand von ihrer Seite zu
firchten habe.

Das Letztere nun ist das Bedenklichste. Sie versprachen fir
den Fall, dass der Kurfiirst Wege einschliige, welche mit ihrem
Gewissen nicht vereinbar wiren, sich einfach als Privatpersonen
zur Sache zu verhalten. Als Solche waren sie entschlossen, zwar
eher zu leiden als dass sie sich zu etwas bewegen liessen, was
wider ihr Gewissen gewesen wire, aber auch zu dem, was der
Kurfiirst thue, zu schweigen und schweigend es geschehen zu
lassen. Dabei sahen sie also ganz ab von dem Beruf, den sie als
Diener des gottlichen Wortes hatten, denn der ging doch dahin,
ibre Stimme laut zu erheben, wo der Kirche eine Schidigung
drohte. Von diesem Beruf aber wollten sie absehen in einer
Zeit, in welcher die Kirche von der gréssten Gefahr bedroht war,
in welcher man vor allem die Geistlichen auf ihrem Platz er-

1) Exp.H. h.h. 4- -- . ige -



110 Das Interim.

wartete und in welecher Hunderte von Geistlichen, weil sie ihrer
Zeugenpflicht und ihres Wichteramtes gentigt hatten, in der
Verbannung lebten oder im Gefingniss seufzten. Sie mochten
immerhin sagen, sie hétten, indem sie zum voraus erklirt hat-
ten, dass sie fiir ihre Person eher leiden als die Wahrheit ver-
leugnen wtirden, bewiesen, dass sie nicht durch persdnliche
Furcht sich in der Stellung, die sie da einnahmen, leiten liessen.
War es dann auch nicht personliche Furcht, welche bewirkte,
dass sie dem Kurfirsten so freie Hand liessen, so ging dieselbe
doch aus einer Rathlosigkeit hervor, welche eines evangelischen
Geistlichen unwiirdig war. Sollte denn ein evangelischer Geist-
licher nicht zu sagen wissen, was zu thun sei und gethan wer-
den miisse, wenn man den Frieden, oder auch die Existenz nur
mit-Preisgebung der Wahrheit erkaufen konne?.

Indessen nach der eigenen Ansicht dieser Theologen kam
es nicht so weit, dass sich ihre Wege, als die von Privatperso-
nen, von denen des Kurfiirsten scheiden mussten: was dieser
erzielte, dazu glaubten sie auch mit gutem Gewissen ihm die
Hand bieten zu képnen, zu Zugestdndnissen ir adiaphoris.

Beschrinkten sich die Zugestindnisse nun wirklich auf adia-
phora, und liessen dieselben sich aus den vorliegenden Umst#n-
den rechtfertigen?

Wir werfen zur Beantwortung dieser Fragen einen Blick auf
den Inhalt des Lelpzlger Interims.

In ihm haben wir die Lehre und die Klrchengebrsuohe u
unterscheiden.

Die lutherische Lehre ist darin der Hauptsache nach erhalten,
doch nicht immer in ibrer vollen Reinheit. In den Artikel von
der Rechtfertigung hatte man schon in Pegau auf Andringen der
Bischofe einen Satz #ber die justitia infusa aufgenommen, wel-
cher sich mit dem sola fide, das man auch nicht in das Bekennt-
niss aufnahm, nicht wohl vertrug.?) .

In dem Artikel von der Kirche hiess es: ,,was die wahre
christliche Kirche, die im heiligen Geist versammelt, in Glau-
benssachen erkennt, ordnet und lehret, das soll man auch lehren

1) Das Nihere dartiber bei Preger 1. c. I, 186 sq.



Das Interim. . 111

und predigen;;wie sie denn, wider die heilige Schrift niehts ord-
nen goll noch kann.*

In dem Artikel von den Kirchendienern hiess es: ,dem ober-
sten und anderen Bischifen, die ihr bischéflich Amt nach Gottes
Befehl ausrichten, sollen alle andern Kirchendiener unterwor-
fen gein.“

Diese beiden Artikel lassen sich freilich evangelisch deuten,
setzten aber doch die Evangelischen einer nicht geringen Gefahr
-aus, denn auf Grund derselben konnte Unterwerfung unter die
Satzungen der Kirche und die Befehle der Bischofe begehrt werden.

Es hiess nun freilich in dem einen Artikel, dass die Kirche
nichts wider die heilige Schrift ordnen solle, und in dem ande-
ren, dass die Bischdfe ihr Amt nach Gottes Befehl ausrichten
sollen aber wie schwer war doch mit der Kirche und den Bl-
schﬁfen iiber diesen Punkt zu rechten!

Endlich waren die sieben Sacramente beihehalten. Sie ﬂlh-
ren zwar im Interim nicht diesen Namen, aber es wird doch nicht
auf den Unterschied aufmerksam gemacht, welcher zwischen den
beiden Sacramenten (der Taufe und dem Abendmahl) und jenen
anderen heiligen Akten ist; es ist in dem Artikel von der Busse
des Glaubens nicht gedacht und es ist vom Abendmahl nicht so
-gelehrt, dass der Unterschied zwischen der Rémischen und der
evangelischen Lehre daraus erkennbar wiire.

Sonach ist in Betreff der Lehre fast zu wenig gesagt, wenn
man behauptet, die Lutherische Lehre sei darin nicht zu ihrem
vollen und klaren Ausdruck gelangt.

Wenden wir uns zum anderen Theil des Interims, o finden
wir darin allerdings nichts, was geradehin mit der evangelischen
Lehre unvertraglich wire. -

Sind aber damit schon alle Zugestindnisse gerechtfertigt, und
hatten die Theologen ein Recht, von allen den Aenderungen, in
welche sie willigten, zu sagen, sie seien adiaphora?

Wire die Sache damit abgethan, dass man sagen konnte, es
seien keine Ceremonien und keine kirchlichen Ordnungen zuge-
lassen, welche gegen die evangelische Lehre verstiessen, so
wiren die Theologen freilich gerechtfertigt. Aber wer wollte die
Sache von so kurzer Hand abmachen? Wir mtiasen vielmehr



112 Das Interim.

den Zustand der kirehlichen Dinge ins Auge fassen, zu dem es
durch diese Zugestindnisse kam, und milssen ins Auge fassen,
was damit fiir die evangelische Kirche aufgegeben war. A

Man hatte sich zu Ceremonien und einer Kirchenordnung
bequemt, welche dencn der Romischen Kirche gleich waren, und
hatte sich der Ordnung und Ceremonien begeben, an denen man
bisher die evangelische Kirche erkannte.

Das Leipziger Interim enthilt die ganze Messordnung mit
der Bestimmung, dass die Messe mit Liuten, Lichtern und Ge-
fissen, Gesingen, Kleidungen und Ceremonien gehalten werde.
Das Evangelium sollte lateinisch gesungen und nur dem Volk
deutsch vorgelesen werden; nur in den Pfarren, die nicht Stifte
sind, sollte man statt des Graduale deutsche Lieder singen dir-
fen; fast alle Feste der lateinischen Kirche waren beibehalten,
die Marienfeste und das festum corporis Christi, auch die Fast-
tage sollten wieder eingefithrt werden.

Musste die Einfithrung von dem allem nicht zum mindesten
den tiblen Schein erwecken, als ob man der Romischen Kirche
zugefallen wire, und konnte nicht aller Aberglaube, welcher in
derRomischenKirche sich daran anschloss, auch in die protestan-
tische Kirche sich einschleichen? Wer ferner weiss, wie die
Gemeinden gerade in solchen Dingen empfindlich und miss-
trauisch sind, der musste voraus wissen, dass Anstoss und Aer-
gerniss damit erzeugt wiirde. Denken wir uns ein Gemeinde-
glied in einer Kirche mit solchen Ceremonien, musste sich ihm
nicht die Frage aufdrangen, bin ich denn nicht in einer Rdmi-
schen Kirche ?

Und, das dinkt uns die Hauptsache, konnte mit diesen Zu- -
gestindnissen ein befriedigender Zustand erreicht werden?
Man kennt die Ziele des Kaisers, und der Kurfirst und seine
Theologen kannten sie auch. Sie gingen auf Vernichtung des
Protestantismus. Das Interim, das er herbeifthren wollte, war
nur das erste Stadium dieses Ziels. Das Leipziger Interim war
also keineswegs die Bedingung, unter der die evangelische Kir-
che in ihrem Bestand erhalten werden konnte, es war hichstens
die Bedingung, unter der man cine sofortige Vergewaltigung
von Seite des Kaisers abhalten konnte. Indem es feststeht,



Das Interim. 113

dass diess der Endaweck des Kaisers war, und die Theologen
das wussten, kann man auch nicht annehmen, dass sie sich etwa
der Hoffnung hingaben, durch die Zugestindnisse, welche sie
jetzt gemacht, wiirden sie die Kirche tber diese Zeit der Ge-
fahr hintiberretten in eine bessere Zeit, und fiir diese sei doch
etwas erhalten, wihrend wenn sie jetzt Widerstand erhdben, der
Kaiser den ganzen Bestand der Kirche zerstoren wiirde. Eine
solche bessere Zeit ist allerdings gekommen, aber die Lage
der Dinge war damals nicht so, dass man auf eine solche hitte
hoffen konnen, und wahrhaft unverantwortlich wire es gewesen,
. wenn sie bei ihren Zugestandnissen ihr Absehen auf eine solche
Zeit gerichtet hitten. Viel ndher lag vielmehr die Gefahr, dass
der Kaiser tiber kurz oder lang inne werden wiirde, dass man
ihn mit dem Leipziger Interim getiuscht habe und dass er dann
die Zugestindnisse, welche darin gemacht waren, zu einem
Strick machen wiirde, mit dem er sie in die Romische Kirche
zoge.

Fassen wir die Sache 8o, 8o kdnnen wir uns ganz der Mithe
tiberheben, auf den Streit zwischen Flacius und den Philippisten
tiber den Begriff der Mitteldinge einzugehen. Schon die That-
sache, dass mit der Annahme des Interims die evangelische
Kirche eine Gestalt gewonnen hitte, an welcher man sie nicht
mehr als solche hitte erkennen kénnen, und dass damit alle die
Gefahren gesetzt waren, welche wir angedeutet haben, spricht
dafiir, dass von diesen Theologen der Begriff der Mitteldinge zu
lax gefasst war. Man kann zugeben, dass die Ricksicht auf die
besondere Lage der Dinge an und filr sich Zugestindnisse, wel-
che die Lehre nicht schiidigten, erlaubt hitte, und dass Flacius
diesen zu wenig Rechnung trug und zu viel Aufhebens von ein-
zelnen Zugestindnissen machte; darin aber wird man ihm Recht
geben milssen, dass man Ceremonien und Gebrduche nicht so-
fort schon da Mitteldinge nennen darf, wo sie nicht einen Lehr-
irrthum in sich schliessen oder eine Lehre nicht schidigen. Die
Ceremonien und Kirchengebrauche sind freilich nicht von Gott
geboten, wie es die Lehre ist. In diesem Sinne sind sie dann
freilich Mitteldinge, aber auch nur in diesem; sie sind es aber
nicht in dem, als wenn es gleichgiltig wire, wie sie tberhaupt

8



’

114 Das Interim.

beschaffex sind, wenn sie nur eben die Lehre nicht beeintrich-
tigen. Vielmehr, wie das sittliche Leben, ohne dass es durch
bestimmte gottliche Gesetze geregelt ist, doch aus dem Glauben
heraus sich gestalten und durch diesen normirt sein muss, so
miissen Ceremonien und Kirchengebriuche durch das Bekennt-
niss der Kirche normirt sein, und miissen sie zwar der freie, aber
auch der reine Ausdruck des Glaubenslebens der Gemeinde sein.
Man wird dem Flacius endlich darin Recht geben mtissen, dass
Ceremonien und Gebriuche, welche die Eigenthtimlichkeit der
evangelischen Kirche verlingnen und ihre Gestalt vielmehr der
Romischen ndher bringen, aufhdren adiaphora zu sein.

Erwigt man diess aber, so wird man die Zugestéindnisse,
welche in dem Leipziger Interim gemacht worden sind, nicht
billigen und sie mit der damaligen Lage nicht entschuldigen
konnen, ja wird man diese Theologen nicht von dem Vorwurf -
freisprechen konnen, dass sie durch dieses Interim den Bestand
der evangelischen Kirche gefihrdet haben. Dieser Vorwurf ist
am stirksten, mit schneidender Schéirfe und nicht selten ohne
die rechte Maasshaltigkeit, von Flacius gegen sie erhoben wor-
den, wie denn tiberhaupt dieser Theologe der vornehmste Be-
streiter des Interims und der eigentliche Wortfithrer in dem
Streit wider die kursichsischen Theologen war: allein keines-
wegs steht er mit seinem Urtheil allein. Frith schon haben an-
dere Theologen ihre Bedenken gegen die Nachgiebigkeit der
kurs#chsischen Theologen ge#ussert. Zu den Ersten, die das
thaten, gehoren die Hamburger Theologen in einem Schreiben
an Melanchthon vom 16. April 1549.1) Frither noch als sie er-
hob Brenz seine Stimme, und warnte den Melanchthon, er méoge
fir seine Nachgiebigkeit sich nicht auf die Kirche berufen, der
man helfen miisse.?) Und auch die Urtheile aus der Schweiz

1) C. Ref. VII, 366.

2) C. Ref. VII, 289 sq. Brenz an Melanchthon (wie es scheint zu Anfang
des Jahres 1549) .. manifestum est, quod Interitus (Interim) pugnat cum verbo
Domini. Inter tam pugnantia quae potest inveniri concordia? Succurrendum

Pputas ecclesiis et piis ministris. Recte, si id sine contumelia Christi fieri po-
test. Existimas forte, Interimistos toleraturos piam doctrinam, si nos accipia-

‘TRUS omnes ipsorum ceremonias faciendas. Sed an nescis, perspicue in prooe-



Das Interim. 15

sind keine beifdlligen. Noeh, 1551 schreibt Calvin dem Melanch-
thon, er kdnne ihn nicht ganz von Schuld freisprechen, ja, er
macht ihm sehr starke Vorwiirfe.?)

Doch es bedarf kaum so vieler Worte, um den Beweis zu
fuhren, dass die kursichsischen Theologen sich mit ihrer Nach-
giebigkeit im Interim verfehlt haben. Sie verrathen frith selbst
durch ihre Haltung eine gewisse Unsicherheit. Und wie sollte
es auch anders sein? Frith werden sie inne, dass der Kaiser
mit Nachgiebigkeit in geringen Dingen sich nicht begniige; frtih,
dass der Kurfiirst sie weiter dringe, als sie urspriinglich gedacht
haben; frith, dass man in manchen Kreisen ihre Nachgiebigkeit
so deute, als ob sie auch zur Annahme des vom Kaiser ausgegan-
genen Interims bereit wiren.?) Die Position, die sie nahmen,
war darum frith nur die, dass sie ihren redlichen Willen bezeug-
ten, dass sie betheuerten, nicht um zeitlichen Vortheils willen und
nicht aus personlicher Furcht hitten sie so gehandelt. Sie ge-
ben dann zu, dass der andere Gesichtspunkt, von dem die Geg-
ner ausgehen, auch etwas fiir sich habe, sie wiren zufrieden,
wenn man dem ihrigen nur auch Gerechtigkeit widerfahren
liesse. Schliesslich bekennen sie auch, dass sie sich nicht ganz
von Schuld frei wisgen.3)

mio Interitus mandari, ne quis loquatur aut scribat adversus hunc librum? Quae
est ista doctrinae libertas? Quare si ecclesia et pii ministri non possunt alia
ratione quam cum contumelia piae doctrinae servari, commendemus eos Christo,
filio Det; huic erunt curae; nos interea feramus patienter nostrum exilium et
exspectemus Dominum.

1) Ep. Calvin: Tu res medias et indifferentes nimis longe extendss ... Tu
8i ad cedendum fuisti mollior, id tibi vitio a multis verti, non est quod mireris.
Adde quod eorum, quae Tu media facis, quaedam cum Dei verbo manifeste pu-
gnant. . . Tam multa abs te Papistis concedi non oportust, partim, quia larasti,
quae verbo suo Deus adstringit, partim quia proterve evangelio insultandi mate-
riam dedisti. .. Alia, ut nosti, est tua quam multorum conditio; plus enim ig-
nominiae ducis vel antesignani trepidatio, quam gregariorum militum fuga susti-
net. . Jtaque plures tu unus paululum cedendo querimonias et gemitus excita-
sti, quam centum mediocres aperta defectione . . . (bei Schlisselburg p.635 sq.)-

2) Die Belege bei Frank, die Theologie der Concordienformel IV, p.10,
94 und 95.

3) So Melanchthon in seinem Brief an Flacius vom 5. Septbr. 1556 (C.
R. VLI, 841). .. Doctrinam confessionis nunquam mutai. Ego etiam de riti-
8.



108. Das Interim.

und sein Plan ging nun dahin, einen Entwurf zu Stande zu brin-
gen, in welchem die evangelische Lehre erhalten bliebe, in al-
len anderen Punkten aber méglichst viel nachgegeben und so
der neue Entwurf dem Augsburger Interim mdglichst nahe ge-
rickt werde. Er drtickte das immer so aus, es solle mit Wah-
rung der reinen Lehre und des rechten Gebrauchs der Sacra-
mente in adiaphoris nachgegeben werden, und er hegte dabei die
Hoffnung, dass der Kaiser auf die Aenderungen, welche in der
Lehre vorgenommen wiirden, kein Gewicht legen, oder sie auch
tibersehen werde, ja dass er sich zufrieden gehen werde, wenn
das Werk nur den Namen Interim trage. Fiir diesen Plan musste
er aber seine Theologen zu gewinnen suchen, denn ohne sie war-
im Lande nichts auszurichten. Die Theologen erkladrten sich
nun freilich ungtinstig tiber das Interim, aber schon das erste
Gutachten war ein gemassigtes, und als der Kurfiirst durch Ver-
traute sie ausholen liess, konnte er sogleich die Hoffnung sché-
pfen, dass sie ihm willféhrig sein wiirden. Schon in jenem be-
rtichtigten Brief Melanchthons an den Rath v. Carlowitz vom
28. April (also wenige Tage nach dem in Celle abgegebenen
Gutachten), auf den wir noch zurtickkommen werden, nannte
Melanchthon die Bedingungen des Kaisers mediocres. Es war
nun Sache des Kurfiirsten, die Theologen festzuhalten, und es
gelang ihm Schritt fur Schritt, sich dieselben dienstbar zu machen.

Zuerst waren die Theologen noch von der Voraussetzung
ausgegangen, dass das Interim beiden Theilen gelten solle und
hatten unter dieser Voraussetzung sich erbeten, die Hand dazu
zu hieten. Als aber dann das Interim von den katholischen
Stdnden abgelehnt worden war, und der Kaiser dennoch wollte,
dass es die Protestanten annihmen, wollten sich freilich die
Theologen zuriickziehen, liessen sich aber doch bald darauf
wieder auf ein Gutachten ein, das keineswegs der Art war, dass
der Kurfirst dadurch entmuthigt wurde. Sie erklirten sich da-
rin bereit zur Nachgiebigkeit in den Mitteldingen, und tiberlies-
sen es dem Kurftirsten, was er im Fall, dass ein Krieg drohe,
zur Vertheidigung der Kirche unternehmen oder ertragen wolle,
sie aber seien bereit als Privatpersonen zu leiden. Dess also
konnte der Kurftirst gewiss sein, dass die Theologen ihm in kei-



Das Intérim; 107

nem Fall\ Widerstand leisten wiirden. Er brachte sie aber
auch noch zu Weiterem. Er bestimmte sie, ihm zu dem Ver-
such (in Pegau), die Bischéfe zu gewinnen, behiilflich zu sein.
Dass da die Theologen sich im Interesse des Friedems zu ei-
nem Lehrentwurf verstanden, welcher bereits der -protestanti-
schen Sache etwas vergab, und dass sie dann noch ein weiteres
nicht unbedenkliches Zugestindniss an die Bischtfe machten,
haben wir schon mitgetheilt. Weiter vermochté der Kurftirst
auf dem Convent zu Celle die Theologen zu einem Agendenent-
wurf, welcher in Betreff der adiaphora der Hauptsache nach mit
dem A. Interim stimmte. Und mehr noch, die Theologen liessen
sich einen anderen Entwurf gefallen, der auch auf die Lehre Be-
zug nahm und darin nicht unbedenkliche Zugestindnisse machte.
Endlich liessen sich die Theologen auf dem Leipziger Landtag
einen Agendenentwurf gefallen, der ohne ihre Gutheissung ver-
dndert worden war, und unternahmen es schliesslich auch noch
die Stinde, welche bedenklicher waren, zu beruhigen.

Der Kurfiirst hatte also alle Ursache, mit seinen Theologen
zufrieden zu sein.

Was bestimmte diese aber zu solcher Stellung in der Sache?

Eingestandenermassen nicht die Hoffnung, damit die lang
~ ersehnte Einheit der Kirche zu erreichen. Mit dieser Hoffnung
war es vorbei, so bald es Romischer Seits feststand, das Interim
nicht anzunehmen. Noch weniger glaubte irgend ein Theologe,
die Kirchenordnung, welche das Leipziger Interim enthielt, sei
besser, als die, welche man verlassen habe. Der Gesichtspunkt,
von dem bei dem Interim die Theologen so gut wie der Kurftirst
ausgingen, war ausgesprochenermassen der der Zugestindnisse.
Man wollte sich darin dem katholischen Wesen nihern, so viel
als nur immer ohne véllige Preisgebung des evangelischen Be-
kenntnisses mdglich war, und das wollte man dus Furcht vor
dem Kaiser und dem Krieg, mit dem er drobte. Dass der Kai-
ger dem protestantischen Wesen ein Ende machen wollte, wusste
jeder. Er war in seiner Forderung freilich nicht so weit- gegan-
gen, dass er den einfachen Uebertritt zur Rdmischen Kirche be-
gehrt hiitte, er hielt ja noch an seinem alten Gedanken fest,
dass die Kurie die Hand zu Aenderungen, welche den Protestan-



108. Das Interim.

und sein Plan ging ,nun dahin, einen Entwurf zu Stande zu brin-
gen, in welchem die evangelische Lehre erhalten bliebe, in al-
len anderen Punkten aber mdglichst viel nachgegeben und so
der neue Entwurf dem Augsburger Interim moglichst nahe ge-
rickt werde. Er drtickte das immer so aus, es solle mit Wah-
rung der reinen Lehre und des rechten Gebrauchs der Sacra-
mente in adiaphoris nachgegeben werden, und er hegte dabei die
Hoffoung, dass der Kaiser auf die Aenderungen, welehe in der
Lehre vorgenommen wiirden, kein Gewicht legen, oder sie auch
ibersehen werde, ja dass er sich zufrieden geben werde, wenn
das Werk nur den Namen Interim trage. Fiir diesen Plan musste
er aber seine Theologen zu gewinnen suchen, denn ohne sie war-
im Lande nichts auszurichten. Die Theologen erklarten sich
nun freilich ungtinstig tiber das Interim, aber schon das erste
Gutachten war ein gemissigtes, und als der Kurfiirst durch Ver-
traute sie ausholen liess, konnte er sogleich die Hoffnung sché-
pfen, dass sie ihm willféhrig sein wiirden. Schon in jenem be-
rtichtigten Brief Melanchthons an den Rath v. Carlowitz vom
28. April (also wenige Tage nach dem in Celle abgegebenen
Gutachten), auf den wir noch zurtickkommen werden, nannte
Melanchthon die Bedingungen des Kaisers mediocres. Es war
nun Sache des Kurfiirsten, die Theologen festzuhalten, und es
gelang ihm Schritt fur Schritt, sich dieselben dienstbar zu machen.

Zuerst waren die Theologen noch von der Voraussetzung
ausgegangen, dass das Interim beiden Theilen gelten solle und
hatten unter dieser Voraussetzung sich erbeten, die Hand dazu
zu hieten. Als aber dann das Interim von den katholischen
Stinden abgelehnt worden war, und der Kaiser dennoch wollte,
dass es die Protestanten annihmen, wollten sich freilich die
Theologen zurtickziehen, liessen sich aber doch bald darauf
wieder auf ein Gutachten ein, das keineswegs der Art war, dass
der Kurfiirst dadurch entmuthigt wurde. Sie erkldrten sich da-
rin bereit zur Nachgiebigkeit in den Mitteldingen, und tiberlies-
sen es dem Kurflirsten, was er im Fall, dass ein Krieg drohe,
zur Vertheidigung der Kirche unternehmen oder ertragen wolle,
sie aber seien bereit als Privatpersonen zu leiden. Dess also
konnte der Kurfiirst gewiss sein, dass die Theologen ihm in kei-



Das Intérim; 107

nem Fall \Widerstand leisten wirden. Er brachte sie aber
auch noch zu Weiterem. Er bestimmte sie, ihm zu dem Ver-
such (in Pegau), die Bischdfe zu gewinnen, behtilflich zu sein.
Dass da die Theologen sich im Interesse des Friedens zu ei-
nem Lehrentwurf verstanden, welcher bereits der -protestanti-
schen Sache etwas vergab, und dass sie dann noch ein weiteres
nicht unbedenkliches Zugestindniss an die Bischtfe machten,
haben wir schon mitgetheilt. Weiter vermochte der Kurfirst
auf dem Convent zu Celle die Theologen zu einem Agendenent-
wurf, welcher in Betreff der adiaphora der Hauptsache nach mit
dem A. Interim stimmte. Und mehr noch, die Theologen liessen
sich einen anderen Entwurf gefallen, der auch auf die Lehre Be-
zug nahm und darin nieht unbedenkliche Zugestindnisse machte.
Endlich liessen sich die Theologen auf dem Leipziger Landtag
einen Agendenentwurf gefallen, der ohne ihre Gutheissung ver-
indert worden war, und unternahmen es schliesslich auch noch
die Stinde, welche bedenklicher waren, zu beruhigen.

Der Kurfiirst hatte also alle Ursache, mit seinen Theologen
zufrieden zu sein.

Was bestimmte diese aber zu solcher Stellung in der Sache?

Eingestandenermassen nicht die Hoffnung, damit die lang
ersebnte Einheit der Kirche zu erreichen. Mit dieser Hoffnung
war es vorbei, so bald es Romischer Seits feststand, das Interim
nicht anzonehmen. Noch weniger glanbte irgend ein Theologe,
die Kirchenordnung, welche das Leipziger Interim enthielt, sei
besser, als die, welche man verlassen habe. Der Gesichtspunkt,
von dem bei dem Interim die Theologen so gut wie der Kurftirst
ausgingen, war ausgesprochenermassen der der Zugestindnisse.
Man wollte sich darin dem katholischen Wesen nihern, so viel
als nur immer ohne vollige Preisgebung des evangelischen Be-
kenntnisses miglich war, und das wollte man fus Furcht vor
dem Kaiser und dem Krieg, mit dem er drobte. Dass der Kai-
ger dem protestantischen Wesen ein Ende machen wollte, wusste
jeder. Er war in seiner Forderung freilich nicht so weit gegan-
gen, dass er den einfachen Uebertritt zur Rdmischen Kirche be-
gehrt hiitte, er hielt ja noch an seinem alten Gedanken fest,
dass die Kurie die Hand zu Aenderungen, welche den Protestan-



108 Das Interim.

ten den Uebertritt leichter gemacht hitten. bieten solle, und da-
rum drang er asf ein allgemeines Concil. und nannte er die in
Augsburg erlassene Kirchenordnung nur ein Interim. Indem er
dieses aber noch. nachdem die katholischen Stinde es abgelehnt
hatten, anfreeht erhielt. und gerade jetzt erst publiciren liess,
gab er deutlich zu erkennen, was seine Intention damit sei. Es
war die, den Protestanten in der milden Form des Interim alles
specifisch Evangelische zu entziehen, bis Mittel und Wege ge-
funden wiren, eine vollstindige Zusammenschmelzung der jetzt
noch getrennten Religionsparteien vorzunehmen.

Wie konnte man aber unter diesen Umstinden hoffen, den
Kaiser dureh dieses, das Leipziger Interim, zn befriedigen? In
Wahrheit konnte es nur dadurch geschehen, dass man ihm Sand
in die Augen streute. Gewiss ist, dass das die Absicht des Kur-
firsten war. Er boffte, den Kaiser dadureh, dass er sich in Sa-
chen der Ceremonien und kirchlichen Ordnungen der Rdmischen
Kirche accommodirte, zu tinschen. In Wahrheit war sein Ge-
danke wohl der, in seinem Lande die Sachen im alten Stand zu
lassen. Daflir spricht, dass er, nachdem das Interim zu Stand
gekommen war, nicht einmal mit der Einfihrung des kleinen
Interim einen rechten Ernst machte.!) Gewiss aber hitte er dem
Kaiser gegentiber seinen Zweck nicht erreicht, wenn nicht die
spiteren Kriegsereignisse den ganzen Plan des Kaisers fiber
den Haufen geworfen hitten, und ohne Frage waren es unlautere
Mittel, deren sich da der Kurfirst zur Erreichung seines Zwe-
ekes hediente.

Waren die Theologen auf die Gedanken des Kurfiirsten ein-
gegangen? Das kann man nicht sagen. Ihre Stellung zur Sa-
che war die: sie hatten sich von dem Kurfiirsten tiberzeugen
lassen, dass ein einfaches Ablehnen des Interims unausbleiblich
zum Krieg fithre, mit dem die ganze Existenz der evangelischen
Kirche bedroht wire. Der Kurftirst war da sehr klug zu Werk
gegangen. Nachdem er ihnen auseinandergesetzt, dass nur die
Alternative vor ihm liege, entweder an den Kaiser Zugestéind-
nisee zu machen, oder durch Verweigerung des Gehorsams den

1) Preger, M. Flacius Iliyrious und seine Zeit I, 97.
-



Das Interim. 109

Kaiser zum Krieg zu reizen; hatte er sie aufgefordert, ihm zu
sagen, ob auch Grund genug vorhanden sei, gegen die oberste
Gewalt zu den Waffen zu greifen und sein Land in einen gefahr-
lichen Krieg zu verwickeln, bevor man nicht den Versuch ge-
macht habe, den Kaiser durch Zugestindnisse zu gewinnen.?)
Die Verantwortung des Kriegs wollte er damit auf ihre Schul-
tern wilzen. Vor Uebernahme dieser Verantwortung bebten sie
zurtick, und die Stellung, welche sie zum Kurfiirsten einnahmen,
war nun die: was der Kurftirst zum Wohl des Landes und zur
Abwehr der drohenden Gefahr zu thun oder zu lassen habe, das,
erklirten sie, sei nicht ihre, sondern seine Sache, was er da
auch unternehme, sie wiirden sich ihm nicht hinderlich in den
Weg stellen. Glaube er aber auf dem Weg der Zugestindnisse
den Krieg vermeiden zu kdnnen, so seien sie bereit, ihn in Er-
gzielung aller die evangelische Lehre nicht antastenden Zuge-
stindnisse zu unterstiitzen, denn sie wollten sich wohl hiiten,
durch Verweigerung aller Nachgiebigkeit die Fackel des Auf-
ruhrs zu entztinden. Damit war die Grinze bezeichnet, bis zu
welcher sie mit dem Kurftirsten gehen wiirden, zugleich aber
auch dem Kurfirsten angedeutet, dass, wenn er tiber diese
Grinze hinausgehe, er keinen Widerstand von ihrer Seite zu
furchten habe.

Das Letztere nun ist das Bedenklichste. Sie versprachen fur
dén Fall, dass der Kurftirst Wege einschliige, welche mit ihrem
Gemssen nicht vereinbar wiren, sich einfach als Privatpersonen
zur Sache zu verhalten. Als Solche waren sie entschlossen, zwar
eher zu leiden als dass sie sich zu etwas bewegen liessen, was
wider ihr Gewissen gewesen wire, aber auch zu dem, was der
Kurfirst thue, zu schweigen und schweigend es geschehen zu
lassen. Dabei sahen sie also ganz ab von dem Beruf, den sie als
Diener des gottlichen Wortes hatten, denn der ging doch dahin,
ihre Stimme laut zu erheben, wo der Kirche eine Schidigung
drohte. Von diesem Beruf aber wollten sie absehen in einer
Zeit, in welcher die Kirche von der grossten Gefahr bedroht war,
in welcher man vor allem die Geistlichen auf ihrem Platz er-

1) Exp.H.h.h. 4. -- rae -



110 Das Interim.

wartete und in weleher Hunderte von Geistlichen , weil sie ihrer
Zeugenpflicht und thres Wichteramtes geniigt hatten, in der
Verbannung lebten oder im Gefingniss seufzten. Sie moechten
immerhin sagen, sie hitten, indem sie zum voraus erklirt hat-
ten, dass sie fiir ihre Person eher leiden als die Wahrheit ver-
leugnen wtiirden, bewiesen, dass sie mieht durch persdnliche
Furcht sich in der Stellung, die sie da einnahmen, leiten liessen.
War es dann aueh nicht personliche Furcht, welche bewirkte,
dass sic dem Kurfarsten so freie Hand liessen, so ging dieselbe
doch aus einer Rathlosigkeit hervor, welche eines evangelischen
Geistlichen unwilirdig war. Sollte denn ein evangelischer Geist-
licher nicht zu sagen wissen, was zu thun sei und gethan wer-
den mtisse, wenn man den Frieden, oder auch die Existenz nur
mit-Preisgebung der Wahrheit erkaufen konne?.

Indessen nach der eigenen Ansicht dieser Theologen kam
es nicht so weit, dass sich ihre Wege, als die von Privatperso-
nen, von denen des Kurfiirsten scheiden mussten: was dieser
erzielte, dazu glaubten sie auch mit gutem Gewissen ihm die
Hand bieten zu konnen, zu Zugestindnissen in adiaphoris.

Beschrinkten sich die Zugestindnisse nun wirklich auf adia-
phora, und liessen dieselben sich aus den vorliegenden Umstin-
den rechtfertigen ?

~Wir werfen zur Beantwortung dieser Fragen einen Blick auf
den Inhalt des Leipziger Interims.

In ihm haben wir die Lehre und die Kirchengebriuche m
unterscheiden.

Die lutherische Lehre ist darin der Hauptsache nach erhalten,
doch nicht immer in ibrer vollen Reinheit. In den Artikel von
der Rechtfertigung hatte man schon in Pegau auf Andringen der
Bischofe einen Satz tber die justitia infusa aufgenommen, wel-
cher sich mit dem sola fide, das man auch nicht in das Bekennt-
niss aufnahm, nicht wohl vertrug.!)

In dem Amkel von der Kirche hiess es: ,,was die wahre
christliche Kirche, die im heiligen Geist versammelt, in Glao-
benssachen erkennt, ordnet und lehret, das soll man auch lehren

1) Das Nihere dartiber bei Preger L c. I, 186 sq.



Das Interim. . 111

und predigen; wie sie denn wider die heilige Schrift niehts ord-
nen soll noch kann.“

In dem Artikel von den Kirchendienern hiess es: ,,dem ober-
sten und anderen Bischdfen, die ihr bischoflich Amt nach Gottes
Befehl ausrichten, sollen alle andern Kirchendiener unterwor-
fen sein.“

Diese beiden Artikel lassen sich freilich evangelisch deuten,
setzten aber doch die Evangelischen einer nicht geringen Gefahr

‘aus, denn auf Grund derselben konnte Unterwerfung unter die
Satzungen der Kirche und die Befehle der Bischofe begehrt werden.

Es hiess nun freilich in dem einen Artikel, dass die Kirche
nichts wider die heilige Schrift ordnen solle, und in dem ande-
ren, dass die Bischéfe ihr Amt nach Gottes Befehl ausrichten
sollen, aber wie schwer war doch mit der Kirche und den Bi-
schofen tiber diesen Punkt zu rechten!

Endlich waren dic sieben Sacramente beihehalten. Sie fith-
ren zwar im Interim nicht diesen Namen, aber es wird doch nicht
auf den Unterschied aufmerksam gemacht, welcher zwischen den
beiden Sacramenten (der Taufe und dem Abendmahl) und jenen
anderen heiligen Akten ist; es ist in dem Artikel von der Busse
des Glaubens nicht gedacht und es ist vom Abendmahl nicht so
gelehrt, dass der Unterschied zwischen der Rémischen und der
evangelischen Lehre daraus erkennbar wire.

Sonach ist in Betreff der Lehre fast zu wenig gesagt, wenn
man behauptet, die Lutherische Lehre sei darin nicht zu ihrem
vollen und klaren Ausdruck gelangt.

Wenden wir uns zum anderen Theil des Interims, 8o finden
wir darin allerdings nichts, was geradehin mit der evangelischen
Lehre unvertraglich wire. -

Sind aber damit schon alle Zugestindnisse gerechtfertigt, und
hatten die Theologen ein Recht, von allen den Aenderungen, in
welche sie willigten, zu sagen, sie seien adiaphora?

Waire die Sache damit abgethan, dass man sagen kdonnte, es
seien keine Ceremonien und keine kirchlichen Ordnungen zuge-
lassen, welche gegen die evangelische Lehre verstiessen, so
wéren die Theologen freilich gerechtfertigt. Aber wer wollte die
Sache von so kurzer Hand abmachen? Wir mtiasen vielmehr



112 Das Interim.

den Zustand der kirchlichen Dinge ins Auge fassen, s dem es
durch diese Zugestindnisse kam, und missen ins Auge fassen,
was damit fir dle evangelische Kirche aufgegeben war.

Man hatte sich zu Ceremonien und einer Klrehenordnung
bequemt, welehe dencn der Romischen Kirche gleich waren, und
hatte sich der Ordnung und Ceremonien begeben, an denen man
bisher die evangelische Kirche erkannte.

Das Leipziger Interim enthilt die ganze Messordnung mit
der Bestimmung, dass die Messe mit Lauten, Lichtern und Ge-
fissen, Gesingen, Kleidungen und Ceremonien gehalten werde.
Das Evangelium sollte lateinisch gesungen und nur dem Volk
deutsch vorgelesen werden; nur in den Pfarren, die nicht Stifte
sind, sollte man statt des Graduale deutsche Lieder singen dir-
fen; fast alle Feste der lateinischen Kirche waren beibehalten,
die Marienfeste und das festum corporis Christi, auch die Fast-
tage sollten wieder eingefithrt werden.

Musste die Einfihrung von dem allem nicht zum mindesten
den tiblen Schein erwecken, als ob man der Romischen Kirche
zugefallen wire, und konnte nicht aller Aberglaube, welcher in
derRomischen Kirche sich daran anschloss, auch in die protestan-
tische Kirche sich einschleichen? Wer ferner weiss, wie die
Gemeinden gerade in solchen Dingen empfindlich und miss-
trauisch sind, der musste voraus wissen, dass Anstoss und Aer-
gerniss damit erzeugt wiirde. Denken wir uns ein Gemeinde-
glied in einer Kirche mit solchen Ceremonien, musste sich ibm
nicht die Frage aufdrangen, bin ich denn nicht in einer Romi-
schen Kirche ?

Und, das diinkt uns die Hauptsache, konnte mit diesen Zu- -
gestindnissen ein befriedigender Zustand erreicht werden?
Man kennt die Ziele des Kaisers, und der Kurfirst und seine
Theologen kannten sie auch. Sle gingen auf Vernichtung des
Protestantismus. Das Interim, das er herbeifithren wollte, war
nur das erste Stadium dieses Ziels. Das Leipziger Interim war
also keineswegs die Bedingung, unter der die evangelische Kir-
che in ihrem Bestand erhalten werden konnte, es war héchstens
die Bedingung, unter der man eine sofortige Vergewaltigung
von Seite des Kaisers abhalten konnte. Indem es feststeht,



Das Interim. 113

dass diess der Endzweck des Kaisers war, und die Theologen
das wussten, kann man auch nicht annehmen, dass sie sich etwa
der Hoffnung hingaben, durch die Zugestindnisse, welche sie
jetzt gemacht, wiirden sie die Kirche tiber diese Zeit der Ge-
fahr hintiberretten in eine bessere Zeit, und fir diese sei doch
etwas erhalten, wihrend wenn sie jetzt Widerstand erhdben, der
Kaiser den ganzen Bestand der Kirche zerstoren wiirde. Eine
solche bessere Zeit ist allerdings gekommen, aber die Lage
der Dinge war damals nicht so, dass man auf eine solche hitte
hoffen konnen, und wahrhaft unverantwortlich wire es gewesen,
wenn sie bei ihren Zugestindnissen ihr Absehen auf eine solche
Zeit gerichtet hitten. Viel niher lag vielmehr die Gefahr, dass
der Kaiser tiber kurz oder lang inne werden wiirde, dass man
ihn mit dem Leipziger Interim getiuscht habe und dass er dann
die Zugestindnisse, welche darin gemacht waren, zu einem
Strick machen wirde, mit dem er sie in die Romische Kirche
zoge.

Fassen wir die Sache 80, so konnen wir uns ganz der Miihe
tiberheben, auf den Streit zwischen Flacius und den Philippisten
tiber den Begriff der Mitteldinge einzugehen. Schon die That-
sache, dass mit der Annahme des Interims die evangelische
Kirche eine Gestalt gewonnen hitte, an welcher man sie nicht
mehr als solche hitte erkennen konnen, und dass damit alle die
Gefahren gesetzt waren, welche wir angedeutet haben, spricht
daftir, dass von diesen Theologen der Begriff der Mitteldinge zu
lax gefasst war. Man kann zugeben, dass die Riicksicht auf die
besondere Lage der Dinge an und fiir sich Zugestindnisse, wel-
che die Lehre nicht schidigten, erlaubt hitte, und dass Flacius
diesen zu wenig Rechnung trug und zu viel Aufhebens von ein-
zelnen Zugestindnissen machte; darin aber wird man ihm Recht
geben miissen, dass man Ceremonien und Gebrduche nicht so-
fort schon da Mitteldinge nennen darf, wo sie nicht einen Lehr-
irrthum in sich schliessen oder eine Lehre nicht schidigen. Die
Ceremonien und Kirchengebriuche sind freilich nicht von Gott
geboten, wie es die Lehre ist. In diesem Sinne sind sie dann
freilich Mitteldinge, aber auch nur in diesem; sie sind es aber
nicht in dem, als wenn es gleichgilltig wire, wie sie fiberhaupt

8



’

114 Das Interim.

beschaffeni sind, wenn sie nur eben die Lehre nicht beeintrach-
tigen. Vielmehr, wie das sittliche Leben, ohne dass es durch
bestimmte gottliche Gesetze geregelt ist, doch aus dem Glauben
heraus sich gestalten und durch diesen normirt sein muss, so
mtissen Ceremonien und Kirchengebriauche durch das Bekennt-
niss der Kirche normirt sein, und miissen sie zwar der freie, aber
auch der reine Ausdruck des Glaubenslebens der Gemeinde sein.
Man wird dem Flacius endlich darin Recht geben milssen, dass
Ceremonien und Gebriuche, welche die Eigenthtimlichkeit der
evangelischen Kirche verliugnen und ihre Gestalt vielmehr der
Romischen ndher bringen, aufhdren adiaphora zu sein.

Erwigt man diess aber, so wird man die Zugestindnisse,
welche in dem Leipziger Interim gemacht worden sind, nicht
billigen und sie mit der damaligen Lage nicht entschuldigen
konnen, ja wird man diese Theologen nicht von dem Vorwurf -
freisprechen konnen, dass sie durch dieses Interim den Bestand
der evangelischen Kirche gefihrdet haben. Dieser Vorwurf ist
am stirksten, mit schneidender Schirfe und nicht selten ohne
die rechte Maasshaltigkeit, von Flacius gegen sie erhoben wor-
den, wie denn tiberhaupt dieser Theologe der vornehmste Be-
streiter des Interims und der eigentliche Wortfihrer in dem
Streit wider die kursichsischen Theologen war: allein keines-
wegs steht er mit seinem Urtheil allein. Frith schon haben an-
dere Theologen ihre Bedenken gegen die Nachgiebigkeit der
kursichsischen Theologen gefussert. Zu den Ersten, die das
thaten, gehoren die Hamburger Theologen in einem Schreiben
an Melanchthon vom 16. April 1549.%) Frither noch als sie er-
hob Brenz seine Stimme, und warnte den Melanchthon, er mége
fiir seine Nachgiebigkeit sich nicht auf die Kirche berufen, der
man helfen miisse.?) Und auch die Urtheile aus der Schweiz

1) C. Ref. VII, 366.

2) C. Ref. VII, 289 sq. Brenz an Melanchthon (wie es scheint zu Anfang
des Jahres 1549) .. manjfestum est, quod Interitus (Interim) pugnat cum verbo
Domini. Inter tam pugnantia quae potest inveniri concordia? Succurrendum
Dpulas ecclesiis et piis ministris. Recte, si id sine contumelia Christi fieri po-
test. Existimas forte, Interimistos toleraturos piam doctrinam, si nos accipia-

‘M8 omanes ipsorum ceremonias faciendas. Sed an nescis, perspicue in prooe-

N



Das Interim. 115

sind keine beifdlligen. Noch, 1551 schreibt Calvin dem Melanch-
thon, er konne ihn nicht ganz von Sehuld freisprechen, ja, er
macht ihm sehr starke Vorwiirfe.!)

Doeh es bedarf kaum so vieler Worte, um den Beweis zu
fahren, dass die kursichsischen Theologen sich mit ihrer Nach-
giebigkeit im Interim verfehlt haben. Sie verrathen frith selbst
durch ihre Haltung eine gewisse Unsicherheit. Und wie sollte
es auch anders sein? Friih werden sie inne, dass der Kaiser
mit Nachgiebigkeit in geringen Dingen sich nicht begniige; frith,
dass der Kurfiirst sie weiter dringe, als sie urspriinglich gedacht
haben; frith, dass man in manchen Kreisen ihre Nachgiebigkeit
so deute, als ob sie auch zur Annahme des vom Kaiser ausgegan-
genen Interims bereit wiaren.?) Die Position, die sie nahmen,
war darum frith nur die, dass sie ihren redlichen Willen bezeug-
ten, dass sie betheuerten, nicht um zeitlichen Vortheils willen und
nicht aus personlicher Furcht hitten sie so gehandelt. Sie ge-
ben dann zu, dass der andere Gesichtspunkt, von dem die Geg-
ner ausgehen, auch etwas fiir sich habe, sie wiren zufrieden,
wenn man dem ihrigen nur auch Gerechtigkeit widerfahren
liesse. Schliesslich bekennen sie auch, dass sie sich nicht ganz
von Schuld frei wissen.3)

mio Interitus mandari, ne quis loquatur aut scribat adversus hunc librum? Quae
est ista doctrinae libertas? Quare si ecclesia et pii ministri non possunt alia
ratione quam cum contumelia piae doctrinae servari, commendemus eos Christo,
filio Dei; huic erunt curae; nos interea feramus patienter nostrum exilium et
exspectemus Dominum.

1) Ep. Calvin: Tu res medias et indifferentes nimis longe extendis ... Tu
8i ad cedendum fuisti mollior, id tibi vitio @ multis verti, non est quod mireris.
Adde quod eorum, quae T'u media facis, quaedam cum Dei verbo manifeste pu-
gnant. . . Tam multa abs te Papistis concedi non oportuit, partim, quia larasti,
quae verbo suo Deus adstringit, partim quia proterve evangelio insultandi mate-
riam dedisti. .. Alia, ut nosti, est tua quam multorum conditio; plus enim ig-
nominiae ducis vel antesignani trepidatio, quam gregariorum militum fuga susti-
net. . Itaque plures tu unus paululum cedendo querimonias et gemitus excita-
sti, quam centum mediocres aperta defectione . . . (bei Schliisselburg p.635 8q.)

2) Die Belege bei Frank, die Theologie der Concordienformel IV, p.10,
94 und 95.

3) So Melanchthon in seinem Brief an Flacius vom 5. Septbr. 1556 (C.
R. VI, 841). .. Doctrinam confessionis nunquam mutavi. Ego etiam de riti-
8.



116 Das Insevim.

Da mun das Interim, das Augsburger wie das Leipziger, in
Bilde hinfillig wurde, und durech den Passauer Vertrag, dann
dureb den Augsburger Religionsfrieden der Bestand der evan-
gelischen Kirche gesichert war, msehte man erwarten, dass der
ganze Streit alsbald in Vergessenheit gerathen wire und keine
weiteren Folgen gehabt hitte. Dem war aber niebt so. Vielmehr
beide Theile verbitterten sich naeh dieser Zeit erst reecht, und
erst jetzt wurde der Streit so recht ein personlicher. Was da
beide Theile sieh vorwarfen, und aus welchen Ursachen die ge-
genseitige Erbitterung sich steigerte. das moge bei Preger nach-
gelesen werden.') Wir konnen uns des sauren Geschifts, ab-
zawigen, auf welcher Seite das grossere Unreeht war, entsehla-
gen. wirden aber keinen Anstand nebmen, das gréssere Unrecht
auf Seite des Flacius und der Seinen zn erblicken. wenn sie in
der Spannung nur darum verblieben wiren, weil sie den Ande-
ren ihre Schwiche niebt hitten vergeben konnen, und wenn sie
fortgefabren hitten. diese Schwiche ibnen nachzutragen. Der
Grund der entstandenen und fortgehenden Spannung ist aber
ein anderer und ein tieferer.

Diess fithrt uns noch einmal in die Geschichte des Interims
zurfick, und zwar zu dem berfichtigten Brief, den Melanchthon
schon am 2%. April 1548 an den kurfarstlichen Rath von Carlo-
witz geschrieben bat und dessen wir frither nur vortibergehend
gedachten.?) Dieser Brief, bei dem wohl zu beachten ist, dass
er zu einer Zeit geschrieben ist. in welcher es sich noch um das
Augsburger Interim handelte, man der Stellung Melanchthons
zur Sache noch gar nicht gewiss war, ja der Kaiser ihn fir den
bus his mediis minus pugnaci, quia jam antea in plerisque ecclesiis harum regio-
num retenti erant  FPostea vos contradicere coepistis. Cessi, nihil pugnari. Ajax
apud Homerum proelians cum Heclore contentus est cum cedit Hector , et fate-
tur , ipsum victorem esse. Vos finem nullum facitis criminandi. Quis koc ko-
stis facil , ut cedentes et arma abjicientes feriat? Vincite, cedo; nihil pugno de
ritibus illis, et mazime opto, wt dulcis sit ecclesiarum concordia. , Fateor
etiam hac in re a me peccatum esse, et a Deo veniam peto, quod
non procul fugi insidiosas illas deliberationes. Sed illa, quae
mihi falso a te et Gallo objiciuntur , refutabo.

1) Preger I, 418 sq. 1I, 1—63.

2) Der Brief in C. R. VI, 879 sq.



Das Interim. 117

gefahrlichsten  Giegner hielt, gab die tberraschende Gewissheit,
dass man von Melanchthon nichts zu fiirchten habe. Gleich zum
Eingang kiindigte er an, dass er dem Kurftirsten iiberlasse zu
thun, was er fiir sich und den Staat fiir rithlich erachte, und er
verspricht, nichts dagegen zu thun, im schlimmsten Fall werde
er weichen oder tragen. Er spricht sich ferner tiber das Interim
in einer tberaus milden Weise aus. Die evangelische Lehre
will er zwar nicht verliugnen, aber er hegt die Hoffnung, dass
der Kaiser das auch nicht wolle; er bezeichnet es als einen Akt
der Frommigkeit des Kaisers, dass er die Kirche heilen und
verbinden wolle, und nennt die von demselben vorgeschlagenen
Bedingungen mediocres; er erklirt ausdrticklich seine Zustim-
mung zu einigen Punkten, welche von den Protestanten bisher
entschieden verworfen worden waren, zur Annahme der Cere-
monien und Anerkennung der bischoflichen Autoritit.

Das Mitgetheilte reicht schon aus, um begreiflich zu machen,
dass dieser Brief, als er bekannt wurde, grosses Aufsehen er-
regte, von dem Kurfirsten und dem Kaiser aber sehr gut aufge-
nommen wurde. Ratzeberger erzihlt, er sei in Augsburg als
eine Monstranz zur Schau getragen worden, und als er vor den
Kaiser gebracht worden, habe dieser gesagt: ,,Diesen habet Ihr
nun, sehet zu, dass Ihr ihn behaltet.“)

In dem Brief steht aber noch Bedenklicheres. Er enthilt
auch, freilich nur dunkle, Andeutungen, welche darauf hinwei-
sen, dass Melanchthon mit dem ganzen Gang, den die Reforma®
tion genommen, vielfach unzufrieden war, aber auch die Ver-
antwortung dafiir ablehnte, weil Luther ihn nicht habe aufkom-
men lassen. Er spricht darin in unzarter Weise von einem har-
ten Joche, das Luther, der bei seiner streitstichtigen Natur fter
ihr als dem gemeinen Besten gedient, ihm auférlegt habe; er
macht geltend, dass er den Religionsstreit nicht begonnen, sen-
dern mitten in denselben hineingekommen sei, und deutet an,
dass er von Anfang an nicht alle Meinungen Luthers getheilt,
um des vielen Guten willen aber, das Luther vertreten, sich an

1) Die handschriftliche Geschichte Ratzebergers iiber Luther und seine
Zeit von Dr. Chr. G. Neudecker. 1850. p. 201.



118 Das Interim.

ihn angeschlossen| habe und nun bemiht gewesen sei, unge-
reimte Meinungen zu beseitigen oder zu mildern, was. ihm frei-
lich frith den Vorwurf einer zu grossen Missigung zugezogen
habe;?) er betont endlich die Anhanglichkeit an die alte Kirche,
die er von Jugend auf bewahrt habe, und die es ihm leicht ma-
che, manches von dem, was die Reformation ansgestossen habe,
sich wieder anznexgnen .

Halten wir nun das zusammen mit der anderweitig bekann-
ten Thatsache, dass Melanchthon Luthern sehr ungern in sei-
nem Brueh mit der Romischen Kirche gefolgt ist, und eigentlich
von da an seine Stellung eine andere wurde; erinnern wir uns
an die auf dem Schmalealder Convent vom Jahr 1537 kund ge-
gebene Bereitwilligkeit Melanchthons, unter gewissen Bedin-
gungen auch den Papst als obersten Bischof der Kirche anzuer-
kennen, an seine Stellung zum Collner Reformationsentwurf,
wo Melanchthon in eine Combination der drei Elemente, des
lutherischen, schweizerischen und katholischen willigte ; erinnert
man sich ferner, dass Melanchthon auch in etlichen Lehrartikeln
angefangen hatte, sich von Luther zu entfernen, in der Lehre
von der Bekehrung, den guten Werken, vor allem vom Abend-
mahl, so liegt doch der Gedanke nahe, dass sich bereits ein
ziemlich bestimmter Gegensatz zwischen Luther und Melanch-
thon herausgebildet hat. Melanchthon will der Romischen
Kirche gegentiber die Briicke noch nicht abbrechen, er will
*auch der Schweizer Kirche gegentiber so wenig als méglich
eine exclusive Stellung einnehmen, er bringt es auch nicht in
allen Punkten der evangelischen Lehre zu bestimmtem Abschluss,
und ist darum seiner Natur gemiss mehr geneigt, die Gegen-
sitze zu verwischen, als sie in ihrer Bestimmtheit herauszustel-
len. Das alles war frither schon bemerkt worden, von dem Kur-

1) C.R. VI, 880. Nec movi has controversias, quae distrazerunt rempu-
blicam; sed incidi in motas, quae cum mullae essent et inexplicatae, quodam
simplici studio quaerendae veritatis, praesertim cum multi docti et sapientes
applauderent, considerare eas coepi. Et quamquam materias quasdam horridio-
res autor initio miscuerit, tamen alia vera et necessaria non putavi rejicienda
esse. Haec cum excerpta amplecterer , paulatim aliguas absurdas oiniones vel



Das Interim. 119

fursten ; der seinem Misstrauen gegen Melanchthon nicht selten
Raum gab; von Luther, der mit Besorgniss sich nach Minnern
umsah, welche nach seinem Tod die Kirche leiten kénnten.t)
Das alles brachte die Stellung Melanchthons im Interim aufs
neune ins Gedéachtniss.

Man kann den Gegensatz dahin zusammenfassen, dass Me-
lanchthon an der evangelischen Kirche der Gegenwart gerade
das aussetzt, dass sie den Gegensatz gegen die Romische Kir-
che so bestimmt ausgepriigt hat, und dass Melanchthon eine
gewisse Abneigung hatte, den Principien der evangelischen
Kirche volle Rechnung zu tragen und sie zu einem festen ab-
geschlossenen Kirchenkorper auszubilden. Dieser Gegensatz
musste aber dann auch nothwendig tiber die Zeit des Interims
hinauswirken. Man hitte die im Interim eingenommene Stel-
lung Melanchthons vergeben oder vergessen konnen oder
wenigstens sollen, wenn sie ihren Grund nur in Charakterschwi-
che gehabt hitte. War der Grund aber ein tieferer, war er
ein principieller, so konnte mit dem Fall des Interim die Sa-
che nicht abgethan sein. Der Gegensatz blieb vielmehr, wurde
jetzt erst klarer gefasst und wurde ein Gegensatz zweier Frak-
tionen innerhalb der lutherischen Kirche: denn Melanchthon
hatte seine Partei, wie Flacius sie hatte. Die Lutheraner glaub-
ten, nachdem der Bruch mit der Romischen Kirche vollzogen
war, milsse man den Gegensatz in seiner vollen Schirfe erfas-
sen, und in Gestaltung der evangelischen Kirche die evangeli-
schen Principien schéirfstens zum Ausdruck kommen lassgn ; man
miisse einen festen Kirchenkoérper bilden und damit allem Ein-
dringen fremder Elemente, welche dann eine Macht hitten ge-
winnen kénnen, wehren. Die Philippisten aber suchten das ge-
rade zu vermeiden, fubren fort in der Geneigtheit zu mildern
und zu vermitteln. Sie klagten dann die Lutheraner einer un-
duldsamen Schroffheit an und einer vorzeitigen ‘Abgeschlossen-
heit. Ihnen aber wurde diese Stellung als Gleichgtiltigkeit ge-

1) Ulenberger, vit. Flacii, p. 376. A fide dignis familiaribus Lutheri au-
dire memini, tanquam genit sui hominem illum (Flacium) summo loco habuisse,
" hunc fore ominatus, in quem se vita funclo spes inclinata recumberet. Bei

Preger I, 35.



120 Der Streit Westphals.

gen die evangelischen Principien gedeutet. So war ein gegen-
seitiges Misstrauen entstanden, das bei allen den Lehrfragen,
welche von jetzt an zur Vorlage kamen, an den Tag trat und ihre
Erledigung erschwerte, die einheitliche Entwicklung aber hatte
ein Ende. Von jetzt an gingen beide Theile gesonderte Bahnen,
die sich wohl bertthrten, aber nicht deckten.

Das ist die Signatur der neuen Zeit, die mit dem Interim
eingetreten ist. —

Wenden wir uns nun zu den Streitigkeiten fiber das
Abendmahl.

L. Der Streit Westphals.

Vier Jahre nach Abschluss des Interims begegnen wir dem
ersten Kampf. In den Streitigkeiten, welche um diese Zeit in-
nerhalb der lutherischen Kirche vorlagen, lag keine Néthigung
zu diesem Kampf, und Westphal hatte auch, als er den Kampf
anhob, sein Absehen nicht zunéichst auf die lutherischen Theo-
logen gerichtet, er bezeichnete seinen Kampf als einen Kampf
gegen die Sacramentirer, also gegen die Reformirten. Aber frei-
lich er, der, wie auch Ebrard zugesteht, die Lehre Luthers ver-
trat,!) richtete sich gegen sie, weil er wahrzunehmen glaubte, dass
der Sacramentarismus in die lutherische Kirche einzudringen
anfange.

Es handelt sich eigentlich nur um die Frage, ob das wahr
war? War es wahr, 8o hatte Westphal ein Recht zu seinem Streit.

Um diese Frage zu beantworten, mtissen wir aber weit zu-
riickgehen.

Wir milssen erst den Gang der Entwicklung in der Schweiz
ins Auge fassen.

Es ist schon bemerkt worden, dass die Schweizer durch die
ganze Zeit hindurch, von der hisher die Rede war, in Betreff
der Abendmahlslehre keineswegs unter sich einig waren. Nicht
einmal in der Abwehr der Lehre Luthers waren sie es: denn
in Bern war eine lutherische Richtung, welche sich noch bis in

1) Ebrard, das Dogma vom heil. Abendmahl u. seine Geschichte II, 546



Der Streit Westphals. 121

die funfziger Jahre hineinzog. Aber auch die, welche die Lehre
Luthers verwarfen, waren nicht ganz einig unter sich. Der eine
Theil, und an deren Spitze stand Bullinger in Ztirich, gab die
Hoffnung auf eine Einigung mit den Lutheranern auf, und war
sehr dagegen, dass der Gegensatz verdeckt werde, etwa in der
Hoffnung, er lasse sich mit der Zeit noch heben.!) Der andere
Theil hielt an dieser Hoffnung noch fest. Und neben diesen stan-
den auch solche, welche dem starren Zwinglianismus zugethan
waren.2) Eine einheitliche Lehre war also nicht vorhanden.

Zu einer solchen kam es bei den Schweizern erst durch die
Annahme des consensus Tigurinus im Jabhr 1549, und darin liegt
die grosse Bedeutung desselben.

-Ist damit das Bekenntniss der Schweizer in ein Stadium
getreten, welches ein besseres Verhiltniss der Lutheraner zu
ihnen hitte anbahnen konnen oder sollen, so dass der bisher
bestehende Gegensatz wire aufgehoben gewesen? .

" Um diese Frage, eine Frage von entscheidender Wichtigkeit,
ausreichend beantworten zu kdnnen, vergegenwirtigen wir uns
die Lehrentwicklung, welche bis dahin Statt gehabt hat.

Wir beginnen mit Zwingli. So wenig wir aber eine ausfithr-
liche Darlegung der Lehre Luthers zu geben fiir néthig erach-
teten, so wenig gedenken wir eine solche der Zwinglischen
Lehre zu geben, und heben nur den Gegensatz hervor, in den
sie sich gegen Luther stellt.

Die Lehre ist diese: das heilige Abendmahl ist eingesetzt zu
dem Endzweck, dass uns durch den Genuss von Brod und Wein
der Verschnungstod Christi in Erinnerung gebracht wird: denn
Brod und Wein sind die Symbole des fiir uns gebrochenen Leibes

1) Bullinger schreibt in einem Brief, in dem er auf Luthers letztes Be-
kenntniss Bezug nimmt: ,Lieber will ich sterben, als die unserer Kirche an-
vertraute einfache und sichere Wahrheit: verliugnen um einer ertriumten
Eintracht willen. Lieber Eintracht mit der Wahrheit und Zwietracht mit
Luther, als Eintracht mit ihm und Zwietracht mit der Wahrheit.« H. Bul-
linger von C. Pestalozzi p. 227.

2) Ebrard, das Dogma vom heil. Abendmahl II, 432: ,Zum Zwinglia-
nismus, so meinten Megander und seine Geistesverwandten, gehore durch-
aus, dass man jede Lebensgemeinschaft (mit Christo) liugne.“



s Der Streit Westphals.

and des fiir, une yergossenen Blutes.') Der Genuss von Brod
und Wein im Abendmahl vermittelt und @berbringt uns also
picht den Leib®) Christt und kann es nicht, denn dieser ist nach
der Himmelfahrt in den Himmel eingegangen und verweilt da
bis zur Wiederkunft zum Gericht.?) Abendmahl wird eben darum
auch nicht zu dem Endzweck gefeiert, dass wir darin einer be-
gonderen Gabe theilhaftig werden, denn was wir da erhalten,
iat ja nichts als Brod und Wein, sondern zu dem Endzweck, dass
wir davon Anlass nehmen sollen, das Gedachtniss an die Wohl-
thaten Christi zu erneuern und unseren dankbaren Glauben da-
ran vor der Gemeinde zu bezeugen. Nicht also Empfangnahme
einer besonderen Gabe, sondern Ausilbung eines Glaubens- und
Bokenntnissaktes ist der eigentliche Endzweck der Feier des
Abendmahls.?)

1) Zuinglii opera ed. M.Schuler et Jo.Schultheiss. Lat. scpt. prs.I. p.599.
Qwomodo repraesentat panis corpus? nimirum, cum sic editur, revocatur in
mesmortam, Christum corpus suum percutientibus praebuisse pro nobis. ..
Constat ergo, non esse sanguinem poculum sed tcstamentum, h. e, commemora-
tionem vivificae ¢ffusionis sanguinis Christi ... Hoc poculum est symbolum aut
_q'gm:ﬁcabil nobis, sanguinem iltum merum pro vobis ¢ffusum (ad Matth. Albe-
rum de coena dominica).

prs. IL. p. 117. Eucharistiae tribuitur ipsa expiatio, quum illa tunc solum
facta sit quum Christus Deus et homo pro humana natura mactaretur; in eu
charistia vero nthil quam hujus expiationis memoria el gratiarum actio fiat
(de providentia Dey).

2) Ibid. In qua tametsi divinae bonitatis munera ct largitiones collaudan-
tur, non tamen virtute symbolorum adferuntur; nisi quantum et symbola et
praedicationis verbum ista nuntiant... Non quasi .. panis coenae simul
signum sit et res panis scilicet atque corpus Christi naturale.. Sed quod pa-
nis signum sit, res aulem ipse Christus vere pro nobis traditus el oblatio factus,
quae quidem res nuntiatur, praedicatur et creditur ab his, qui dominicam coe-
nam agunt.

3) Ibid. p. 13. Hacc testimonia tollunt corporis praesentiam alicubi quam
in coelo .. Quod ore nostro naturale Christi corpus non edatur, ipse ostendil,
quum diceret conflictantibus de corporali esu carnis suae Judaeis: caro non pro-
dest quicquam, ad edendum. scilicet naturaliter; sed ad cdendum spiritualiter
plurimum: vitam enim dat. .

4) Ibid. p. 1, 240. Christum kac coena voluisse jucundam sut commemora-
tionem fieri, gratiasque publice haberi pro beneficio, quod in nos liberaliter ex
pendit: est enim eucharistia gratiarum actio. Qui ergo in hac publica gratia-

e



Der Streit Westphals. 128

Diese Satze spricht Zwingli in seinen gegen Luther gerichte-
ten Schriften in absichtlicher Schroffheit aus. Er liugnet mit
Entschiedenbeit einen Genuss des Leibes und Blutes Christi im
Abendmahl. Nicht dass er ein Essen und Trinken des Leibes
und Blutes Christi an sich in Abrede stellte, von einem solchen,
sagt er vielmehr, sei Johannis VI die Rede, aber gerade da sei
ausdriicklich gesagt, dass das Fleisch, d. h. der leibliche Ge-
nuss kein niitze sei, und sei angedeutet, dass dieser Ausdruck nur
von geistlichem Essen gemeint sei. Christus sei eine geistliche
Speise, in 8o fern er sich fir die Welt dahingegeben habe zur
"Versohnung mit dem Vater, und Ihn essen, heisse so viel, als
Ihm trauen, Ihm glauben, Ihn innerlich in sich aufnehmen. Man
isst also seinen Leib, wenn man glaubt, dass Er fiir uns gestor-
ben sei und Ihn essen, heisst 8o viel als an Thn glauben.!) Damit
ist nun freilich im Abendmahl ein Essen des Leibes Christi im
Sinne Zwinglis nicht ausgeschlossen, vielmehr eingeschlossen,
in so fern die Feier des Abendmahls ein Glaubensakt ist, aber
der Glaube, der gleichbedeutend ist mit ,Essen des Leibes
Christi, ist ein Akt dessen, der das Abendmabhl feiert, der Ge-
nuss des Leibes Christi also keine Gabe, welche man im Abend-
mahl zu empfangen hitte. Darum ist es auch ganz folgerichtig,
dass Zwingli da, wo er vom Abendmahl handelt, dieses Genus-
ses des Leibes Christi auch gar nicht gedenkt, und den Endzweck
der Feier des Abendmahls nur in dem Glaubensakt erblickt, den
man da austibt.

rum actione interesset, toti se ecclesiae probaret ex eortim esse numero, qui Chri-
8to pro nobis exposito fiderent . . (commentar. de vera et falsa religione).

1) Ibid, p. I,595. - Tunc editur corpus ejus, quum pro nobis creditur cae-
sum. Fides ergo est, non manducatio, de qua Christus kic (Jo. VI) loquitur,
(ad Matth. Alberum). .

p. I, 53. Spiritualiter edere corpus Christi nihil est aliud quam spinitu ac
mente niti misericordia et bonitate Dei per Christum . . Sacramentaliter autem
edere corpus Christi, quum propric volumus logui, est adjuncto sacramento
mente ac spiritu corpus Christi edere . . (fidet christ. expositio).

Ibid. p. 11, 11. Credo in s. eucharistiae h. e. gratiarum actionis coena verum
Christi corpus adessc fidei contemplatione; h. e. eos, qui gratias agunt Domino
pro beneficio nobis in filio suo collato, agnoscere, illum veram carnem adsum-
sisse, vere in illa passum esse .. et sic omnem rem per Christum gestam illis
JSidei contemplatione velut praesentem fieri (fidet ratio).




124 Der Streit Westphals.

Wie grundverschieden diese Lehre von der Luthers war,
kann niemandem entgehen. Nach der einen Lehre findet im
Abendmahl eine reale Mittheilung des Leibes und Blutes Christi
Statt, nach der anderen empfingt man im Abendmahl gar nichts
als Brod und Wein, Christi Leib bleibt im Himmel, und die Ele-
mente im Abendmahl haben blos die Bedeutung, an ihn zu er-
inmern. Im Abendmahl seien nur nuda signa, das war der Aus-
druck, mit dem man die Zwinglische Lehre bezeichnete.

Gingen denn aber nicht schon die Zeitgenossen Zwinglis
in der Schweiz sofort itber dieses Bekenntniss hinaus? Bucer
hatte kaum seine Vermittlungsversuche begonnen, so trat Bul-
linger ,,dem Vorurtheil Luthers,“ als ob die Zwinglisch Gesinn-
ten nichts als leere Zeichen im Abendmahl hitten, entgegen, und
verfasste im Jahr 1534 ein Glaubensbekenntniss, das er an die
ibrigen Schweizerstddte schickte. Es lautete dahin: ,der wahre
Leib Christi, der fir uns am Kreuz gebrochen und sein wahres
Blut, das zur Vergebung unserer Stinden vergossen worden, ist
in dem Sacrament des heiligen Abendmahls wahrhaft gegen-
wirtig und wird den Gléubigen gegeben und ausgetheilt, welche
durch den Glauben den wahren Leib Christi und sein wahres
Blut essen und trinken.“!) In gleichem Sinne wird in der con-
fessio Helvetica prior von 1538 bekannt: ,,vom heiligen Nacht-
mahl halten wir also, dass der Herr im heiligen Abendmahl sei- -
nen Leib und sein Blut d. i. sich selbst den Seinen wahrlich an-
bietet, und zu solcher Frucht zu geniessen gibt, dass er je mehr.
und mebr in ihnen und sie in ihm leben.“2) Und dieses Bekennt-
niss wiederholen dann die Schweizer, wie wir schon mitgetheilt
haben, immer in allen den Schriften, welche sie nach Abschluss
der Wittenberger Concordie mit Luther wechseln.

Was die Schweizer da bekannten, hat aber auch Zwingli
schon bekannt. Er bekennt in seiner fidei ratio vom Jahr 1530:
scredo quod in sacra eucharistia verum Christi corpus adsit”, figt
aber hinzu: fidei contemplatione.®) Und in seiner expositio chr.

1) H. Bullinger von Pestalozzi p. 178.
2) Bei Niemeyer, collectio confessionum in eccl. ref. p. 112,
"~ 8) Ibid. p. 28.



Der Streit Westphals. 125

fidei von 1536 sagt ér:;;quod in coena Domini naturale et substan-
tiale illud corpus Christi, quo et hic passus est et nunc in coelis
ad dextram patris sedet, non naturaliter atque per substantiam
editur, sed spiritualiter tantum.”') Wir wissen aber, wie er das
meint, er meint es im Sinne von Joh. VI. Der Unterschied zwi-
sehen Zwingli und den tibrigen Schweizern ist also nicht der,
dass er von einem geistlichen Genuss Christi nichts weiss, wih-
rend sie etwas davon wissen, sondern nur der, dass sie gerade
im Abendmahl einen solchen geistlichen Genuss statuiren. Und
auch dieser Unterschied ist nur ein relativer: denn auch Zwingli
spricht ja, wie wir gesehen haben, davon, nur heben es die
Anderen bestimmter hervor. Ein anderer Unterschied ist der,
dass sie stirker als Zwingli betonen, dass.uns im Abendmahl
eine Gabe zu Theil wird: aber auch nur darin besteht der Un-
terschied, denn auch Zwingli spricht dem Abendmahl in dem
letztgenannten Bekenntniss virtutes zu: eine Wirkung ist die,
dass so wie Brod und Wein das menschliche Leben erh#lt und
stirkt, so erhilt und erquickt Christus den von aller Hoffnung
verlassenen Geist. Er sagt auch, und bezieht das vor allem auf
das Abendmahl, sacramenta auxilium opemque adferunt fidei.%)
Dorner?®) meint, Bucer habe mitgewirkt, dass Zwingli dazn fort-
geschritten sei. Das ist wohl méglich, denn man hatte den
grossten Anstoss daran genommen, dass nach Zwingli im Abend-
mahl keine besondere Gabe, ja gar nichts als Brod und Wein
enthalten sein solle. Diesen Anstoss konnte Zwingli wohl be-
seitigen, ohne seiner Grundlehre vom Abendmahl irgendwie
untreu zu werden. Die lautete dahin, dass Brod und Wein nur
Symbole wiren, und nur dazu da, um Christum den Glaubigen zu
vergegenwirtigen: denn darin bestand Zwinglis Gegensatz gegen
Luther, dem zufolge Brod und Wein Leib und Blut Christi ver-
mittelten. Um diesen recht festzuhalten, hatte er dann die
Abendmahlsfeier zu einem Act gemacht, in welchem der Gliu-
bige diesen seinen Glauben bethatigte. Das schloss aber darum

1) Ibid. p. 4.

1) Niemeyer, exp. fid. p. 51.
2) L c. p. 322.



126 Der Streit Westphals.

niebt aus, in weiterer Folge auch jene anderen Wirkungen an-
zureihen. Eine geistige Gegenwart nahm ja Zwingli nattirlich
wie jeder Christ an, und dass hei einem Glaubensakte , wie der
ist, weleher iln Abendmahl Statt finden sollte, da wo die Seele
sieh in gldubiger Andacht zu Christo erhob. der Gliubige eine
Gegenwirkung von Christo empfange, konnte ja auch mit Si- .
cherkeit angenommen werden. So liess sich ja auch vom Abend-
mahl sagen, was Zwingli zuletzt in seiner expositio sagte. Aber
es blieb doch dabei, dass der eigentliche Endzweck des Abend-
mahls der war, ein Erinnerungsfest an Christum zu sein. Luther
hatte darum nicht Ursache, ein anderes Urtheil iber Zwinglis
Lehre zu fillen, als bisher: denn damit war der Sache nicht ge-
nfigt, dass man eine Gegenwart Christi, wie sie bei jedem Gebet
zu Ihm Statt batte, annahm, nach Luthers Lehre fand eine Ge-
genwart besonderer Art Statt und zwar eine Gegenwart dessel-
ben Leibes, in dem der Herr gen Himmel gefahren ist, und waren
Brod und Wein die Triger und Vermittler dieses Leibes. In die-

" sem Sinne blieben also die Sacramente nuda signa, trotz des
Zusatzes tiber die Wirkung des Sacraments, den Zwingli spi-
ter machte.

Das Gesagte findet nun seine Anwendung auch auf die spi-
teren Schweizer. Sie betonen allerdings viel stirker als es
Zwingli zuletzt gethan hatte, dass im Abendmahl Christi Leib
und Blut gegenwirtig sei, und uns gegeben und ausgetheilt
werde; und die Erkenntniss und Einsicht spricht sich darin al-
lerdings aus, dass im Abendmahl vor allem eine Gabe, die wir
empfangen, zu erwarten sei,’) aber dabei halten sie doeh an
Zwinglis Grundlehre vom Abendmahl fest, Brod und Wein sind
ihnen nicht die I'riger und Vermittler von Leib und Blut, die
Gegenwart ist ihnen nur eine Gegenwart des Geistes, und wenn
sie auch von Leib und Blut sprechen, das im Abendmahl aus-
getheilt werde, 8o verstehen sie das doch nur uneigentlich und
meinen damit nicht den Leib, den Christus in den Himmel auf-
genommen.

1) So viel ist bereitwillig zuzugehen ; dass aber darin, wie Dorner (p. 396)
sagt, eine Reaction gegen die sogen. Zwinglische Abendmahislehre liege,
kann man nicht sagen.

o



Der Streit Westphals. 127

Zum Beleg 'werden folgende Stellen ausreichen.

An den Landgrafen Philipp von Hessen schreibt Bullinger
im October 1532: ,wir bekennen, dass im heiligen Abendmahl
der Leib und das Blut Christi also zugegen ist, wie Christus un-
ter den Galatern gekreuzigt worden war (Gal.3,1), nemlich in
Anschauung des Glaubens, welchem Glauben zukommt, dass
Christi Leib wahrhaft, nicht aber nattirlich zugegen ist.!) In
dem Ziiricher Bekenntniss vom Jahr 1534 (auch von Bullinger
verfasst) heisst es: ,,Christus bietet sich den Gldubigen an, da er
uns inwendig durch den heiligen Geist lehrt, dass er uns durch
die Aufopferung seines Leibes von dem Tod der Stinde zum Le-
ben wiedergebracht hat, denn er selbst ist das Leben gebende
Brod;* den Leib des Herrn essen, heisst nichts anderes ,als
durch den Geist und Glauben ilberzeugt sein und gliubig fest
halten, Jesus Christus, der Sohn Gottes, sei fir uns gekreuzigt
worden und habe durch die Aufopferung seines Leibes uns das
Heil erworben. Diese Speise ist die Leben gebende Seelenspeise,
nicht eine Speise des Leibes. Diese Speise beseelt zu aller that-
kraftigen Frommigkeit, und zum ewigen Leben.“%) Endlich
schreibt Bullinger im Juni 1546 im Namen und Auftrag der Zil-
richer Geistlichkeit an den Landgrafen Philipp von Hessen:
,Wir bekennen, dass in dem heiligen Abendmahl unsers Herrn
Christi nicht allein Brod und Wein sei, sondern dass die Gliu-
bigen auch den wahren Leib und das wahre Blut Christi essen
und trinken, doch nicht leiblich, sondern geistlich durch den
Glauben, also dass der Leib Christi zur Rechten Gottes bleibt,
und nicht herabkommt, wir aber nichts desto weniger mit und
durch den Herrn Christum und sonst durch keine andere Speise
gespeist, gendhrt und erhalten werden, als dass er auch in uns
lebt und wir in ihm leben.*3)

Das ist sonach ganz das gleiche Bekenntniss, welches Bucer
Luthern als Ausgleichungsformel vorgeschlagen hatte in den
Worten: ,,im Abendmahl gebe Christus uns seinen wahren Leib
und sein wahres Blut zu einer Speise der Seele wahrhaft zu

1) H. Bullinger von Pestalozzi p. 171.
2) Ibid. p. 178. 3) Ibid. p. 241.



128 Der Streit Westphals.

essen und zu trinken,” und-das Luther als solche zurtickgewie-
sen hatte. Er stand zu diesem Bekenntniss der Schweizer also
wie zu dem damaligen Bekenntniss Bucers und er konnte von
ihpen sagen, was er von Zwingli sagte, dass ihnen die Sacra-
mente nuda signa seien.

Dass also schon die Zeitgenossen Zwinglis @iber ihren Fih-
rer mit jhrem Bekenntniss hinausgegangen waren, kann man
nicht sagen. Ist aber nicht wenigstens Calvin dariiber hinaus-
gegangen?

Bei diesem Mann, dem zweiten Reformator der Schweiz, an-
gelangt, schicken wir erst einige allgemeine Bemerkungen tiber
dessen Stellung zu den Schweizern und zu Luther voraus.

Calvins Stellung zur Reformation war allerdings eine eigen-
thiimliche. Das hat seinen Grund theils in seiner Geburt, der
zufolge er weder der Schweiz, noch Deutschland angehdrte,
theils in dem Umstand, dass er eine Zeitlang sich in Strassburg
aufhielt. Das Erstere bewirkte, dass er weder zu Zwingli noch
zu Luther das. Pietitsgefithl hatte, welches die Schweizer zu
dem einen, die Deutschen zu dem anderen hatten. Das Andere,
dass es ihm nahe lag, die Beziehungen zur deutschen Reforma-
tion festzuhalten. Seine Urtheile iiber die beiden Reformatoren -
sind in der That unbefangen und Luthern stellt er hoher als
Zwingli. Wir beschrinken uns zum Beleg daftir auf eine Aeus-
serung in einem Brief an Farel (vom 28. Febr. 1539). Sie lau-
tet: ,,Sie (die Schweizer) konnen es nicht ertragen, dass man
auch nur um einen Buchstaben oder ein Jota von ihrem Zwingli
abweiche. Es ist, als miisste das Evangelium dartiber zu Grund
gehen .... Besonders wollen sie nicht, dass man Luthern ihm
vorzieht, und doch geschieht ihm damit nach meiner Ueberzeu-
gung kein Unrecht. Denn wenn man die Beiden zusammen-
stellt, so ist Luther doch offenbar der. bei weitem Grossere.“?)

Dem Calvin, der Deutschland naher stand, lag es auch nahe,
fir Luthern, gegen den sich aus begreiflichen Ursachen in der
Schweiz eine grosse Missstimmung festgesetzt hatte, und den

1) Johann Calvin von Stihelin I, 201. Da und auf den folgenden Seiten
eine Zusammenstellung der Urtheile Calvins tiber Luther.



Der Streit Westphals. 129

man darum leicht ungerecht beurtheilte, ein Zeugniss abzulegen,
und Calvin hat es mit Wirme gethan.

Dem Calvin war es unter diesen Umstinden nicht gerade
leicht, als er nach Genf kam, auch Boden in der deutschen
Schweiz zu gewinnen und doch ging sein eifriges Bestreben da-
hin. Die Lehre betreffend, wollte er seine Auffassung vom Abend-
mahl und seine Lehre von der Pridestination zur Annahme und
Geltung bringen. Wir haben es nur mit der ersteren zu thun.
Da galt es nun zuniichst, die Vorurtheile, welche man in der
Schweiz gegen ihn hatte, zu beseitigen. Aber welche waren
diese? Keine anderen als die, dass er von seinem Aufenthalt
in Strassburg her, wenn auch nicht gerade der lutherischen Auf-
fassung zu nahe stehe,?) doch zu viel den Concordienbestrebun-
gen Bucers zugeneigt sei.?)

1) Stihelin,J. Calvin I.p.200: ,,Wie Bucer entging auch er seit jener Berner
 Versammlung dem Vorwurf nicht, dass er ein etwas verdichtiger Theologe sei,
und dem Lutherthum mehr sich zuneige, als fiir den Diener einer Schweizeri-
schen Kirche sich schicke.“ Stihelins Urtheil iper Calvins Stellung zur
Abendmahlslehre wahrend seines Aufenthalts in Strassburg p. 201: ,Zu-
niichst schloss er sich einfach der Auffassung an, die in Strassburg die herr-
schende war: jenem milden Lutherthum — wenn man Bucers Richtung im
Gegensatz gegen den schroffen Zwinglianismus so nennen will — das sich
vollkommen damit zufrieden gab, dass man im Abendmahl @iberhaupt nur
eine personliche Vereinigung der Gliubigen mit dem Wesen des Herrn aner-
kenne, wibrend er im Uebrigen darauf ausging, das Gemeinsame mehr zu
betonen, als das Trennende.“

2) Ueber die Schwierigkeiten, die dem Calvin mit seinem Bestre-
ben, seiner Auffassung Eingang in der Schweiz zu verschaffen, entgegen-
standen 1. c. IT, 95: ,, Zuerst jene allgemeine nationale Eitelkeit, die immer
das aus dem eigenen Schooss Hervorgegangene fiir das Vorziiglichste halt,
und es fast als eine Beleidigung empfindet, wenn man davon redet, es durch
Besseres zu ersetzen. Zumal in der reformirten Schweiz nahm man derglei-
chen iibel. Ein nicht ganz anerkennendes Wort iiber Zwingli, eine verwer-
fende Beurtheilung eines bestehenden kirchlichen Zustandes reichte dazu hin,
auch die am freundlichsten Gesinnten unwillig zu machen und ein allgemei-
nes Vorurtheil gegen den unliebsamen Kritiker zu erregen. ... Dazu kamen
die theijlweise héchst ungtinstigen Verhaltnisse in den einzelnen Cantonal-
kirchen, die am meisten ins Gewicht fielen. In Zirich, das fir die ostliche
Schweiz den Ton angab, wollte man nach so manchen missbeliebigen Erfah-
rungen in diesem Punkt nichts mehr von Unterhandlungen héren, welche auf

9



190 Der Streit Westphals.

Diese, Vorurtheile zu beseitigen, hielt nicht schwer.

Calvin hatte noch von Genf aus, kurz vor seiner Vertreibung
an Bucer iiber dessen Einigungsversuche geschrieben: ,Ich
firchte sebr, du sinnst auf eine Vereinigung, die mit dem Blut
vieler Frommen besiegelt werden misste. Ich sage das nicht,
um das ganze Unternehmen zu missbilligen, sondern weil es mir
um eine Eintracht zu thun ist, in der alle Guten mit uns eins
werden konnen. Wie ist das aber moglich, so lange es den An-
schein hat, dass Luther irgend eine sinnliche Ueberleitung un-
seres Fleisches in Christi Fleisch oder seines Fleisches in unser
Fleisch behaupte, oder die Anerkennung der Allenthalbenheit
seines Leihes und seiner riumlichen Gegenwart bei der heiligen
Handlung von uns fordre. Wenn Luther auf Grund jenes Be-
kenntnisses, das wir in Bern abgelegt, sich mit uns vereinigen
will, so wiisste ich nichts, das mich mehr erfreute; im anderen
Fall aber konnen wir doch nicht um eines einzigen Mannes wil-
len alle Anderen darangeben ... Gibst Du Luthern in allen
Punkten Recht, so ist das weder ein Einswerden, noch ein Auf-
rechterhalten der Wahrheit. . Darum wende vielmehr Deinen
Einfluss auf Luther dazu an, dass er in den Stiicken selber der
Wabhrheit die Ehre gibt, in denen er sich bisher offenbar dage-
gen verfehlt hat. Darauf hitte man von Anfang an dringen sol-
len, dass ein Jeder seinen Irrthum erkenne und anerkenne, und
ich gestehe Dir offen, dass mir die Ktinsteleien keineswegs ge-
fallen haben, mit denen Du Dich selbst und Zwingli dem Luther
gleichsam anzupassen und vor ihm zu entschuldigen suchtest.
Diess kann nicht der Weg sein, der zum Ziel fihrt. Verlangst

irgend ein Zugestandniss in der Abendmahlslehre, auf irgend eine Union ab-
zuzielen schienen. Calvin wurde einfach unter die Strassburger gerechnet,
die immer und nach allen Seiten hin vermitteln wollten und seine ersten An-
niherungsversuche mit dem Bemerken beantwortet: man habe diese Erdr-
terungen mehr als satt; sie liefen am Ende auf unendliche Kinste hinsaus,
durch welche die reine Lehre getriibt werden solle. Dass er dennoch nicht
davon abliess, dass man horte, was er und seine Freunde auch mit den Deut-
schen verhandelten, vermehrte nur das Misstrauen; mit einer gewissen eigen-
thamlichen Geringschitzung schrieb und redete man nnter den Zirichern voa
den ,unruhigen Walschen, die immer etwas Neues wissten und wollten,

‘ ynter dem Vorwande der Friedensstiftung alles in Verwirrung brichten.“




Der Streit Westphals. 131

Du von'den Schweizern| dass sie ihren Eigensinn ablegen: nun,
so wirke auch bei Luther dahin, dass er sich nicht mehr so
hochmfithig und rechthaberisch geberde.*)

~ Dass Calvin nicht in bedenklicher Nahe zu Luthers Lehre
stehe, dafiir sind diese Aeusserungen Zeugniss genug, eben so
daftir, dass er um einer Einigung willen der Lehre nichts zu
vergeben gewillt war. Freilich gewann er aber wahrend seines
Aufenthaltes in Strassburg (von 1538 an) ein etwas anderes Ur-
theil tiber die Unionsbestrebungen Bucers wie tiber den perst’in-
lichen Charakter dieses Mannes. Er lernte ihn schétzen und lie-
ben, und war von da an bemtiht, die Schweizer von dem Vor-
urtheil, das sie gegen ihn hatten, zurtickzubringen.?) ,Ich ha-
be schon lange bemerkt, schreibt er in sp#terer Zeit an Bullin-
ger,®) dass der Verkehr, in dem wir mit Bucer stehen, wie ein er-
drtickendes Gewicht auf uns lastet. Aber ich bitte Dich, wie konn-
ten wir unsere Sache von der dieses Bruders trennen, da er ja
dasselbe Bekenntniss unterzeichnet hat, das ich abgelegt? Ich
will Dich hieg nicht an seine mannigfaltigen und seltenen Tu-
~ genden erinnern; aber das ist mir gewiss, dass ich der Kirche
Gottes eine schwere Krinkung zufiigen wiirde, wenn ich ihn
jemals hasste oder verachtete. Ja in einem solchen Maasse
liebe und verehre ich ihn, dass ich ihn auch frei heraustadle und -
ermahne, wo ich es am Platze finde ... Oder meinst Du etwa,
meine Freundschaft mit Bucer, ilbe einen ungehorigen Einfluss
auf meine Ueberzeugungen? Es mag so scheinen, aber ich ver-
sichere Dich, dass es in der That nicht im Geringsten der Fall
ist und dass Ihr also wahrlich keine Ursache habt, tiber unse-
ren Verkehr mit einem Manne zu ztiren, der in jedem Sinne
als ein Freund und Bruder anerkannt werden muss.*

Er scheint jetzt auch von der Befurchtung, dass Bucer eine
Einigung um den Preis der Wahrheit zu erzielen suche, zurtick-
gekommen zu sein, denn er redet diesen Unionsbestrebungen
jetzt das Wort. Er thut es unter anderem in einem Brief, den er

1) Le. 1,200,
2) cf. H. Bullinger von Pestalozzi p. 245
3) Stihelin, J. Calvin II, 117.
‘.



132 Der Streit Westphals.

von Strassburg ans (am 19. Mai 1539) an den Prediger Zebe-
dius in Orbes (Bern) schrieb.

Dieser Brief ist sebr instruktiv. Aus ihm geht hervor, dass
Calvin jetzt der Meinung ist. man sei in dem Misstrauen gegen
Bucer und so0 anch in dem gegen Luther zn weit gegangen. Er
meint, eine Coneordie lasse sich schliessen auf Grund des Be-
kenntnisses einer Theilnabme der Glaubigen im Abendmahl an
Leib und Blut Christi. und er glaubt. dass Luther damit @iber-
einstimme ; deutet aber freilich auch an. dass, wenn Luther wei-
ter gehen wollte, man sich von ihm lossagen miisate.?)

Diese Aeusserungen stehen nicht in Widerspruch mit den
zavor mitgetheilten. welche die Beflirchtung ausdriickten, dass
Bucer zu viel nachgeben mége. Calvin ist jetzt far die Concordie,
weil er sich iiberzeugt hat, dass Bucer die rechte Linie einge-
halten hat. Er hatte sonach nach dieser Seite hin, noch bevor
er wieder nach Genf zurtickkehrte. dafiir Sorge getragen, dass
der Verdacht, als neige er sich zu viel zu den Unionsvorschls-
gen Bucers, nicht Raum fassen konnte.

Nehmen wir aber die Aeusserungen hinzu, welche Calvin in
dem frither mitgetheilten Brief an Bucer tber Luthers Lehre
vom Abendmahl, und welche er in dem letzt angefithrten Brief
tiber Zwinglis Lehre gethan bat, so erfahren wir darans auch
die Stellung, welche er zu der Abendmahlslehre dieser beiden
Mainner einnimmt. Er geht mit dem Ersteren, wenn er anneb-
men darf, dass sich derselbe an der Theilnahme der Gliubigen
an dem Leib und Blut Christi gentigen lisst, wirde sich aber
von ihm lossagen, wenn er eine sinnliche Ueberleitung von
Christi Fleisch in unser Fleisch behauptete, oder wenn er die

1) Der Brief mitgetheilt von Henry, das Leben Joh. Calvins L. Beilage 7
w3t quid putamus fuci esse in Martino, cur non illum penitus excutimus? Com-
cedamus simpliciter, quod scriptura docet, vel illum, celit, nolit, in lucem attra-
hemus vel tergiversari certe non poterit, quin prodat, si quid intus alat veneni..
At nos, si Deo placet, quia nondum bene habemus exploratum ejus sensum, ne
videamur ei aliquid assentiri, verum quoque fateri exhorrescimus. Quid periculi
esset, si diserte de corporis et sanguinis Domini participatione, quam fideles in
coena recipiunt, scriberetur confessio? Atque auwtem eam amplexari Martinus
cogeretur aut merito illum valere juberemus.

o



Der Streit Westphals. 183

Anerkennang dér’Allenthalbenheit seines Leibes forderte. Und
er tadelt an Zwingli, dass dieser im Eifer tiber den Aberglau-
ben einer carnalen Prisenz so weit geht, dass er von keiner
Mittheilung Christi im Abendmahl etwas wissen will, oder we-
nigstens bei seiner Lehre nicht zu erkennen gibt, wie eine solche
Statt hat.?)

Was wir bis jetzt von Calvins Stellung zu Luther und Zwingli
in der Abendmabhlslehre erfahren haben, konnte in der Schweiz,
wenn man es aufmerksam erwog, keinen Anstoss erregen, denn
das stimmte ja ganz mit dem tiberein, was die Schweizer, und
namentlich Bullinger, nach dem Tode Zwinglis lehrten.

Man spricht aber von einer besonderen Lehre Calving vom
Abendmahl, von einer Lehre, welche die Mitte halte zwischen
der Lehre Luthers und der Zwinglis. Wie verhélt es sich mit
dieser ?

. Fassen wir zuerst Calvins Stellung zur Lehre Zwinglis niher

ins Auge: denn Calvin hatte, als er seine Lehre gestaltete, mehr
die Zwinglische als die Lutherische Lehre im Auge, und kehrt
sich mehr gegen sie.

Calvin fasst elgenthch die Lehre Zwmghs so auf, wie sie
lutherischer Seits immer aufgefasst worden ist, er versteht sie
dahin, dass im Abendmahl gar keine Mltthellnng von Seiten
Chnstl an uns Statt habe,?) man nichts von dem empfange, was

1) L c. ,,Nikil fuisse asperitatis in Zwinglii doctrina T'tbt minime concedo. -
St quidem videre promtum est, ut nimium occupatus in evertenda carnalis prae-
sentiae superstitione, veram communicationis vim aut simul digjecerit, aut certe
obscuravit.

2) Calvin. de coena p. 14 (ed. Genev. 1576): Alii (Zwinglius et Qecolam- .’
padius) offenderunt in eo, quod ita tenaciter inhaeserunt in oppugnanda super-
stitione illa et phanatica opinione Papistarum de praesentia locali et adoratione,
quae inde sequebatur et ad vitium diruendum conatus suos potius converterint,
quam ad id , quod cognitu wtile erat stabiliendum. Nam etsi veritatem non ne-
garunt, eam tamen non ita aperte ut decebat docuerunt. Hoc intelligo: dum ni-
mis studiose ac diligenter in hoc toti incumbebant, ut assererent, panem et vi-
num corpus et sanguinem Christi vocart, quod ipsorum signa sint: non cogita-
runt, sibi hoc interim simul agendum, ut adjungerent ita signa esse, ut nihilo-
minus veritas cum eis adjuncta sit. Nec testati sunt, sese non eo tendere, ut
veram communicationem obscurarent, quam nobis hoc sacramento Dominus in
corpore et sanguine suo exhibet.

-



134 * Der Streit Westphals,

die Symbole doch)andeuten'und darstellen, das Abendmahl also
nur ein Glaubensakt von Seite dessen sei, der es feiere.!) Diese
Auffassung hat Calvin nie getheilt. In erster Linie steht ihm im
Abendmahl eine reale Mittheilung an uns. Wir erhalten im
Abendmahl wirklich, was mit den Zeichen angedeutet ist. Brod
und Wein sind'Symbole des Leibes und Blutes Christ, Brod und
Wein darum die Unterpfinder daftir, dass wir erhalten, was sie
andeuten.?) Sie deuten aber an, dass Christus sich ganz mit
allem, was Er hat und ist, uns zu eigen geben wolle, und dass
das mit dem Ausdruck: ,Leib und Blut geben“ bezeichnet wird,
will Calvin wohl beachtet wissen. Das Fleisch Christi, sagt er, ist
ein Leben gebendes und mit diesem Ausdruck ist ausgesagt,
dass die ganze Fiille des Lebens, die in Christo ist, in uns #iber-
gehen soll.%) Calvin lehrt also einen Genuss des Leibes und
Blutes Christi im Abendmahl.4) Aber seine Meinung ist nicht
die, dass seine Lehre damit mit der Lehre Luthers zusammen-
falle. Er weiss wohl, dass nach Luther der wahre und natfir-

1) Calvini institutio. Editiones inter primam et ultimam mediae. §. 5 (in
Corpus Reformatorum vol. XXIX. Jo. Calvini opp. edd. G. Baum. Ed. Cunitz,
Ed. Reuss. vol. IL) : Sunt qui manducare Christi carnem et sanguinem ejus bi-
bere uno verbo defintunt nihil esse aliud, quam in Christum ipsum credere.

2) So schon in der ersten Ausgabe der institutio (Corp. Reform.vol. I. p. 118).
Promissio illic addita perspicue declarat, quem in finem institutum fuerit ac
quorsum spectet; nempe ut nobis confirmet, corpus Domini sic pro nobis semel

. traditum, ut nunc nostrum it ac perpetuo etiam futurum .. Quo rursus evinci-
tur error eorum, qui negare ausi sunt, sacramenta exercitia fidei esse, ad ipsam
tuendam, excitandam et augendam data.

3) Institutio, editiones annorum 1539—54. p. 1007. Neque illi praeterea
mihi satigfaciunt, qui nonnullam nobis esse cum Christo communionem agno-
scentes, eam dum ostendere volunt , nos spiritus modo participes faciunt, praete-
rita carnis et sanguinis mentione. Quasi vero illa omnia de nihilo dicta forent,
carnem ejus vere esse cibum, sanguinem ejus vere esse potum; non habere vitam
nisi qui carnem illam manducaverit et sanguinem biberit et quae eodem perti-
nent. . ... Quibus verbis (Jo. V1,48 et 51) docet, non modo se vitam esse, qua-
tenus sermo est Dei acternus, qui e coelo ad nos descendit, sed descendendo
iam istam in carnem quam induit diffudisse, ut inde ad nos vitae communicatio

promanaret. Hinc et illa jam consequuntur, quod caro ejus vere est cibus, san-
guis ejus vere est potus, quibus alimentis in vitam aeternam fideles educantur.

4) Ibid. §. 11. Dico igitur, in coenae mysterio per aymbola panis et vini
Chyistum vere nobis exhiberi, adeogue corpus et sanguinem ejus . .



Der Streit Westphals. 135

liche Leib Christi gereicht werde, der Leib, in dem wir uns Chri-
stum im Himmel weilend zu denken haben, und er versteht Lu-
thern so, als ob dieser sich diesen Leib Christi ins Brod einge-
schlossen oder in irgend einer Weise vom Brod umschrieben
denke. Diese Vorstellungen verwirft er entschieden. Der Sinn
der Worte, dass im Abendmahl Leib und Blut Christi dargereicht
werde, ist ihm der, dass wir aller Wohlthaten Christi theilhaftig
werden,!) oder auch, dass von dem im Himmel befindlichen
Christus eine Wirkung (virtus) ausgehe, durch die Er uns sein
Leben einfldsst;2) von dem natiirlichen Leib Christi aber nimmt
er an, dass er in dem Himmel weile und da verbleibe bis zu
seiner Wiederkehr auf die Erde zum Gericht; so wie auch, dass
es der Natur dieses Leibes als eines immerhin endlichen wider-
strebe, zugleich an mehr als einem Orte zu sein.?) Ein Genuss
des Leibes Christi scheint dem Calvin aber auch nicht durch
derlei Annahmen bedingt zu sein, er denkt sich denselben ver-
mittelt durch den Geist Christi.%)

1) Institutio princeps p. 123. Docendi causa dicimus vere et efficaciter ex-
hiberi (corpus et sanguinem Christs) non autem naturaliter. Quo scilicet signi-
ficamus, non substantiam ipsam corporis, seu verum et naturale Christi corpus
illic dari: sed omnia, quae in suo corpore nobis beneficia Christus praestitit.

2) Ibid. §. 18. Hoc regnum nec ullis locorum spatiis limitatum . . quin
Christus virtutem suam, ubicunque placuerit, in coelo et in terra exserat, quin
86 praesentem potentia el virtute exhibeal; quin suis semper adsit, vitam ipsis
suam inspirans, in iis vivat, eos sustineat .. non secus ac si corpore adesset,
quin denique suo ipsius corpore eos pascat, Cujus communionem spiritus sui vir-
tute in eos transfundit. Secundum hanc rationem corpus et sanguis Christi
tn sacramento nobis exhibetur.

3) 1bid. §. 19. Nos vero talem Christi pr tiam in statuere opor-
tet, quae nec panis elemento ipsum affigat nec in panem includat, nec ullo modo
circumscribat, quae omnia derogare coelesti ejus gloriae palam est; deinde
quae nec mensuram illi suam auferat vel pluribus simul locis distrahat, vel im-
mensam illi magnitudinem affingat, quae per coelum et terram diffundatur.
Haec enim naturae humanae veritati non obscure repugnant. Istas, inquam,
duas exceptiones nunquam patiamur nobis eripi: ne quid coelesti Christi gloriae
derogetur, quod fit dum sub corruptibilia hujus mundi elementa reducitur, vel
alligatur ullis terrenis creaturis; ne quid ejus corpori affingatur humanae natu-
rae minus consentaneum: quod fit, dum vel infinitum esse dicitur vel in pluribus
simul locis ponitur.

4) Ibid. §.12. Vinculwm istivs conjunctionis est spiritus CRristi, cujus




196 Der Streit Westphals.

Wem, das ist die Frage, welche sich jetat erhebt, steht nun
Calvin ndher, dem Zwingli oder dem Luther?

Calvin selbst hat als den Unterschied, welcher zwischen ihm
und Zwingli Statt findet, den angegeben, dass man nach seiner
Auffassung im Abendmahl eine sehr reale Gabe, ja die realste
Gabe empfange, welche iberhaupt dem Christen zu Theil wird,
wihrend nach Zwingli man im Abendmahl nichts empfangt als
Brod und Wein. Das ist allerdings an sich ein sehr grosser Un-
terschied, und es ist, was Calvin da geltend macht, hoch antu-
erkennen. Allein wir haben bereits gesehen, dass Zwingli doch
pur da, wo er seine Lehre im bestimmten Gegensatz gegen Lu-
ther entwickelt, von einer Gabe, di¢ man im Abendmahl em-
pfange, ganz Umgang nimmt, und haben auch schon bemerkt,
wie Zwingli dazu gekommen ist. Wir haben aber auch weiter
beigebracht, dass Zwingli cinen Genuss des Leibes Christi im
Sinn von Joh. VI nie in Abrede stellte, und dass er namentlich
in seiner expositio ausdrticklich von positiven Wirkungen, wel-
che man vom Abendmahl zu erwarten habe, also doch von ei-
ner Gabe, die man da empfange, gesprochen hat. Und zudem hat
Zwingli in der angefihrten Stelle die Wirkung nahezu mit den-
selben Worten beschrieben, wie sie Calvin zu beschreiben pfleg-
te.!) Da nun, wie wir gezeigt haben, an die einen Aussagen,
welche Zwingli vom Abendmahl thut, die anderen sich wohl
anreiben lassen, und beide recht wohl mit und neben einander
bestehen, so kann von einem wesentlichen Unterschied, der in

nerw copulamer ¢t quidam celuti canalis, per quem, quidgwid Christus ipse o
est ¢t Rabet, ad nos deriratur. Auch §. 18. SN oculis animisqwe in coclum evehi-
mur, ut Christwm dlic in regni sa gloria quaerumus, quemadmodun symbola nos
ad cum integrum incitant, ita sub punis symbolu pascemwr ¢us corpore . . Nam
tametsi carnem suam a nobis suxulit ¢t corpore in coelum ascendit , ad desteram
tamen patris sedet: Roc est, in potentia ¢t magstats ¢t gloria pairis regnat.
of. das Folgende in not. 2. p. 135.

1) Schweizer, die Glaubenslehre der ev. ref. Kirche IL 655: ,,Was Cal-
vin ganz richtig zu Zwingli hinzufigen will, ist eigentlich nar ... dass das
heilige Abendmabl ein Symbal sei auch der hochsten Gebiete des Standes
der Heiligung, nemlich auch der au erlangenden wniv mystica cem Christo.
Diese vollige Lebenseinheit aber der Glieder mit dem Haupte anerkennt

Mu als hochaten Grad der Heiligung. "



Der Streit Westphals. 137

diesem  Punkt jzwischeg beiden Reformatoren sein soll, keine
Rede sein. Der Unterschied ist zum einen Theil nur der, und
das ist das Verdienst Calvins, dass er die zweite Reihe von
Zwinglis Aussagen bestimmter hervorhebt und in dieser Wir-
kung den eigentlichen Endzweck des Abendmahls erblickt; zum
anderen Theil aber der, dass Calvin die Gabe, die man im
Abendmahl empfingt, bestimmter an die Begriffe von Leib und
Blut Christi anschliesst und aus ihnen entwickelt.!) Da nun im
Uebrigen Calvin ganz wie Zwingli lehrt, dass die Ungléiubigen
nicht Leib und Blut Christi bekommen, dass der Leib Christi
seit seinem Weggang von der Erde einen bestimmten Ort im
Himmel einnimmt; und da Calvin auch in der Erklirung der
Einsetzungsworte sich mehr an Zwingli anschliesst, so besteht
kein wesentlicher Unterschied in der Abendmahlslehre zwischen
Calvin und Zwingli.

Daraus folgt aber schon, dass auch in dem Hauptpunkt der

1) Schweizer, 1. c. p. 652: ,,Calvin hat nur das Eigenthiimliche, dass
er die Sache im Abendmahl, die Einwirkung Christi oder seines Todes, dem
Wortlaut der Einsetzung zu lieb irgendwie genau und direkt gerade von
Christi ibrigens im Himmel bleibendem Leib abzuleiten sucht. Sopst stimmt
Calvin mit Zwingli zusammen.*

Damit will gewiss auch Schweizer das Verdienst Calvins nicht schmi-
lern, welches eben darin liegt, dass er die Gabe, welche man im Abendmahl
empfingt, viel bestimmter hervorhebt: denn darum war es dem Calvin wirk-
lich recht ernstlich zu thun, dem Abendmahl eine recht reale Gabe abzuge-
winnen. Er bemiiht sich darum, die Aussagen in Joh. VI so real als méglich
zu fassen und sie an die Einsetzungsworte anzupassen, und kommt da sogar
bis zu dem Ausdruck, der heilige Geist weide uns mit der Substanz des Flei-
sches und Blutes Christi. Aber wie er sich da auch immer abmiiht, es gilt,
was Frank (die Theologie der Concordienformel III, 48) sagt: ,Die lutheri-
sche Kirche, nach deren Anschauung alles Gewicht darauf fillt, ob dieses
sacrgmentale Brodessen der Einsetzung des Herrn gemiéss ein Essen seines
Leibes, und ob dieses sacramentale Trinken des Weins ein Trinken seines
Blutes sei, kann mit jenen Versicherungen Calvins, er lehre eine reale Mit-
theilung des Leibes Christi, um so weniger sich zufrieden geben, als selbst
in dem Falle, Calvin lasse durch den heiligen Geist eine Communication der
Substanz des Leibes, und nicht blos seiner Kraft, zu Stande kommen, diese
Mittheilung durch den Glauben ihr als etwas willkiihrlich und eigenméchtig
in den Text der Einsetzungsworte Eingetragenes, den Umfang seiner Aus-
sage Ueberschreitendes und Durchbrechendes erscheinen muss.“



138 Der Streit Westphaly.

gleiche Unterschied awischen Calvin und Luther, wie zwischen
Zwingli und Luther besteht: denn so viel auch Calvin von e
nem Leib Christi spricht. den marn im Abendmah! empfingt, es
ist nicht der natirliche und wahrhaftige Leib, in dem Christos
gen Himmel gefahren ist: denn der weilt jetzt im Himmel und
seine Natur ist es, immer nur an Einem Ort zu sein, von einer
(regenwart dieses Leibes Christi ist also keine Rede, die Ge-
genwart des Leibes, von der Calvin spricht, ist nur eine gei-
stige Gegenwart, und der Ausdruck .Leib Christi“ ist nicht in
seiner eigentlichen nattirlichen Bedeutung gefasst sondein in der
einen Wirkang. die von diesem im Himmel befindlichen Leib
ausgehen soll.!) Brod und Wein sind aueh nieht die Triger und
Vermittler dieses Leibes; das Organ. mit dem man ibn erfasst
darum auch nicht der Mund sondern der Glaobe.?)

1) Schweizer. L ¢. p. 652. ..Calvin lehrt also eine geistige Gegenwart
des Leibes Christi im Abendmahl Da aber der Leib substanziell im Himmel
bleibt, so doch nur eine Wirkung des Leibes.

2) of. anch das Gesammturtheil Schweizers dber Calvins Lehre p. 666:
»Seine (Calvins) Lehre ist durchans reformirt geblieben : Ungliunbige bekom-
men die res sacramenti nicht, also ist sie nicht objectiv essbar vorhanden,
und alle mystischen Ausdriicke von wirklicher Gegenwart des Leibes haben
die Lutheraner nur erzirnt . weil dann doch immer bei genauer Hervorholung
des eigentlichen Sinnes eine eigentliche Gegenwart des Leibes sich mickt
finden lisst. weil es eben doch nar mystisch zu nehmende Ausdricke sind
Zwingti und Calvin lehren also of Hagenbach Dog. Geschichte III, 156 wesent-
lich dasselbe, jener in schroffer polemischer Form. dieser mit sorgfiltigerem,
auch das Mystische betonendem Streben, um wo moglich die Luatheraner
gewinnen.* Und weiter oben p. 655: ,Da Calvin seine Lehre so wenig lebr-
hait durchfiihren kann. so lasst sich fragen, ob er nicht weniger von seinem
System aus, als vielmehr in irenischer Vermitthangsabsicht hier gearbei-
tet habe -

Ein gleiches Urtheil fillt Hospinian, Aist. sacr. IT, 151 : ,,Sunt gui seediam
quandam sententiam inter Lutherwm ¢t Zuingliwm ewn (Calrinum) docwisse
affirmant . sed hoc el ex imperitia rel malitia_factunt. Nam a Zuinglii senten-
tia (vi rem ipsam spectes) ne hifum quidem, quod Calvinus tradidit, discrepare,
quamris pawlo planius quid in sacramento percipiater difiniat ipse: vel summus
ille et perpetsus Tigurinaz et Genevensis ecclesiae consensus de re sacramenta-
ria confirmat. Posyim quidem inculcat Zuinglins, caesam Christi carnem nos
@ caede servare, comessam wikil prodesse: veram illam ac realem carnem Chri-

} thﬁbd:mﬁdwmmip—é



Der Btreit Westphals. 139

Verhalt es gichso mig der Lehre Calvins im Verhiltniss zu
der Luthers, und mit der:Lehre Calvins zu der Zwinglis, so ist
auch das Verhiltniss seiner Lehre zu derjenigen der Schweizer,
mit welchen Calvin zu verhandeln hatte, kein anderes. Und
daraus erkliirt es sich, warum es unschwer zu der Vereinbarung
zwischen beiden Theilen gekommen ist, die im consensus Tigu-
rinus vorliegt.

" Das, worauf es dem Calvin vor allem ankam, ,dass dem
Abendmahl die Bedeutung éiner Gabe und der Gemeinschaft
mit Christi Person selbst, die in der Handlung gegenwirtig sei,
gesichert werde,”“?) war ja lingst von den Schweizern, vor al-
lem von Bullinger, anerkannt. Leicht war es also, itber diesen
Punkt sich zu verstindigen, zumal Calvin durchaus nicht darauf
bestand, dass man gerade seiner Vorstellung von der Art der
Mittheilung Christi im Abendmahl zufalle. Er schreibt am
1. Marz 1548 an Bullinger: ,wiewohl ich mir einer innigeren
Gemeinschaft mit Christo in den Sacramenten bewusst bin, als
Du in Deinen Worten ausdriickst, so wollen wir darum doch
nicht aufhéren, denselben Christus zu haben und in ihm eins zu
sein. Einst werden wir wohl zu einer volligeren Einhelligkeit
zusammen wachsen.“ Und auf diesen Brief antwortet Bullinger
am 26. Mai 1548: ,ich anerkenne, dass Christus in seinem Geist
durch den Glauben sich uns ganz mittheilt, so weit diess zur
Erlangung des Heils und zum gottseligen Leben vonngthen ist.
Eben diess wird uns durch die Sacramente dargestellt und be-
siegelt auf eine den Sacramenten eigenthiimliche Weise, so wie
diess auch durchs Wort verkiindet und durchs Bezeugen einge-
prigt wird. Als Du letzthin hier warst, zdhltest Du wohl uns
allen insgesammt her, was Andere tadeln oder vermissen an
unserer Luthern (1545) ertheilten Antwort. Indessen erklértest
Du, Dir missfalle unsere Darlegung nicht, die wir in Betreff des _

gnificari: carnem Christi manducare nihil aliud esse quam credere et si quae
sunt similia. His autem contraria videtur Calvinus affirmare, carnem Christi
videlicet quae crucifiza est, oportere a nobis comedi.. Nullam autem in his
esse repugnantiam, non difficile est sani judicii hominibus demonstrare. Es folgt
dann der ausfithrliche Beweis.

1) Dorner 1. c. p. 398.



140 " Der Streit Westphals.

Abendmahls herausgegeben;und versprachst, Du werdest stets der
Unsrige sein. Calvin war mit diesem allgemeinen Bekenntniss
zufrieden, legte in seiner Geegenantwort seine Abendmahlslehre
dar und zeigte damit, wie ,,die Ueberzeugung Bullingers und der
tibrigen Ziiricher vollig mit seiner tibereinstimme.“!) Es kam aber
noch darauf an, dass Calvin die Schweizer tiberzeugte, dass er
mit ihnen an den Grundlagen der Zwinglischen Lehre festhalte:
denn die Schweizer wollten durchaus nicht dafiir angesehen
werden, dass sie von diesen abgewichen wiiren, und noch war
das Misstrauen gegen Calvin in Betreff seiner Hinneigung zu
Luther nicht ganz gewichen. Wir ersehen das aus der Mitthei-
lung, welche Pestalozzi von einem Brief Calvins an Bullinger
(vom Januar 1549) macht. Darin versichert er, wie er niemals
um Menschen, auch nicht um Luther zu gefallen, seinen Aus-
druck gemodelt. Er gehére nicht zu den Schmeichlern Luthers,
habe sich frei erhalten, als selbst Beherzte furchtsam waren.
,Hétte nicht, schliesst er, bis jetzt ungegriindetes Misstrauen
im Wege gestanden, so wire schon lingst unter uns entweder
gar keine Abweichung oder nur ein Minimum davon ge-
wesen.* 2)

Wie vollkommen nun Calvin den Schweizern gentigt hat,
ersieht man, wenn man den consensus Tigurinus, der jetzt abge-.
schlossen wurde, mit der confessio Helvetica prior von 1536
(denn so weit kann man zuriickgehen) vergleicht.

Von den Sacramenten tiberhaupt sagt die con/. Helvetica:
symbola non nudis signis sed signis simul et rebus constant . ..
Sunt haec res sanctae . . suo quo diximus modo res significatas ex-
hibentes, testimonium rei gestae praebentes, res tam arduas re-
praesentantes et mirabili quadam rerum significatarum analogia

| Clarissimam mysteriis istis lucem afferentes. Ad haec auxilium
opemgque ipsi suppeditant fidei, ac jurisjurandi denique vice initia-
tum capiti Christi et ecclesiae adstringunt.

Der consensus Tigurinus nimmt aber noch bestimmter Rtick-
sicht auf Zwingli. Er hebt damit an, dass er sagt: sunt quidem

1) H. Bullinger von Pestalozzi p. 378 u. 879.
2) 1. c. p. 380.



Der Streit Westphals. 141

et ki sacramentorum fines;ut-nolae sint ac tesserae christianae pro-
fessionis et societatis sive fraternitatis, ut sint ad gratiarum actio-
nem incitamenta et exercitia fidei ac piae vitae, denique syngraphae
ad id obligantes. Dann erst geht er, aber in Uebereinstimmung
mit der Helvetica, iber zu den Punkten, welche dem Calvin die
wichtigeren sind, thut es aber noch mit grosser Vorsicht. ,,Sed
hic unus inter alios praecipuus, fihrt er fort, ut per ea nobis gra-
tiam suam testetur Deus, repraesentet atque obsignet. Nam etsi nihsl
aliud significant, quam quod verbo ipso annunciatur, hoc tamen
magnum est, subiici oculis nostris quasi vivas imagines, quae sen-
sus nostros melius afficiant ... Quum autem vera sint, quae nobis
Dominus dedit gratiae suae testimonia et sigilla, vere procul dubio
praestat ipse intus suo spiritu, quod oculis et aliis sensibus figu-
rant sacramenta, h. e. ut potiamur Christo. . .

Von dem Abendmahl sagt dann die conf. Helvetica: die res
sacramenti sei communicatio corporis Christi, und das Abendmahl
wird genannt: coena mystica, in qua Dominus corpus et sangui-
nem suum i. e. se ipsum suis vere ad hoc offerat, ut magis magisque
in illis vivat et illi in ipso. Dem entsprechend der consensus Tigu-
rinus: in coena se nobis communicat Christus.

Den Genuss, der im Abendmahl zu Theil wird, nennt die
conf. Helv. ein pabulum spirituale , viel deutlicher aber redet der
consensus, wenn er sagt, man diirfe bei dem Essen des Leibes -
Christi nicht an aligua substantiae vel commixtio vel transfusio
denken. ,

Die conf. Helvetica wehrt eine Einschliessung Christi in die
Elemente ab,!) der consensus thut das Gleiche,?) und erklért
sich zugleich noch bestimmter gegen die Annahme einer leibli-
chen Gegenwart Christi.?)

1) 23. non quod pani et vino corpus et sanguis Domini vel naturaliter uni-
antur , vel hic localiter includantur vel ulla huc carnali praesentia statuantur.

2) 24. Neque enim minus absurdum judicamus, Christum sub pane locare
vel cum pane copulare, quam p transsubstantiare in corpus ejus. 25. quia
corpus Christi .. finitum est et coelo, ut loco, continetur, necesse est a nobis
tanto locorum intervallo distare, quanto coelum abest a terra.

3) 21. Christus quatenus homo est, non alibi quam in coelo, nec aliter
quam mente et fidei intelligentia quaerendus est.




142 Der Streit Westphals.

Beide Bekenntnisse sagen, dass der Glaube das Organ ist,
mit dem man die res sacramenti entgegennimmt,?) noch be-
stimmter aber als die Helvetica sagt der consensus, dass die signa
nicht die Ueberbringer des Heilsguts seien.2) So hebt auch der
consensus ausdrilcklich den Zwinglischen Satz hervor, dass
die Ungldubigen nicht Leib und Blut Christi geniessen, und
schliesst sich auch ausdriicklich an die Zwinglische Erkldrung
der Einsetzungsworte an.

Die Vergleichung des consensus Tigurinus mit der conf. Hel-
vetica zeigt also, dass in der letzteren kein Satz ist, den nicht
auch der erstere sich aneignet, und zeigt weiter, dass der con-
sensus geflissentlich die Uebereinstimmung mit Zwingli noch
bestimmter hervorhebt.

Bedarf es eines weiteren Beweises daftir, dass der consen-
sus Tigurinus auf dem Boden des Zwinglianismus steht? Damit
ist aber die Frage beantwortet, die wir oben aufgeworfen ha-
ben, ob mit diesem Bekenntniss ein Stadium eingetreten ist,
welches ein besseres Verhéltniss der Lutheraner zu den Schwei-
zern hitte anbahnen kénnen oder sollen, und die Frage ist jetat
verneint. Die lutherische Lehre steht in den wesentlichen Punk-
ten zur Lehre Calvins nicht anders als zur Zwinglischen Lehre.

In der-inneren Stellung der Lutheraner zu den Schweizern
hatte sich also durch den consensus Tigurinus nichts geiéindert,
aber viel dnderte sich durch denselben in der Stellung der Re-
formirten zu einander. Calvin liess es bekanntlich nicht bei der
Erzielung der Einheit mit Bullinger und den Ztirichern bewen-
den. Seine Tendenz ging dahin, den consensus in weitesten
Kreigen, vor allem in der Schweiz, zur Annahme zu bringen.

Mit welcher Umsicht und Vorsicht er und Bullinger da zu
Werk gegangen sind, wie sie sich in die Vorlage desselben an
die einzelnen Schweizer Kirchen getheilt haben, wie sie ihn erst
nur vertraulich dem Johann a Lasco, und anderen Freunden in
England, in Preussen, Frankreich, Italien, Ungarn mitgetheilt

1) conf. Helvet. 21. quae quidem ut ore corporis signa, sic fide spiritus per-
cipiuntur. Conf. Tigur.: 17. in sacramentis nil nisi fide percipitur.

2) C. Tig. 17. Tenendum quogue est, minime alligatam ipsis esse gratiam,
ut, quisquis signum habeat, re etiam potiatur.



Der Streit Westphals. 143

und wie sie dann erst, nachdem sie von vielen Seiten der Zu-
stimmung gewiss waren, ihn durch den Druck veréffentlichten,
erzihlt Pestalozzi in seiner Schrift tiber Bullinger anschauhch
und ausftihrlich.')

Vorerst traten in der Schweiz finf Cantone dem consensus
formlich bei, nur Bern verharrte bei seiner Weigerung, aher
aus Griinden, welche nicht von dem im consensus niedergeleg-
ten Bekenntniss hergenommen waren. :

Damit war vorerst in der Schweiz eine einheitliche Lehre
in Betreff des Abendmahls gewonnen. Das hatte aber eine Wir-
kung, welche bald weit tiber die Schweiz hinaus reichte. ,Es
wurde, wie Pestalozzi sagt,?) die reformirte Kirche in den ver-
schiedenen Lindern Europas, welche von nun an ihren Umkreis
bilden sollten, sich ihres inneren Zusammenhanges recht be-
wusst; das Band des Vertrauens und der christlichen Gemein-
schaft sehen wir von nun an um ihre weit aus einander liegen-
den Glieder fester sich schlingen.“

Wer wollte den- Reformirten das nicht gonnen! Aber der
Eingang, den der consensus fand, hatte noch eine andere Wir-
kung.

*Von dem consensus Tigurinus wurde freilich, wie von der
Lehre Calvins ttberhaupt, in reformirten Kreisen behauptet, die
Lehre vom Abendmabhl sei jetzt der Luthers ndher gertickt, die
Harten der Zwinglischen Lehre seien darin aus dem Mittel ge-
than: aber dass der consensus in einem gewissen Gegensatz zur
Lehre Luthers stehe, ist natiirlich nie in Abrede gestellt wor-
den. Das hat Calvin selbst nie geliugnet und auch die neueren
reformirten Geschichtschreiber liugnen die noch vorhandene
Differenz nicht, nur schlagen sie dieselbe nicht so hoch an, als
lutherischer Seits geschieht.®) Die Differenz also, welche man
als noch vorhanden anerkannte, wurde durch den consensus
gefestigt, und allen Reformirten in einem bestimmt ausgeprig-
ten Ausdruck zum Bewusstsein gebracht. Mit ihm wurde zu-

1) Von p. 383 an.
2) L.c. p. 387
3) Ebrard, das Dogma vom heiligen Abendmahl II, 526.



144 Der Streit Westphals.

gleich die Wittenberger Concordie vollstindig und fdrmlich zu
Grab getragen.

Das war sie bis zum Abschluss des consensus Tigurinus noch
nicht. Luther zwar hatte schon von 1544 an sie aufgegeben,
aber dafiir hatte man auch Schweizerischer und oberdeutscher
Seits ihm vorgeworfen, dass er damit zu voreilig gewesen. Bucer
hatte fortgefahren, den Schein festzuhalten, als ob er und die
oberdeutschen Stidte der Concordie gemiss lehrten, und auch
in der Schweiz hatte es nicht an solchen gefehlt, welche mein-
ten, man kénne wenigstens noch zu einer Einigung gelangen,
wenn sie auch noch nicht wirklich erzielt sei. Jetzt aber, von
der Zeit an, wo alle Reformirten in dem consensus Tigurinus sich
einigten, Wurde von diesen allen die Concordle als abgethan
betrachtet.

Wihrend man also bis dahin, noch in gewissen Kreisen we-
nigstens, sich in der Hoffnung einer wirklichen Einigung wiegte,
hatte man sie jetzt aufgegeben, und einen Gegenaatz, wenn auch,
wie man annahm, einen geringeren als der war, welcher zwi-
schen der Lehre Luthers und der Zwinglis war, anerkannt.

‘Und es ist merkwiirdig, dass zu derselben Zeit auch von
anderer Seite her der Bruch mit der Wittenberger Concordie
vollzogen wurde.

Es geschah das in England von Peter Martyr, einem Theo-
logen, der 5 Jahre lang der Kirche Strassburgs gedient und sich
dort im Anschluss an Bucer zur Concordie bekannt hatte.!)

Peter Martyr war in Oxford von den papistisch Gesinnten
zu einer Disputation tber das Abendmahl gedringt worden:
denn diese hatten Anstoss an den Aeusserungen tiber das hei-
lige Abendmahl genommen, welche er in seinen Vorlesungen °
tiber den ersten Corintherbrief gethan hatte. In dieser Disputa-
tion (gehalten vom 28. Mai 1549 an) hatte er drei Thesen ge-
stellt, in der ersten sich gegen die Transsubstantiationslehre
erklirt, die zweite lautete dahin: corpus et sanguis Christi non
.est carnaliter aut corporaliler in pane el vino, nec ut alii dicunt,
sub speciebus panis et vini. Die dritte: corpus et -sanguis Christi

1) Planck II, 2. p. 12. Anm. 14.



Der Streit Westphals. 143

uniuntuy, pani et vino sacramentaliter. Beide Thesen standen deut-
lich im Gegensatz gegen die lutherische Lehre, wie Peter Mar-
tyr sie fasste, und sollten dieselbe ausschliessen. Das erhellt
zum Ueberfluss aus dem Brief, den er an den damals in Cam-
bridge angestellten Bucer (am 15. Juni 1549) unter Beilegung
der Akten der Disputation schrieb. Er bekennt sich darin zu
dem Glauben an eine Gegenwart Christi im Abendmahl, auch
dazu, dass die res sacramenti, welche man darin empfange,
Leib und Blut Christi sei, aber er macht geltend, dass man das
nur animo e! fide empfange und nennt es eine superstitio, wenn
man dabei an irgend eine Verbindung von Leib und Brod, Wein
und Blut denke; bekennt schliesslich noch ausdriicklich, dass er
nicht an eine Gegenwart des verklirten Leibes Christi an vielen
Orten zugleich denke.

Das mag von jeher die Lehre P. Martyrs gewesen sein, er
gab ihr aber jetzt, in England, einen bestimmteren Ausdruck,
als er in Strassburg gewagt hatte, wo man an der Concordie
noch festhalten wollte. Dass nemlich die Lehre, wie er sie jetat
aufstellte, einen Bruch mit dieser Concordie enthielt, das deutet
schon Bucer in seiner Antwort auf die Zusendung der Akten-
sticke (20. Juni 1549) an,!) wenn er es auch nicht geradezu
sagt. Er hitte, schreibt er, liecber gesehen, dass die zweite
These dahin gelautet hitte: corpus Christi non continetur locali-
ter in pane et vino, nec tis rebus affixum aut adjunctum est ulla hu-
Jus mundi ratione: damit hitte er sich mehr in den bisher tbli-
chen Ausdriicken bewegt und wire niher bei der lutherischen
Lehre geblieben, der zufolge man eine exhibitio corporis Christi
anzunehmen habe. Bucer fiirchtet auch, die dritte These, in
welcher nur eine sacramentale Einigung des Leibes mit dem
Brod ausgesprochen werde, werde so gedeutet werden, als ob
er sich Christum im Abendmahl ganz abwesend denke. Bucer
war eben auch jetzt noch bemitht, sich und Anderen einzureden,
dass man die Concordie noch aufrecht erhalten konne. Dass
P. Martyr und andere sich dieser Tduschung nicht mehr hinga-
ben, erhellt aufs deutlichste aus den Bekenntnissen, welche

1) Die Briefe in Bucer, t. Anglic. p. 545 sq. .
10



146 Der Streit Westphals.

er nach seiner Rfickkehr nach Strassburg (1553) machte.
Dort hatte man sich durch den Einfluss des an Hedios Stelle
Prisident des Kirchenconvents gewordenen Marbach der luthe-
rischen Lehre bestimmter zugewendet, man wollte, wie Schmidt
erzihlt!), die Tetrapolitana durch die Augsburgische Confession
verdridngen und diese letztere allein als giiltige Staatsreligion
in Strassburg einfithren. Als nun P. Martyr nach Strassburg zu-
riickgekehrt war, und in den dortigen Kirchendienst wieder ein-
treten wollte, forderte man von ihm eine Erklirung iber seine
Stellung zur Augustana in der Abendmahlslehre: denn man
kannte ja das bei der Oxforder Disputation abgelegte Bekennt-
niss, da in Zirich 1552 ein Auszug aus seinen iiber die Lehre
vom Abendmahl gehaltenen Vorlesungen gedruckt worden war,
wobei der Herausgeber Joh. Wolff in der Zuschrift ausdriicklich
bemerkte, P. Martyr habe den Irrthum, dessen Urheber und Be-
schiifzer M. Luther gewesen sein solle, aufs fleissigste in diesem
Buch widerlegt. Da erklirte P. Martyr zwar, die Augustana
nehme er, wenn sie nur recht verstanden werde, gern an, nahm
aber keinen Anstand hinzuzuftigen, die Concordie hitte er nie
unterschrieben, denn es sei wider das Wort Gottes mit ihr zu
bekennen, dass auch die Ungliubigen Leib und Blut Christi em-
pfingen; auch Bucer habe in England bei Erklirung der Apo-
stelgeschichte sich dagegen erklirt, und zudem kénne man die
Concordie nicht annehmen, ohne die Schweizer Kirchen und die
englische zu verdammen.2)
Das war klar und deutlich geredet.

Wir konnen nun, nachdem wir einen Ueberblick tiber den
Giang der Entwicklung in der Schweiz gegeben haben, zu West-
phal zurtickkehren.

Im Jahr 1552 erneuerte er den Abendmahlsstreit. Was hat
ihm den Anlass dazu gegeben? Die Antwort liegt sehr nahe.
Die Zeit von 1549 als der Entstehung des consensus Tigurinus

1) C. Schmidt, Peter Martyr Vermigli 1858 p. 138.
2) Oratio de vita et obitu .. Petri Martyris Vermilii .. habita a Josia Sim-
lero. Tig. 1563. p.17 sy. _



Der Streit Westphals. 1413

bis 7u'diesem/ Jaht reichte aus, um die lutherischen Theologen
tiber den Stand der Abendmahlsﬁ age und ihr Verhaltniss zu den
Reformirten zu orientiren.

Von zwei Seiten hatte man entschieden mit der Concordle
gebrochen, Calvin und Peter Martyr hatten es gethan. Calvin
aber hatte im consensus Tigurinus eine Auffassung vom: Abend-
mahl geltend gemacht, welche allgemach das Bekenntniss aller
Reformirten wurde. Jetzt konnte niemand sich mehr der T4iu-
schung hingeben, dass noch eine Concordie bestehe. -Wiren:
lutherische Theologen vor diesem Ereigniss so aufgetreten, wie
Wegtphal jetzt auftrat, so hitte man ihnen einen Vorwurf daraus
machen konnen. Man hitte sagen konnen, sie hitten noch zu-
warten sollen, bis sich die Sache geklirt habe. Darum war es
vielleicht ein Gliick, dass durch das Interim und durch die Zwi-
stigkeiten, welche unter den lutherischen Theologen ausgebro-

. chen waren, das Augenmerk von der Abendmahlslehre abge-
lenkt worden war. Jetzt war sie in ein Stadium getreten, wel-
ches allen Zweifel tiber das gegenseitige Verhiltniss ausschloss,

Aber nicht nur die Concordie war gebrochen, sondern die
Reformirten hatten jetzt auch eine einheitliche Abendmahlslehre
gewonnen, fir die sie, und das ist das Neue, auf das wir noch.
aufmerksam zu machen haben, eifrig Propaganda machten, und
mit der sie die Lehre Luthers zu verdringen suchten. Calvin
that das unverhohlen. Er schrieb schon 1551, noch vor dem Druek
des consensus, an Bullinger,?) er hoffe, die Herausgabe desselben
werde auch fir die sichsischen Kirchen von grossem Nutzen
gein. Peter Martyr aber hatte ihm geschrieben, es seien aueh
viele sichsische Pastoren der gleichen Ansicht wie die Schwei-
zer,?) was den Calvin dann noch 1556 bewog, eine Schrift, de-
ren wir spéter zu gedenken haben, ,den Dienern Christi in den
Kirchen von Sachsen und Niederdeutsehland“ zu widmen.

Und diese Bemiithungen waren auch in der That nicht ver-
geblich. Es hatten nicht wenige Theologen Deutschlands ein’
Gefallen am consensus. Von Melanchthon erzihlt Lavater: ,ich

1) H. Bullinger von Pestalozzi p. 386.
2) Joachim Westphal u. J. Calvin von Monkeberg, Hambuzg 1865. p. 65.
0



146 Der Streit Westphals.

er nach sgeiner. Rfickkehr nach Strassburg (1553) machte.
Dort hatte man sich durch den Einfluss des an Hedios Stelle
Prisident des Kirchenconvents gewordenen Marbach der luthe-
rischen Lehre bestimmter zugewendet, man wollte, wie Schmidt
erzihlt!), die Tetrapolitana durch die Augsburgische Confession
verdringen und diese letztere allein als giiltige Staatsreligion
in Strassburg einfithren. Als nun P. Martyr nach Strassburg zu-
riickgekehrt war, und in den dortigen Kirchendienst wieder ein-
treten wollte, forderte man von ihm eine Erkldrung tiber seine
Stellung zur Augustana in der Abendmahlslehre: denn man
kannte ja das bei der Oxforder Disputation abgelegte Bekennt-
niss, da in Ziirich 1552 ein Auszug aus seinen ilber die Lehre
vom Abendmahl gehaltenen Vorlesungen gedruckt worden war,
wobei der Herausgeber Joh. Wolff in der Zuschrift ausdriicklich
bemerkte, P. Martyr habe den Irrthum, dessen Urheber und Be-
schiifzer M. Luther gewesen sein solle, aufs fleissigste in diesem
Buch widerlegt. Da erklirte P. Martyr zwar, die Augustana
nehme er, wenn sie nur recht verstanden werde, gern an, nahm
aber keinen Anstand hinzuzuftigen, die Concordie hitte er nie
unterschrieben, denn es sei wider das Wort Gottes mit ihr zu
bekennen, dass auch die Ungliubigen Leib und Blut Christi em-
pfingen; auch Bucer habe in England bei Erklirung der Apo-
stelgeschichte sich dagegen erklirt, und zudem kénne man die
Concordie nicht annehmen, ohne die Schweizer Kirchen und die
englische zu verdammen.?)
Das war klar und deutlich geredet.

Wir konnen nun, nachdem wir einen Ueberblick #iber den
Gang der I
phal zurticl
Im Jahr
ihm den A:
Die Zeit vc

1) C. Sdl
2) Orati
lero. Tig. 156



Der Streit Westphals. 149

darstellen; noch den jiingsten Biographen Calvins reden lassen,
zum Zeugniss dafir, dass den Westphal in Niedersachsen wohl
anging, was Calvin in Savoien erstrebte und plante, und dass
Westphal nicht zu schwarz sah, als er meinte, die lutherische
Kirche sei gefahrdet.

Stahelin schreibt?): ,Calving Absicht ging dahin, die im be-
sonderen Sinn so zu nennende lutherische Richtung durch die
neben ihr hergehende Melanchthonische, an die seine eigene
sich anschloss, zu tiberwinden und zu modificiren — eben 8o wie
er es bei der Zwinglischen in der Schweiz versucht und zum
Theil durchgesetzt hatte — so verfolgte er solches Ziel aus dem
doppelten Grunde: zuerst aus dem dogmatischen, weil er seine
Lehrauffassung in dem streitigen Punkte schon an und fir sich
fur die schriftgeméssere, die ewige Wahrheit reiner und vélliger
ausdrtickende, hielt; und zum andern, aus dem kirchlich politi-
schen, wonach er in ihr zugleich die einzig mogliche Grundlage
erblickte, auf der sich die gesammte evangelische Christenheit
zu der viel ersehnten, von dem Herrn gebotenen, Einheit zusam-
menfinden kénne. ...?) Um die Zeit von 1549—1551 hatte es
nun den Anschein, als ob der grosse Kirchenmann mit dieser
seiner Einheitstendenz dem Ziel nicht mehr fern sei. Wenn man
die von Rom losgerissene Christenheit tiberblickte, so standen
die Glaubigen Frankreichs, Englands, Polens, Bohmens, der Nie-
derlande, des stidlichen und westlichen Deutschlands durchweg
in dem Verhaltnisse zu einander und weiter zu der Genfer Kir-
che — den Meisten die Mutterkirche! — wie Calvin es fiirs Erste
anstrebte. In der reformirten Schweiz vollends war bereits auch
der weitere Schritt gethan und eine ausgesprochene dogmati-
sche Einigung hergestellt. Nur eine Provinz hielt sich noch bei
Seite und schloss mehr oder weniger von dem Gemeinschafts-
bunde sich aus: das nordéstliche (sdchsische) Deutschland
mit den geographisch dazu gehérigen danischen Landschaften.
Denn hier war das eigentliche Wiegenland der lutherischen Re-
formation, in der begreiflicher Weige ihre Anschauungen und

1) Johannes Calvin von D. E. Stihelin II. p. 198.
2) Ibid. p. 203.



- Der Streit Westphals.

‘Tyaditionén ani tiefatzn Wurzel geschlagen hatten ... Sollte

das so forsdavern. auch als der urspriingliche Gegensatz gar nicht

mehr hestand? .. Calvin war sich bewusst, dass er den Luthe-
ranern ofwat ganz anderes zu bieten habe als Zwingli; und
wenn es ibm gelungen war, dessen Lehrauffassung, der er doch
in keiner Weise niher stand als der lutherischen (?), tiber ihre
Einseitigkeit hinauszuheben: warum sollte mit dieser nicht das-
selde geschehen konnen und hiedurch das letzte widerstrebende
Filement anfgehoben werden, das der allgemeinen Einigung noch
im Wege stand?.. Und das erschien nun um so leichter, als
der cinflussreichste und werthvollste Verbiindete sich bereits im
Mittelpunkt des in dieser Weise cinzunehmenden Gebiets befand.
Es kam nur darauf an, sich vor Aller Augen mit Melanchthon
in wllige Uebereinstimmung zu setzen, dem an Gewicht und
Anseken noch kein Anderer in Deutschland sich an die Seite
stellen durfte, seinen Einfluss tiberall zu halten und zu untersti-
tren, dio sonst schon vorhandenen Gemeinschaftsbande treulich
ra pflegen, um auch die ferner Stehenden daran zu gewdhnen,
wnd allmihlig in ihren Umkreis hineinzuziehen; endlich Jegli-
ohes su vermeiden, was den fritheren Streit wieder aufwecken,
was den alten Gegensatz zwischen Sachsen und Schweizern
wieder in Erinnerung bringen konnte.“

JDies Alles war im Anfang der finfziger Jahre im besten
(wang und versprach in der That den gewtinschten Erfolg. Von
allen Seiten umschlossen und zurtickgedringt durch die Ein-
ftese jenes grossen evangelischen Gemeinschafts-Bundes, von
seinen hervorragendsten Minnern selber aufgegeben und auf
anders Bahnen gewiesen, von dem Geist der calvinisch-melanch-
thonischen Union auf das Mannigfaltigste mit angefasst und be-
stimmt: ,schien das Lutherthum in seiner gesonderten
ausschliessenden Form schwerlich noch fiir lange
Zeit sein Dasein fristen zu konnen.“ _

Standen die Dinge wirklich 8o und waren das die Pline und
Hoffnungen Calvins, so begreifen wir freilich, wie der, welcher
glaubt, Calvin habe zu dem allem Beruf gehabt, die durch West-
phal eingetretene Wendung fiir ein Ungltick erachten muss, be-
greifen aber nicht, wie man auf einen lutherischen Theologen,



Der Streit Westphals. 151

welcher 'mit an/Herbeifihrung dieser Wendung arbeitete, einen
Stein werfen kann. Man muss keine Achtung vor Anderer Ue-
berzeugung haben, wenn man ihnen die Vertretung derselben
zum Vorwurf machen kann, statt anzuerkennen, dass, wenn diese
Minner auch nur einige Pietiit gegen Luther hatten, sie der von
der Schweiz her drohenden Gefahr entgegentreten mussten.

Und in der That muss man in dem Maasse, als die Dinge so
standen, wie Stihelin behauptet, dem Auftreten des Flacius,
Heshusius, Westphal nachriihmen, dass sie die Existenz ,einer
besonderen lutherischen Kirche“ gerettet haben.

Wenden wir uns nun zu den Schriften Westphals. Seine erste
Sehrift (vom J. 1552) fuhrt den Titel: ,,/farrago confusanearum
et inter se dissidentium opinionum de c. D. ex Sacramentariorum
libris congesta.” Sie warnt vor der Lehre der Sacramentirer, die
noch immer ihr altes Wesen trieben, wie das kiirzlich in England
zu Tag gekommen sei, so dass man nicht etwa meinen diirfe, der
von Luther angeregte Streit habe sein Ende gefunden und es sei
nicht nothig, ihn wieder aufzuwdrmen. Westphal glaubt die Sa-
cramentirer am besten dadurch zu charakterisiren, dass er nach-
ruweisen sucht, wie sie zwar darin unter sich einig seien, dass
gie liugneten, dass im Abendmahl, wenn Brod und Wein aus-
getheilt werde, auch der wahre Leib und das wahre Blut Christi
dargereicht werden, wie sie im Uebrigen aber nicht nur nicht
unter einander iibereinstimmten, sondern vielfach sich gegensei-
tig widersprichen. Zum Beleg dafiir fithrt er die Aeusserungen
von Zwingli, Peter Martyr, Oecolampad, Bucer, dem consensus
Tigurinus, Bullinger, Lasco, Calvin u. a. iher das heil. Abend-
mahl an. Nach Westphal geht ihrer aller Lehre dahin, dass die
Sacramente nur Symbole des Leibes und Blutes Christi seien,
welehe uns an seinen Tod erinnern und uns der Heilsversiche-
rungen vergewissern. Das sagen aber nur die Einen offen, die
Anderen verbergen es, und ergehen sich in den gleichen Aus-
driicken, deren sich die Lutheraner bedienen, und darin gerade
liegt die Geefahr. Auch dadurch, schliesst Westphal, filhren sie
irre, dass sie viel von der geistlichen Niessung des Leibes und



152 Der Streit Westphals.

Blutes, Christii sprechen; unter ihr aber nichts weiter verstehen
als den Glauben an Christi Leiden, die gliubige Erinnerung
an ihn

Um nun diese Schrift, der auch Planck zugesteht, dass sie
ohne Heftigkeit geschrieben sei, richtig zu beurtheilen, muss man
ihren Endzweck ins Auge fassen, der eben dahin geht, die lu-
therische Kirche auf die Gefahr aufmerksam zu machen, welche
ibr von dieser Seite her drohte, und andere aufzufordern, zur Be-
seitigung der Gefahr mitzuwirken. Nur, dass die Gefahr noch
vorhanden sei, brauchte er zu constatiren, er hatte aber weder
nothig, den Beweis zu fiihren, dass die Lehre der Sacramentirer
eine gefahrlich-irrthiimliche sei, noch den, dass sich in dem Stand,
der Lehre durch das Erscheinen des consensus Tigurinus und
durch das Auftreten Calvins nichts wesentlich geindert habe:
denn darin war man in den lutherischen Kreisen einig, wie man
es noch jetzt ist.

Die Wirkung der Schrift entsprach nicht der Erwartung West-
phals, darum liess er das Jahr darauf eine zweite folgen, der
Hamburger Kirche gewidmet.!) In ihr legt er den lutherischen
Christen die Gefahr noch dringender ans Herz, die von einer
Lehre drohe, welche man gegenwirtig mit allen Mitteln in Um-
lauf zu bringen suche. In ihr rechtfertigt er auch ausfiihrlich
die lutherische Lehre und widerlegt die Argumente der Gegner.

Ob die Schweizer auf diese Schrift geantwortet hitten, wenn
nicht noch ein besonderes Ereigniss eingetreten wire, ist zwei-
felhaft. Ein solches trat aber ein. Eine aus England vertriebene
reformirte Gemeinde fand in Danemark und in lutherischen
Stadten Deutschlands eine so tible Aufnahme, dass dartiber alle
reformirten Kirchen aufs tiefste entriistet wurden.

Die niheren Vorginge sind diese:

Eine aus Degutschen, Wallonen und Franzosen bestehende
Gemeinde hatte von dem Konig Eduard VI. von England im
Jahr 1550 die Erlaubniss erhalten, sich in London niederzulas-
sen und sich kirchlich ganz nach ihren eigenen Ueberzeugungen

1) Recta fides de coena D. ex verbis apostoli et evangelistarum demonstrata
ot communicata. Mgdb. 1553.



Der 8treit Westphals. 153

einzurichten. |Sie hatte in dem gleichen Jahr den bekannten Joh.
a Lasco als Superintendenten berufen. Schon nach drei Jahren
aber, nach dem Tod Eduards VI., wurden ihr ihre Kirche und
Privilegien genommen und wurde ihr nur die Wahl zwischen
Auswanderung oder Unterwerfung unter den Bischof von Lon-
don gelassen. Ein Theil der Gemeinde, etwa 170 Seelen, ent-
schloss sich, unter Fithrung von Lasco, Micronius und Uttenhoven -
England zu verlassen. Diese richteten ihr Augenmerk auf Da-
nemark, dessen Konig im Ruf eines giitig gesinnten Mannes
stand. Ende October langten sie in Helsingér an, und da sie
horten, dass sich der Konig zu Kolding in Jiitland befand, bega-
ben sich die drei Prediger dahin, um den Kénig um Aufnahme
in seinem Lande zu bitten, wiahrend die Uebrigen nach Kopen-
hagen fuhren. Durch den Hofprediger Noviomagus hofften sie
eine Audienz bei dem Konig zu erwirken. Eine solche wurde
ihnen auch nach Ablauf einiger Tage gewihrt. Unmittelbar vor
derselben hatten sie der Predigt des Noviomagus beigewohnt,
und durch diese sich verletzt gefihlt: denn in dieser, welche
von den Feinden Christi handelte, hatte Noviomagus auch der
Sacramentirer erwihnt und diese zu den Feinden Christi gerech-
net. Sie sprachen darum gleich nach der Audienz, in welcher
ihnen baldige Antwort auf ihr Gesuch unter freundlicher Bezeu-
gung der Theilnahme an ihrem Schicksal zugesichert wurde, den
Wunsch aus, der Konig mdge ihnen ein Colloquium mit Novioma-
gus gestatten. Bald darauf lief derBescheid desKdnigs ein,derda-
hin lautete, er konne ihnen wegen der Verschiedenheit der Lehre
und einiger ihrer Gebriuche offentliches Predigtamt und Reli-
gionsitbung nicht gestatten. Es wurde ihnen aber noch erlaubt ih-
re Ausstellungen an derPredigt des Noviomagus schriftlich einzu-
reichen, und nachdem sie das gethan, kam noch, wohl auf den
Willen des Konigs, Noviomagus mit seinem Collegen Buscodu-
censis, einem konigl. Rath und zwei Sekretairen zu ihnen, um
sich mit ihnen tiber die eingereichte Schrift zu hesprechen. No-
viomagus eriéffnete die Unterredung damit, dass er ihnen sagte,
wie der auf diesen Sonntag verordnete Text ihm Veranlassung
gegeben habe, von den Feinden Christi zu sprechen, zu denen die
Haretiker und sonach auch die Sacramentirer gehorten.



154 Der Streit Westphals.

Sie soliten aus) dieser Erklirung wenigstens ersehen, dass er
nicht absichtlich um ihrer willen dieses Thema gew#hlt habe.
In der eingereichten Schrift sowohl als in der Unterredung gaben
sie zu, dass die Lehre Luthers vom Abendmahl nicht die ihrige
sei, aber Hiretiker, behaupteten sie, dtirfe man sie nicht nen-
nen, denn sie machten sich anheischig, gerade ihre Lehre als
die schriftmissige zu erweisen. Und dazu eben suchten sie Ge-
legenheit in den Colloquien, zu denen sie an allen den Orten,
an denen man ihnen von nun an die Aufnahme verweigerte, auf-
forderten. Es verblieb bei dem Bescheid des Kdnigs, sie sollten
das Land verlassen, wenn sie sich nicht an die Lehre und Ge-
brauche der diinischen Kirche anbequemen kdnnten. Da sie nun
ausdriicklich erklirten, das konnten sie nicht thun, ohne dass
man sie zuvor von der Schriftmissigkeit derselben tiberzeugt
hatte, so war ibr Schicksal entschieden. Sie mussten binnen
kiirzester Zeit das Land verlassen. Nur den Scohnen des Lasco
wurde der Aufenthalt im Land gestattet. Thm selhst machte der
Konig ein Geschenk von 100 Thalern, gestattete ihm aber nicht
einmal, zu den Seinen nach Kopenhagen zu gehen, sondern
wies ihn und seine Gefihrten an, durch Holstein nach Deutsch-
land zu reisen. Der gleiche Befehl der Weiterwanderung erging
auch an die in Kopenhagen sich Aufhaltenden, denen die Nach-
richt eine um 8o mehr niederschlagende war, als man dort sie
sehr freundlich aufgenommen und ihnen gute Hoffnungen ge-
macht hatte. Auch hatte der dortige Superintendent Palladius
viel milder als die Prediger in Kolding sich tiber ihre Lehre
dahin gedussert, sie seien zwar in der Lehre einigermaassen ver-
schieden, aber nicht so weit, dass dadurch das Band der Brai-
derlichkeit zerrissen wire. Auf ihre Bitte verwendete sich auch
der Magistrat der Stadt bei dem Konig fiir die Erlaubniss, we-
nigstens den Winter tiber bleiben zu diirfen, aber auch diese
wurde ihnen verweigert, und so mussten sie am 12. December
1553, gerade zu der Zeit, als die Herbststiirme eintraten, die
Schiffe besteigen. Sie vertheilten sich in 4 Schiffe, und gingen
nun der Reihe nach die Stidte Rostock, Wismar, Litbeck und
Hamburg um Aufnahme an. Ueberall wurden sie nach linge-
rem oder kiirzerem Aufenthalt wieder ausgewiesen, stets auf



Der Streit Westphals. -1

Betreiben  der | G2istlichkeit. Die Ausweisung aus D#nemark
mochte von vornherein Yerdacht gegen sie erweckthaben. Ueber-
all nahm man sie daber mit Misstrauen auf, meist bezeichnete
sie das Gerticht als Anabaptisten, wozu sie selbst in Wismar da-
durch Anlass gaben, dass sie eine Weile freundlich mit Menno
Simonis verkehrten, aber freilich nur eine Weile, denn bald zer-
fielen sie mit ihm. An allen Orten iiberzeugte man sich zwar .
bald, dass sie mit dem Anabaptismus nichts zu schaffen hitten,
aber dass sie der lutherischen Lehre vom Abendmahl nicht zu-
gethan seien, bezeugten sie selbst. Bei allen den Colloquien,
welche Micronius, der sich von Lasko getrennt und von Wismar
an die Fithrung der Fliichtlinge tibernommen hat{e, der Reihe
nach in Wismar, Liibeck, Hamburg, an letzterem Ort mit West-
phal, gehalten hatte, war ihre Haltung stets die gleiche gewesen.
Sie erklirten die lutherische Lehre vom Abendmahl, welche sie
freilich missverstanden, fiir schriftwidrig, ihre Lehre fir die
schriftgemisse, daher sie auch stets mehr als nur Duldung in
Anspruch nahmen. Und jedesmal darin lag der Grund ihrer Aus-
weisung. Erst in Emden, auf befreundetem Boden, wo sie zu
Ostern 1554 ankamen, fandeh diese Fliichtlinge Aufnahme.

Dass die Erlebnisse dieser Fremdengemeinde in Deutschland,
80 weit sie bekannt wurden, Aufsehen, in den reformirten Krei-
sen Entriistung erregten, ist natiirlich. Es wird heut zu Tage
niemand das Verfahren, das sie zu erdulden hatten, einfach
und unbedingt billigen. Ehe man aber das gleiche Verwerfungs-
urtheil iiber jene Magistrate und Geistliche fillt, welches man
in reformirten Kreisen ausgesprochen hat und ausspricht, wird
man sich die Vorginge doch genauer erst anzusehen haben, und
dabei auch nicht ausser Acht lassen diirfen, dass wir die Kunde
aller Vorgiinge aus einer Quelle schopfen mussten, welche selbst
Planck eine etwas verdichtige nennt, aus der einseitigen Rela-
tion eines ihrer Prediger.!)
Nach diesem Berichterstatter bestand das Hauptunrecht,
das man diesen Exulanten angethan hat, darin, dass man

1) Wir besitzen ausser diesem Bericht Uttenhovens, den Hospinian (hist.
sacr. II, 224—243) mittheilt, nur noch einen Bericht Westphals ilber seine
Unterredung mit Micronius in Timann’s farrago p. 193.



146 Der Streit Westphals.

er nach sgeiner Rfickkebr nach Strasshurg (1553) machte.
Dort hatte man sich durch den Einfluss des an Hedios Stelle
Prasident des Kirchenconvents gewordenen Marbach der luthe-
rischen Lehre bestimmter zugewendet, man wollte, wie Schmidt
erzahlt!), die Tetrapolitana durch die Augsburgische Confession
verdringen und diese letztere allein als ghltige Staatsreligion
in Strassburg einfiihren. Als nun P. Martyr nach Strassburg zu-
riickgekehrt war, und in den dortigen Kirchendienst wieder ein-
treten wollte, forderte man von ihm eine Erklidrung tiber seine
Stellung zur Augustana in der Abendmahislebre: denn man
kannte ja das bei der Oxforder Disputation abgelegte Bekennt-
niss, da in Zirich 1552 ein Auszug aus seinen fiber die Lehre
vom Abendmahl gehaltenen Vorlesungen gedruckt worden war,
wobei der Herausgeber Joh. Wolff in der Zusechrift ausdriicklich
hemerkte, P. Martyr habe den Irrthum, dessen Urheber und Be-
schittzer M. Luther gewesen sein solle, aufs fleissigste in diesem
Buch widerlegt. Da erklirte P. Martyr zwar, die Augustana
nehme er, wenn sie nur recht verstanden werde, gern an, nahm
aber keinen Anstand hinzuzuftigen, die Concordie hitte er nie
unterschrieben, denn es sei wider das Wort Gottes mit ihr zu
bekennen, dass auch die Unglaubigen Leib und Blut Christi em-
pfingen; auch Bucer habe in England bei Erklirung der Apo-
stelgeschichte sich dagegen erklirt, und zudem konne man die
Concordie nicht annehmen, ohne die Schweizer Kirchen und die
englische zu verdammen.?)
Das war klar und deutlich geredet.

Wir konnen nun, nachdem wir einen Ueberblick fiber den
Giang der Entwicklung in der Schweiz gegeben haben, zu West-
phal zuriickkehren.

Im Jahr 1552 erneuerte er den Abendmahlsstreit. Was hat
ihm den Anlass dazu gegeben? Die Antwort liegt sehr nahe.
Die Zeit von 1549 als der Entstehung des consensus Tigurinus

1) C. Schmidt, Peter Martyr Vermigli 1858 p. 138.
2) Oratio de vita et obitu .. Petri Martyris Vermilii .. habita a Josia Sim-
lero. Tig.1563. p. 17 sy.



Der Streit Westphals. b3 4]

bis 7zu'diesem' Jaht' réichte“aus, um die lutherischen Theologen
itber den Stand der Abendmahlsfl age und ihr Verhéltniss zu den
Reformirten zu orientiren. :
Von zwei Seiten hatte man entschieden mit der Concordle
gebrochen, Calvin und Peter Martyr hatten es gethan. Calvin
aber hatte im consensus Tigurinus eine Auffassung vom- Abend-
mahl geltend gemacht, welche allgemach das Bekenntniss aller
Reformirten wurde. Jetzt konnte niemand sich mehr der T4u-
schung hingeben, dass noch eine Concordie bestehe. -Wiren
lutherische Theologen vor diesem Ereigniss so aufgetreten, wie
Wegtphal jetzt auftrat, so hitte man ihnen einen Vorwurf daraus
machen konnen. Man hitte sagen konnen;, sie hétten noch zu-
warten sollen, bis sich die Sache geklirt habe. Darum war es
vielleicht ein Gliick, dass durch das Interim und durch die Zwi-
stigkeiten, welche unter den lutherischen Theologen ausgebro-
. chen waren, das Augenmerk von der Abendmahlslehre abge-
lenkt worden war. Jetzt war sie in ein Stadium getreten, wel-
ches allen Zweifel tiber das gegenseitige Verhiltniss ausschlose,
Aber nicht nur die Concordie war gebrochen, sondern di¢
Reformirten hatten jetzt auch eine einheitliche Abendmahlslebhre
gewonnen, fiir die sie, und das ist das Neue, auf das wir noch
aufmerksam zu machen haben, eifrig Propaganda machten, und
mit der sie die Lehre Luthers zu verdringen suchten. Calvin
that das unverhohlen. Er schrieb schon1551,noch vor dem Druck
des consensus, an Bullinger,?) er hoffe, dic Herausgabe desselben
werde auch fiir die séchsischen Kirchen von grossem Nutzen
sein. Peter Martyr aber hatte ihm geschrieben, es seien aueh
viele sdchsische Pastoren der gleichen Ansicht wie die Schwei-
zer,?) was den Calvin dann noch 1556 bewog, eine Schrift, de-
ren wir spéter zu gedenken haben, ,den Dienern Christi in den
Kirchen von Sachsen und Niederdeutschland“ zu widmen.
Und diese Bemithungen waren auch in der That nicht ver-
geblich. Es hatten nicht wenige Theologen Deutschlands ein’
Gefallen am consensus. Von Melanchthon erzihlt Lavater: ,ich

1) H. Bullinger von Pestalozzi p. 386.
2) Joachim Westphal u. J. Calvin von Monkeherg. Hambuxg 186p. p. 65.
A\ )



156 Der Streit Westphals.

sie nicht, als : evangelische Christen anerkannt, und ihnen
Freiheit der Religionsibung nach ihren Gebriuchen gestattet
hat. Und darin erblicken auch noch die heutigen reformirten
Geschichtschreiber das Hauptunrecht, das diesen Exulanten
widerfahren ist. Das war die Forderung, welche gleich in
Kolding Lasco mit seinen Gefahrten gestellt hatte. IThm war
es nun freilich nicht zuzumuthen, dass er zugab, seine Lehre
von den Sacramenten sei, wie ihm schon an diesem Ort vorge-
“worfen wurde, eine hiretische, und es war auch nur nattirlich,
dass er sich erbot, seine Lehre aus der Schrift zu erweisen. Aber
war den lutherischen Magistraten und Predigern zuzumuthen,
dass sie, nachdem die Fiahrer der Exulanten offen ihren dissen-
sus von der lutherischen Abendmahlslehre an den Tag gelegt
hatten, ohne weiteres auf deren Forderungen eingingen?
Schon die Forderung, dass man ihnen Errichtung einer Kir-
che mit besonderer Lehre und besonderen Gebriuchen gestatte,
war eine auffillige. Diese Fremdengemeinde trug gane den re-
formirten Typus. Man sehe, wie Gobel sie beschreibt, der auch
von Lasco sagt: ,er war in seinen dogmatischen und gottes-
dienstlichen Grundsitzen entschieden Zwinglianer, und in der
Verfassung ganz Calvinist.“!) Warum wihlten diese Exulanten
gerade lutherische Linder? und warum steuerten sie nicht von
vornherein dem Lande zu, auf welches der Konig von Dénemark
sie sofort hinwies?2) Setzen wir den Fall, dass eine lutherische
Gemeinde nach Ziirich oder Bern gekommen wire, mit der For-
derung sich da niederlassen und ihres lutherischen Glaubens in
gesondertem Gottesdienst leben zu dirfen. Wiirde man ihrer
Bitte willfahrt haben? Aber setzen wir nun gar den Fall, dass
eine solche Gemeinde gesagt hitte: Ihr thut Unrecht, uns auf
Euren consensus Tigurinus hin zu examiniren, die darin enthal-
tene Lehre theilen wir freilich nicht, die ist aber auch nicht
schriftgemédss. Diess und dass unsere Lehre die schriftgemésse

1) M. Géobel, Geschichte des ch. Lebens in der rheinisch-westphélischen
ev. Kirche. L. B. p. 318 sq. '

2) P. Bartels (das Leben des Joh. a Lasco p. 45) gibt nur den ungend-
genden Grund an, dass Ostfriesland damals von Brabant her und durch die
Unruhen Albrechts des Culmbachers bedroht war.



Der Streit Westphals. i57

ist, wollen wir/Euch_beweisen, darum begehren wir ja Collo-
quien, und solche wollen wir nicht vor Euren Geistlichen allein,
sondern vor der ganzen Gemeinde halten. Witrde man in Ziirich
oder Bern oder Genf darauf eingegangen sein? So aber sagten
die Exulantenfiihrer in Kolding, in Wismar, in Litbeck.

Es war das eine unverstindige Forderung, denn wer hitte
entscheiden sollen, welcher Theil in dem Colloquium Recht be-
hielt; oder wenn die lutherischen Prediger den kiirzeren gezo-
gen hitten, hitten dann die Kirchen von Dinemark, Liibeck
darum zu dem Bekenntniss der Sieger in jenem Colloquium fiber-
gehen sollen? Es lag aber in dieser Forderung zugleich eine
Provokation, welche nothwendig reizen musste. Was wire von
dieser Gemeinde zu erwarten gewesen, die, indem sie in dem
lutherischen Land sich niederlassen wollte, gleich mit dem Be-
kenntniss eintrat, wir halten die in diesem Land geltende Lehre
nicht fiir die schriftgemasse?

+ Denken wir uns also nur in die damalige Auffassung der
Dinge, wie sie in den reformirten Lindern nicht weniger als in
den lutherischen sich findet, hinein, so werden wir die Sentenz,
welche in Diénemark, wie in jenen Seestidten gesprochen wur-
de, nicht so hart finden. Unsere Kirche, sagte man, ist eine
lutherische, jene Exulanten erkliren offen, diese nicht fiir die
wahre zu halten, so mdgen sie ein ander Land sich suchen.

Nattirlich nur die Sentenz halten wir fir gerechtfertigt, ohne
damit fir das Verfahren und Benehmen der Geistlichen im Ein-
zelnen einzustehen, was um so weniger geschehen kann, als
der einseitige Bericht, aus dem wir schopfen miissen, ein siche-
res Urtheil nicht zuldsst. Und sonach lastet nur der Vorwurf auf
den Magistraten und Geistlichen, dass sie diesen Fliichtlingen
nicht einmal, wie sie zuletzt gebeten hatten, Winterquartiere
und so lange Uebung ihres Gottesdienstes gestattet haben. Die-
ger Vorwurf lastet schwer auf ihnen, und doch miissen wir anch
da hinzuftigen, dass uns ein ganz sicheres Urtheil fehlt tiber die-
ses Verfahren, weil unsere Berichte ungeniigend sind. Es dréiin-
gen sich nemlich noch allerlei Fragen auf, welche unser Bericht

nicht beantwortet. Warum hat z. B. der Magistrat von Liibeck
den Fliichtlingen nicht Duldung den Winter tiber angedeihen



158 Der Btreit Westphals.

lasseny\da er doch dicAnabaptisten in der Stadt duldete? Sollte
man wirklich so weit gegangen sein, dass man den Sacramen-
tirern nicht gew#hren wollte, was man den Anabaptisten ge-
wihrte, oder war etwa das Verhalten der Flichtlinge so provo-
cirend, dass man filr rithlich hielt, gegen sie strenger noch zu
sein als gegen die Anabaptisten?

Man sagt nun aber freilich!): ,,damals gab es noch keine be-
stimmten, abgegrinzten Kirchen mit festgestellter Lehre und Ge-
stalt, vielmehr befand sich damals die reformatorische Bewe-
gung noch in frischem, lebendigem Flusse,“ und man erinnert
daran, dass durch Calvin die Abendmahlslehre in ein neues Sta-
dium getreten war. '

Das Erstere ist nicht richtig. Die lutherische Kirche hatte.
bereits ihre Bekenntnisse und ihre auf diesen begriindete Kir-
chenordnungen.?)

Das Andere scheint allerdings Lascos und der Seinigen An-
sicht gewesen zu sein. Er war dem consensus Tigurinus, der ei-
gentlich nur in bestimmten Ausdruck brachte, was in den refor-
mirten, nicht starr Zwinglischen, Kreisen schon seit lange ange-
nommen war, zugefallen, und weil man in den lutherischen Krei-
sen zu dem, was er und die Anderen thaten, stillschwieg, nahm
er an, man habe nichts dagegen?®) und habe die Lehre Luthers
fallen lassen. So kam er zu dem kecken Muth, aus England
hertiberzukommen in die lutherischen Kirchen Deutschlands, und
meinte am Ende in aller Unbefangenheit, er bringe ihnen jetzt
erst die wahre Lehre, die man dankbar annehmen werde. ’

War das aber wirklich seine Meinung, so liegt darin die beste
Rechtfertigung des Auftretens Westphals, denn dann sah er am
hellsten die Gefahr, welche der lutherischen Kirche drohte, eine
Gefahr, die eben dann grésser war, wenn wirklich auch in lo-

1) Stahelin, Calvin II, 190.

2) Westphal konnte in der Unterredung mit Micronius (am 4. Mérz 1554)
mit Recht sagen: doctrina multis jam annis magna cum pace ecclesiis nostris
tradita est, et in academiis excusa et approbata: ac nemo Witebergae ad gradus
ullos promovetur qui non prius juramento hanc doctrinam approbet.

8) Lasco’s Zuschrift an die Schweizer: silentio tamen suo testati mt,n{h‘l

8ibs videri melius, quam pacem et tranguillitaten coleve.



Der Streit Westphals. 150

therische, Kreise die Meinung eingedrungen war, welche jene
Reformirten hegten.!) Man kann dann das kecke Auftreten die-
ser Minner mit der Ansicht, die sie nun einmal hatten, einiger-
massen entschuldigen, aber diese Ansicht erwies sich eben doch
als eine Tduschung: denn es gab, wie Planck richtig constatirt,
»unter den protestantischen Theologen doch noch mehrere, die
an der rein lutherischen Vorstellung von einer leiblichen Gegen-
wart Christi im Sacrament und von einem miindlichen Genuss
seines Leibes, der dabei statt finde, mit einer festeren Ueber-
zeugung hingen, als man nach dem langen Stillschweigen, das
gie gegen die Schweizer beobachteten, hitte vermuthen mé-
gen. “ %)

Freilich aber war man in den meisten reformirten Kreisen in
dieser Tiduschung befangen und war man nun sehr unangenehm
tiberrascht, als man jetzt, wo man am Ziel fast angelangt schien,
auf solchen Widerstand stiess.

Daraus allein lisst sich das Auftreten Calvins gegen West-
phal erkliren. Er mehr noch als andere war der Meinung, die
specifisch lutherische Lehre sei aufgegeben und alles sei auf dem
besten Weg, in dem consensus Tigurinus den Ausdruck seines
Glaubens zu finden.?) Den Westphal betrachtete er daher als
den muthwilligen Erneuerer eines Streites, der schon fast er-
stickt gewesen.

Er hatte gleich nach dem Erscheinen der ersten Schrift West-
phals daran gedacht, ein paar Tage an eine Gegenschrift zu
wenden, Bullinger aber hatte ihm abgerathen. Nachdem nun
aber Lasco tiber die Drangsale jener Fremdengemeinde nach

1) Westphal sagt in seiner zweiten Schrift (in der Zuschrift an die Ham-
burgische Kirche): nulla falsa doctrina tam late nostro tempore spargitur, nulla
tanto conatu et hypocrisi defenditur, nulla tam multos homines abripit in erro-
rem, quam falsa doctrina de eucharistiae sacramento. 'Nulla alia tot machinis,
dolis, fraudibus et insidiis oppugnatur, quam vera doctrina de Christi coena.

2) Planck II, 2. p. 25.

8) Daher Calvin in der Zuschrift an die Schweizer, die seiner Schrift
gegen Westphal vorausging, sagte: Jam elapsi sunt anni quatuor, quum in
lucem prodiit de sacramentis confessionis nostrae summa, qua tandem infaustas
contentiones, quae nimis diu pios et doctos viros exercuerant, prorsus extinctum
iri putavimus.



160 Der Streit Westphals.

der Schweiz berichtet hatte, hielt er nicht mehr zurtick. Den
ganzen Zorn, welchen die Bedringnisse der Fremdengemeinde
und die Anfeindung seines consensus erregt hatten, schiittete er
iber Westphal aus. Dass Westphal den Ton, in dem Calvin
schrieb, mit seinen Schriften provocirt habe, kann man nicht sa-
gen. Westphal schrieb gemissigt. Man hat eine einzige starke
Aeusserung aufgefunden und ihm zum Vorwurf gemacht, die:
quod blasphemiae Sacramentariorum dignae potius sint, ut sceptro
magistratus quam calamo refutentur, Westphal hat aber in einer
spéteren Schrift sie dahin erliutert, dass er unter den blasphe-
miae nicht die Irrlehren der Sacramentirer, sondern die Schimpf-
worter, deren sie sich bedient hatten, verstanden habe, so dass
die Aeusserung also nicht, wie Calvin sie deutete, eine Auffor-
derung an die Obrigkeit enthielt, die Sacramentirer um ihres
Bekenntnisses willen mit dem Schwert zu widerlegen. Calvin
schrieb wie ein Mann, der sich seiner Ueberlegenheit aufs deut-
lichste bewusst ist, und behandelte den Westphal als einen Mann,
dem nur Verachtung gebiihre.

Die erste Schrift Calvins erschien zugleich lateinisch und fran-
zosisch. Aus der franzdsischen Zuschrift hat Henry ein Sttick
mitgetheilt, das den Ton und Styl der ganzen Schrift charakte-
risirt.!) , Dieser néirrische ehrwiirdige Doctor,schreibt er, der ein
schlechtes Werk gegen die Sacramentirer herausgegeben, ob-
gleich wir besser als er es verstehen, die Sacramente zu verthei-
digen, spricht gegen unseren Consensus, als ob wir gerade da-
rin nicht das Sacrament, sondern leere Zeichen annéihmen. Die-
ses Kalb citirt nachher unsere eigenen Worte, worin wir offen be-
kennen, dass der Leib Christi wahrhaftiz den Gliubigen mitge-
theil wird. Dann sagt er, wir sprichen doch nur von einer gei-
stigen Speisung. Wie denn? Mochte er vielleicht, dass das
Fleisch Jesu Christi so gegessen wiirde, wie die Ochsen seines
Landes?..“ ,Ist er nicht wie ein toller Hund, heisst es dann wei-
ter, welcher nach allen Seiten hin in jeden Stein beisst, den er
findet? Dieser Confusionsrath klagt uns der Schlauheit an, dass
wir die Einfiltigen betrtigen, indem wir von geistiger Speisung
sprechen... ¢

1) Henry das Leben Calvins 11I, 309.



Der Streit Westphals, 161

Ursprituglich war Calvins Gedanke der gewesen, seine Schrift
gegen Westphal als eine Confessionsschrift, unterschrieben von
allen Schweizer Kirchen, herauszugeben. Als aber der Entwurf
den Ztirichern zugeschickt worden,, schrieb Heinrich Bullinger,
der Ziricher Theologe, der nicht nur besonnener und gemés-
sigter, sondern auch einsichtiger und des wirklichen Standes der
Dinge kundiger war als Calvin, an diesen?!): ,Es will uns diin-
ken, lieber Calvin, Du verfahrest durchaus etwas zu derb mit
unsern Gegnern. Drei bis viermal nennst Du sie Taugenichtse,
und machst ihnen die Rinder ihres Heimathlandes und die Nihe
des Eismeeres zum Vorwurf; den Westphal nennst Du Bestie.
Nun, wir gebens freilich zu, sie habens verdient ewas hart mit-
genommen zu werden, aber — weder von Dir, noch von uns.
Weit besser will es uns geziemen, milde zu sein. Gerade 8o hef-
tige Schimpfworte waren Schuld, dass Luthers Schriften viele
redliche Leute mit Unwillen erftillten; und darum sollte ehen
auch nach unserer Meinung diese Deine Schrift so gem#ssigt
sein, dass man allenthalben spiiren mdge, es sei dem Verfasser
um die Erhaltung und Vertheidigung des freien einfachen Be-
kenntnisses der Wahrheit zu thun: er bewahre christliche Wiirde
und Milde und nehme Riicksicht auf unser stiirmisches und hef-
tiges Zeitalter. Dem Westphal, diesem wortreichen und streit-
sfichtigen Menschen, wiinschen wir, so viel an uns liegt, den
Anlass zu weiterem Hader abzuschneiden. Es gibt aber in Sach-
sen und nordlich am baltischen Meere viele tausend Wohlge-
sinnte, deren Freundschaft man, wie Du richtig bemerkst, wah-
ren soll. Vielleicht aber wiirden eben diese sich durch Deine
Ausfille beleidigt finden, da Du in allgemeinen Scheltworten
von eisigen und kalten Menschen, von Bestien und Taugenicht-
sen redest. Besser wiire es also, wenn Du diese Stellen strei-
chen und den Erneuerer des Sacramentsstreites Westphal nen-
nen wirdest, damit jedermann wisse, wir treten wider ihn auf.*

Bullinger kannte aber auch die Stimmungen und Ueberzeu-
gungen in Deutschland zu gut, als dass er sich wie Calvin der
Tauschung hingegeben hitte, es sei in Deutschland alles auf dem

1) H. Bullinger von Pestalozzi p. 389.



162 Der Btreit Westphals.

Weg zur, Annahme des consensus Tigurinus. Calvin hatte in sei-
nem Entwurf behauptet, Luther wiirde gewiss, wenn er noch
lebte, der Schweizerischen Lehre, so wie sie nun von ihm erklart
sei, seinen vollen Beifall schenken. Darauf bemerkte Bullin-
ger!): ,Gerade hier witrden Dich die Lutheraner der Unredlich-
keit zeihen und zeigen, Du seiest der, von welchem Luther pro-
phezeite, dass er kommen werde, der nemlich trachten werde
mit Luthers Worten die Schwarmerei zu erhirten. Vielleicht ist
Dir nicht einmal bekannt, wie krass und roh Luther von diesem
geistlichen Mahle dachte und schrieb. Du warst eben nicht im
Falle, seine Schriften zu lesen und zu verstehen, da er das mei-
ste der Art nur deutsch schrieb. Du glaubst vielleicht, er habe
80 gedacht, wie jene guten und friedlichen Leute seine Worte
auslegten, die behaupteten, sie hitten ihn ganz gefasst. Es ist
aber nur zu gewiss, dass Luther weit krasser geschrieben und
geredet hat als jene ihm andichten, und dass er diese seine
krasse Lehre in Druckschriften so heftig verfochten hat, dass eine
milde Erkldrung nun nicht einmal moglich bleibt. So schrieb er
im Anfang des Streites, so in der Mitte, so am Ende. Es thut
uns wehe, dass wir diess sagen mftissen. Immer haben wir ihm
ein besseres Loos gewtinscht, denn wir anerkennen seine gros-
gen Verdienste um die Kirche wohl ... Lieber Calvin, nach der
Art, wie Du das Abendmahl erklirst, wiirde Dir Luther nur
gar nicht briiderlich die Hand reichen. Das Alles, was Du vor-
bringst, hat ihm schon Zwingli und Oekolampad im Jahr 1529
zugegeben, und sie haben das selbst bekannt, aber vom Hand-
bieten wollte er doch gar nichts wissen.“

Bullinger kennzeichnet damit sehr richtig den falschen
Standpunkt, den Calvin in dem Streit mit Westphal einnahm,
den nemlich, als sei kein wesentlicher Unterschied zwischen
seiner und Luthers Lehre, und es ist erfreulich, einen reformirten
Theologen selbst Zeugniss dafiir ablegen zu sehen. Wihrend
Calvin diesen Standpunkt einnahm, ging Bullingers Absicht da-
hin, die lutherischen Theologen erst mit Geduld und Freundlich-
keit zu ttherzeugen, dass man sich an den im consensus Tigurinus

1) Ibid.



Der Streit Westphals. 163

gemachten Zugestindnissen gentigen lassen kdnne. Die luthe-
rischen Theologen hiitten sich freilich auch davon nicht tiber-
zeugen lassen, die Stellung aber, die Calvin einnahm, reizte sie
und trieb sie an, den dissensus in aller Schirfe zu constatiren.
Darum hilt auch der jingste Biograph Calvins, Stihelin, daftr,
Calvin hitte besser gethan sich durch die in der deutschen
Schweiz an seiner Sehrift gemachten Ausstellungen warnen zu
lassen. ,Wenn man, sagt er, auf die unseligen Folgen zurtick-
blickt, die an sein Auftreten gegen Westphal sich kntipften, so
sieht es fast aus, als ob sich durch gottliche Fiigung Alles dazu
hitte vereinigen mitssen, um ihn vor dem ersten entscheidenden
Schritte zu warnen, und auf dem bisherigen Wege geduldigen
Ertragens und Schweigens festzuhalten.“ !)

Wie von Ztirich aus, wir haben das noch nachzutragen, wa-
ren nemlich auch von Bern und Basel Ausstellungen an seiner
Schrift gemacht worden, und obwohl Calvin zu manchen Ab#n-
derungen sich herbeiliess, konnte er doch nicht erreichen, dass
. die Schrift als gemeinsame Erklarung der Bekenner des consen-
sus Tigurinus, unterzeichnet von den Hiuptern der beigetretenen
Kirchen, ausgegeben wurde, er musste sie als Privatschrift er-
scheinen lassen,?) und auch da stiess der Druck in Genf noch
auf Schwierigkeiten, wie Stihelin annimmt, freilich nur, weil die
libertinisch gesinnte Regierung, die gerade am Ruder war, dem
Calvin eine Demfithigung anthun wollte.

Auf diese Schrift folgten noch zwei andere gegen Westphal.
Die erste, secunda defensio piae et orthodoxue doctrinae de sacra-
mentis fidei adversus J.Westphali calumnias,1556,den Kirchen Sach-
sens und Niederdeutschlands (Germania inferior) gewidmet, war

1) Stihelin, Calvin I, 211.

2) Der Titel der Schrift war: defensio sanae et orthodoxae doctrinae de
sacramentis, eorumque materia, vi, fine, usu et fructu, quam pastores et mini-
stri Tigurinae ecclesiae et Genevensis ante aliquot annos brevi consensionis for-
mula complexi fuerunt. In der Amsterdamer und Genfer Ausgabe der tracta-
tus theologici Calvins fehlt dieser Titel. Die Schrift beginnt mit dem consen- .
sus Tigurinus, darauf folgt eine Zuschrift an die Kirchen von Zirich, Bern,
Basel, Schaffhausen, Graubtindten, St. Gallen, Biel, Mahlhansen und Neuf-
chatel (d. d. 17. Nov. 15654), dann: consensionis capitum expositio. —

d



164 . Der Btreit Westphals.

Antwort auf Westphals Schrift: ad cujusdam sacramentarii falsam
criminationem justa defensio. 1555. Der anderen (ultima admonitio
‘J. C. ad J. W. cui nisi obtemperet, eo loco habendus erit, quo perti-
naces haereticos haberi jubet Paulus. 1557.) waren eine Schrift
.Westphals gegen Lasco und die von Westphal 1557 eingeholten
responsa der niederdeutschen Ministerien vorangegangen.

Wir lassen uns durch das stereotyp gewordene Urtheil tiber
diese Schriften Westphals und Calvins nicht einschtichtern und
halten zuforderst die Behauptung aufrecht, dass der Tonm, in
welchem Calvin schreibt, ein eines solchen Mannes unwiirdiger
ist, es ist der Ton maassloser Selbstitberhebung und tiefen Hoch-
muths. Diesen Ton darf man nicht vergleichen mit dem, der in
manchen polemischen Schriften Luthers zu finden ist. Luther ist
wohl derb, ja grob, aber mit so ausgesucht kithler Verachtung
hat er keinen Gegner behandelt, wie Calvin den Westphal, und
seine geistige Ueberlegenheit hat Luther nie seine Gegner
go fithlen lassen, wie es hier Calvin mit eisiger Kélte thut. Wir
‘haben oben schon eine Mittheilung aus der der ersten Schrift -
vorangestellten franzosischen Zuschrift gemacht. Wollte man
eine Blumenlese aus den Schriften beider Ménner zusammen-
stellen, so liesse sich leicht zeigen, dass der Ton in Westphals
Schriften weitaus wilrdiger und maassvoller ist,und dass die star-
ken Aeusserungen, welchen wir da und dort bei Westphal be-
gegnen, von denen Calvins weit iiberboten werden. Man kénnte
nun zur Entschuldigung Calvins anftihren (reformirter Seits ge-
schieht es nicht, denn von daher findet man den Ton und die
Schreibweise Calvins ganz in der Ordnung), dass die Entriistung
tiber die Stérung des Friedens, die er dem Westphal Schuld
gab, darin ihren Ausdruck fand, aber zu so weit gehender Ent-
riistung hatte Calvin kein Recht. Wir wollen gern seinem Stand-
punkt Rechnung tragen. Glaubte er einmal, die in dem consen-
sus Tigurinus niedergelegten Lehren konnten beide Theile sich
aneignen, und zog er aus dem bisherigen Schweigen von Seite
der Lutheraner den Schluss, dass eine solche Einigung wenig-
stens auf dem Weg sei, so musste die Enttduschung, die er jetzt
erlebte, ihm nothwendig Unmuth erregen. Aber in der Weise,
wie er es gethan, hitte er seinem Unmuth hichstens dann Raum



Der Streit Westphals. 108

geben diirfen, wenn/erces als eine ausgemachte Sache hitte an-
nehmen diirfen, dass die Lehre Luthers geradehin #therwunden
wire. Das durfte er aber nicht, nichts berechtigte ihn dazu.
Und so hitte man von seinem Rechtssinn erwarten dirfen, dass
er die auch zu tragen wilsste, welche fiir Luthers Lehre einstan-
den: denn dass Westphal dieselbe Lehre wie Luther vertrat,
konnte dem Calvin nicht entgehen, wie das auch bis in die Jung-
ste Zeit hinein ist anerkannt worden.!)

Nach Calvins Auffassung, wir wollen uns méglichst in sie
hineinversetzen, war die Sache in ein neues Stadium getreten,
Jjetzt war zugestanden, dass im Abendmabhl eine reale Mittheilung
von Seiten Christi Statt habe. Mit diesem Zugestindniss, meinte
Calvin, hitten die Lutheraner alles, was sie verlangen konnten,
jotzt sei keine wesentliche Differenz mehr zwischen beiden:
denn die, dass Luther eine reale Mittheilung auf Grund einer
inclusio corporis in pane lehre, konne man nicht als solche be-
zeichnen.

Wir Lutheraner haben nun zwar bls auf den heutlgen Tag
nicht begriffen, wie man sich einreden konne, dass durch den
consensus Tigurinus die Abendmahlslehre der lutherischen so.
nahe gertickt sei, haben es dagegen viel begreiflicher gefunden,
dass die alten lutherischen Theologen die Reformirten in dem
Verdacht hatten, dass sie geflissentlich tiuschten. Wir glauben
darum auch jetzt die hochste Billigkeit zu #then, wenn wir die
Thatsache gelten lassen, dass die Reformirten in dieser T4u--
schung befangen sind, darauf verzichtend, zu erkliren, wie es
80 kommen kénne.

Aber wenn auch die Sache bei Calvin so stand, wie wir da
angenommen haben, das Eine hitte von ihm erwartet werden -
diirfen, dass er mit Ruhe und Missigung zu zeigen versucht hitte,
dass die Lehre durch den consensus Tigurinus in ein neues Sta-
dium getreten, und dass die darin enthaltene Lehre ftir die Lu-
theraner annehmbar sei. Statt dessen argumentirt Calvin wie
ex concessis, als ob nur Parteileidenschaft sich vor der erreich-
ten Einigung verschliessen konne, und das bezeichnen wir ge-

1) of. Ebrard, das Dogma vom heil. Abendmahl ete. Il, 546, S ‘



L Der Streit Westphals.

radehin als, éin(onverantwortliches und unheilvolles Verfahren.
Das Unheilvollste daran ist das, dass fast alle Reformirten nach
Calvin bis in unsere Zeit herein den gleichen Standpunkt wie
er eingenommen, und vor der noch immer wesentlichen Differenz
die Augen verschlossen haben, was die Folge hatte. dass die
Stimmung der Lutheraner nur eine gereistere wurde.

Das von dem Ton, in dem Calvin geschrieben. Fassen wir
aber die Sache selbst. welche er vertritt, ins Auge, so lisst
sich an der ganzen Art und Weise, wie er sie fihrt, nachwei-
sen, dass er Kinste aufbieten musste, um sie glicklich dureh-
sufthren.

Schon Planck!) erdffnet den Bericht tiber die erste Schrift
Calvins mit der Bemerkung: ..er erlaubte sich die Voraussetzung,
die er auch scheinbar rechtfertigen konnte, dass Luther selbst
in dem ganzen Streit, den er mit den Schweizern tiber die Lehre
vom Sacrament fihrte, keine andere Absicht gehabt habe, als
fir die grosse Wahrheit zu kimpfen, dass die Sacramente nicht
nur dazu eingesetzt seien, um hlos gewisse Aussere mit einer
vorgeschriehenen Férmlichkeit vorzunehmende Bekenntniss-
Handlungen der Religion vorzustellen, und dass uns auch nieht
bloss leere Zeichen und Symbole der Gnade Gottes darin vorge-
halten wtirden. ,Damit deckt sich bereits auf, fihrt Planck
fort, wie und worauf der Vertheidigungsplan Calvins berechnet
war. Er hatte nun nichts weiter nothig, als den Beweis zu fuh-
ren, dass wenigstens jetzt nach der Vorstellung, za der man sich
von ihrer Seite in dem consensus Tigurinus bekannt hatte, das
Sacrament des Nachtmahls nicht bloss fiir eine &ussere Bekennt-
niss-Handlung und die Zeichen des Brods und Weins nicht bloss
fir leere und unwirksame Symbole von ihnen gehalten wiirden.“
Und das beweist er allerdings. Er beweist, dass die Lehre des
consensus T. dahin gehe, die Sacramente seien zu dem Endzweck
eingesetzt, dass sie uns zur Gemeinschaft Christi zogen,?) im

1) Planck II, 2. p.51.

2) Die Schrift: expositio sanae doctrinae in Niemeyers collectio confessio-
num in ecclesiis reformatis publicatarum unter dem Titel: consensionis capitum
ezpositio. p. 208.



Der Streit Westphals. 167

Abendmahl, aber leiste Christus in Wahrheit, was er durch die
Symbole von Brod und Wein vorbilde, das dass Er unsere See-
len mit der Speise seines Fleisches und dem Trank seines Blu-
tes ndhre, was Calvin an anderen Stellen auch so ausdrfickt:
e8 werde uns im Abendmahl Leib und Blut Christi mitgetheilt.

Ist aber damit der Sache schon ein Gentige gethan? Luther
hatte allerdings den Schweizern vorgeworfen, dass nach ihrer
Lehre die Sacramente nur nuda sigha seien, denn sie legten ja
die Einsetzungsworte so aus, dass nichts anderes da sein kénne
als nuda signa. Allein das macht er ihnen eben darum so sehr
zum Vorwurf, weil nach seiner Auslegung im Abendmahl Leib
und Blut Christi vermittelt wurde. Das war der Punkt, um den
es sich von Anfang an handelte. Wollte Calvin den Beweis fith-
ren, dass der consensus T. Luthern gentigt haben wiirde, so
musste er darthun, dass darin wie bei Luther eine Mittheilung
von Leib und Blut Christi gelehrt werde, durfte er also nicht von
vornherein die Sache so stellen, als ob die Hauptfrage die wére,
ob nur nuda signa im Abendmahl wiren, oder eine reale Mitthei-
lang von Seite Christi da Statt habe. Nun hatte freilich, wie
wir schon mitgetheilt haben, Calvin behauptet, der consensus
lehre eine Mittheilung des Leibes und Blutes Christi. Aber wie
erliutert er diesen Ausdruck? Bekanntlich dahin: Christus in
coelum ad se ita nos attollit, ut vivificum carnis suae vigorem
in nos transfundat.!) Leib und Blut Christi empfangen heisst also
nach Calvin, einen vigor, oder wie er gleich unten sagt, eine
virtus, welche von seinem im Himmel weilenden Leib ausgeht,
empfangen. Meinte Luther dasselbe, wenn er von einem Ge-
nuss des Leibes und Blutes Christi im Abendmahl sprach? Mit
dieser Frage erst wire Calvin bei dem Hauptpunkt angelangt.
Konnte er nachweisen, dass die Ausdrticke hier wie dort das
Gleiche bedeuteten, so hitte er ither Westphal ‘gesiegt. Aber
diesen Beweis fiihrte er nicht, will ihn auch gar nicht fiithren,
denn er fithlt es wohl, dass gerade an diesem Punkt, also an dem
Hauptpunkt, die Differenz mit Luther anhebt.

Wie hilft er sich nun da? In einer Weise, die seiner nicht

1) Niemeyer p. 215.



108 Der Streit Westphals.

wiirdig war, | Er polemisirt gegen die Vorstellung Luthers, aber
ohne ihn zu nennen, und zeichnet sie so, dass freilich nicht leicht
jemand ibr zufallen mochte.

Gleich nachdem er ausgefiihrt, dass der Genuss ein wahrer,
wenn gleich geistlicher, durch den Glauben vermittelter sei (wie
ja auch Paulus, wenn er von einer Einwohnung Christi in unse-
ren Herzen durch den Glauben spreche,!) nicht an Stelle der
wahren Einwohnung eine eingebildete setze, und, wenn er
von einer Theilnahme an dem Fleisch Christi spreche, das nicht
80 verstanden wissen wolle, als ob da irgend eine commixtio vel
transfusio substantiae Statt habe), spricht er, und zwar in sehr
herben Worten, von solchen, welche wollen, dass die Substanz
des Fleisches Christi sich mit der Seele des Menschen vermi-
sche.?) So nemlich deutet er die Lehre Luthers, dass der Leib
Christi im Abendmahl substantialiter dargereicht werde. Das
fuhrt, sagt er, zu Absurdititen. Will man denn wirklich glau-
ben, dass die Substanz des Fleisches Christi so in uns eingegos-
sen werde, dass sie mit unserem Schmutz verunreinigt wird, und
will man es denn wagen, eine fleischliche Mittheilung offen und
einfach zu behaupten? Mit Berufung darauf, dass es sich hier
um ein Mysterium handle, welches tiber unserer Vernunft sei, ist
da nichts gesagt, denn so weit darf man die modestia fidei nicht
treiben, dass man die Religion mit schreckbaren Wundern ver-
unstaltet, und meint, je absurder eine Sache sei, desto mehr
stimme sie mit Christo. Der gesunde Glaube unterwirft sich frei-
lich dem Worte Gottes, er sucht aber auch nach einer gesunden
Auslegung. Wir sagen auch, dass es ein tiber unser Fassungs-
vermdgen hinausgehendes Mysterium sei, dass Christus mit uns
eins werde, wie er selbst eins st mit dem Vater, aber dabei blei-
ben wir stehen.

Sie schdmen sich nicht, fihrt er fort,®) tiber die lokale Pri-
senz Streit zu erregen, und um diese behaupten zu konnen, reden
sie von einem Leib Christi, der nicht rdumlich umschrieben sei.
Wir aber haben die Schrift fir uns, wenn wir Christum im Him-
mel suchen, und reden recht, wenn wir sagen, dass Christus sei-

1) Ibid. p.213. 2) Ibid. p. 214. 3) Ibid. p. 215.



Der-Streit Westphals. 169

nem Leib nach yon uns fern sei. Sagen sie aber, dass er un-
sichtbar bei uns sei, so heisst das soviel, als dass die Substanz
seines Leibes auf der Erde weile, wihrend die Form desselben
im Himmel sei. Bleibt man nicht dabei stehen, dass Christus,
wihrend Er dem Leibe nach ganz im Himmel bleibt, mit seiner
Kraft zu uns herniedersteige, so verfillt man auf lauter Unge-
reimtheiten. Indem man von einem corpus Christi immensum
spricht, nimmt man dem Leib seine Natur. Die immensitas des
Fleisches Christi, von der man spricht, ist ein monstrum prodi-
giosum, das unsere Hoffnung der Auferstehung verstort, denn
Paulus sagt ausdriicklich, wir erwarteten Christum vom Himmel,
der unseren irdischen Leib verklare, dass er dhnlich werde sei-
nem verklirten Leib. Es ist ihnen &rgerlich, wenn wir 13ugnen,
dass Christus mit dem Brod zu einigen sei (sub pane locandum
vel cum pane copulandum), wollen sie ihn denn vom Himmel
herabziehen, damit er in einem Sttick Brod eingeschlossen da-
liege? Diese Vorstellungen scheinen dem Calvin so ungereimt,
dass er meint, wenn sie je einmal aus Unwissenheit oder in der
Hitze des Streites seien vorgebracht worden, so sollte man das
auf sich beruhen lassen, und sollte man die gesunde Lehre gelten
lassen, damit man nicht gendthigt wiirde, Dinge aufzudecken,
die besser zugedeckt blieben.!)

Der Gang dieser Schrift ist sonach der: Calvin legt alles
Gewicht darauf, dass auch nach seiner Lehre eine reale Mitthei-
lung von Seite Christi im Abendmahl Statt habe und spricht so,
als wenn der Streit sich nur um diesen Punkt bewegt habe.
Auf die Hauptfrage, ob denn das, was nach ihrer Lehre mitge-
theilt werde, dasselbe sei, was nach Luthers Lehre mitgetheilt
werde, geht er gar nicht ein. Er hitte dabei stehen bleiben und
etwa sagen konnen: da Luther immer nur dafiir stritt, dass die
Sacramente nicht nuda signa seien, so ist als gewiss anzuneh-
men, dass, wenn Luther jetzt noch lebte, er sich zufrieden g#ibe
und das sollen die Seinigen jetzt auch thun. Aber er geht weiter.

1) Niemeyer 215: si quis inscitia lapsus est, si aller fervore contentionis
abreptus inconsiderate aliquid effutivit, sepultum maneat. — Sinant ergo ho-
mines isti nos modeste profiteri quod sanum et rectum est, ne eorum intemperie
coacti retegamus eorum dedecora quae melius latent.



170 Der Btreit Westphals,

Die Weise der Mittheilung, welche er lehrt, halt er fir die ein-
zig richtige und schriftgem#sse, und bezeichnet die Lehre, die er
ftir die Luthers halt, freilich ohne Luthern zu nennen, geradehin
und-in starken Ausdrticken flir eine ungereimte, deren man
besger nicht mehr Erwihnung thite, um die Gegner nicht zu
schonungsloser Aufdeckung der Absurdiddten, welche in dieser
Lehre liegen, herauszufordern.

Ist es ein zu starker Ausdruck, wenn wir sagen, diese Weise
der Polemik war eine unverantwortliche Keckheit, ein Attentat
auf Luther und seine Lehre, die Calvin mit kurzem Hinweis auf
ihre Absurditit glaubt beseitigen zu konnen? Was mtisste man
von den lutherischen Theologen denken, wenn sie durch solche
Keckheit sich héitten verbliiffen lassen, wenn sie ruhigen Bluts
diese Listerung der in der lutherischen Kirche geltenden Lehre
hingenommen hétten?

Westphal hat den hingeworfenen Handschuh aufgenommen.
Damit hat er seine Pflicht gethan. Er antwortete !) in gemassig-
ter, ja bescheidener Weise. Allerdings schreibt er nicht so ge-
schickt und gewandt wie Calvin, in der Hauptsache aber doch
zutreffend. So wird nun freilich der nicht urtheilen, der von der

" Annahme ausgeht, durch Calvin und den consensus Tigurinus sei
die Abendmahlsfrage in ein ganz neues Stadium getreten,?) denn
jetzt sei zugegeben worden, was man bis dahin geleugnet habe,
dass im Abendmahl eine reale Vereinigung mit Christo Statt
finde. Bei dieser Annahme kann man dann freilich dem West-
phal leicht den Vorwurf machen, dass er diese Aenderung in der
Lage der Dinge ganz ilbersehen und den Calvin gar nicht ver-
standen habe. Aber das ist eben eine Annahme, welche um die
Zeit Westphals von niemandem getheilt worden ist, und welche
die Schweizer damals eben so wenig zugegeben haben wiir-
den, als sie in dem Umfang, in dem sie heut zu Tage ausgespro-
chen wird, von den Lutheranern zugegeben wird: denn wie wére
es doch zu dem consensus Tigurinus gekommen, wenn man nicht

1) Adversus cujusdam sacramentarii falsam criminationem jusia defensio,
8 qua et eucharistica causa agitur. Fref. 1555.
2) Ebrard a. a. 0. II, 547. '



Der Streit Westphals. 171

gefunden hétte; dass, was Calvin lehre, ttbereinkomme mit dem,
was man bis jetzt schon in der Schweiz gelehrt habe? Hebt
man nun auch jetzt den Unterschied zwischen Zwinglis und Cal-
vins Lehre bestimmter hervor, wie kann man dem Westphial
zum Vorwurf machen, dass er nicht gesehen hat, was damals
niemand gesehen hat, und was er damals um so weniger sehen
konnte, als Calvin seine guten Griinde hatte, den Unterschied
zwischen sich und Zwingli zu verldugnen.!) Westphal also, das
muss man wohl im Auge behalten, ging von der Annahme aus,
dass die Sache noch wesentlich so stehe wie zur Zeit Luthers,
und dass es immer nur die alte Lehre sei, welche von den Geg-
nern festgehalten werde. Und konnte Westphal nicht mit Fug
und Recht von dieser Annahme ausgehen? Dass eine reale Mit-
theilung im Abendmahl Statt habe, wurde ja nicht jetzt zum er-
stenmal behauptet, das hatte auch Luther schon héren mtissen,
er hatte es aber nur ftir T4uscherei erklirt. Das that Westphal
jetzt auch, und wenn er nun in seiner Gegenschrift die Behaup-
tung aufrecht hilt und den Beweis daftir zu fthren sucht, dass
den Sacramentirern die Sacramente nur nuda signa seien, so hat
er von seinem Standpunkt so unrecht nicht.

Wir wenden uns damit zu seiner Schrift und fassen darin
gleich das ins Auge, was er zur Begrtindung der obigen Behaup-
tung beibringt.

Nicht mit Unrecht hebt er zum Eingang hervor, dass man
nicht recht wisse, wie man mit den Behauptungen der Sacra-
mentirer daran sei. Vor fast 20 Jahren habe Calvin die Anhén-
ger Zwinglis darum getadelt, dass, indem sie gelehrt hitten, Brod
und Wein wtirden Leib und Blut genannt, darum weil sie deren
Zeichen seien, sie hinzuzuftigen versiumt h#tten, sie seien Zei-
chen in der Art, dass doch die Wahrheit mit ihnen verbunden

1) Calvin in der Zuschrift an die Schweizer Geistlichen, der consensio
vorangestellt: Ne qua varietas distrahat pios lectores: ecce consensus noster
interponitur. Videt hic bonus zelotes quoscunque vocat Sacramentarios idem sen-
tire et logqui. - Nec vero, si superstites hodie essent optimi et eximii Christi servi
Zuinglius et Oecolampadius verbulum in ea sententia mutarent. Nam et felicis
memoriae vir M. Bucerus, quum eum (consensum) legisset, scriptis ad me literis
Ppro sua pielate gratulatus est tots ecclesiae. —



172 Der Streit Westphals.

sei. Warum, fragt Westphal, wird denn aber jetzt von Zwingli
und Oekolampad behauptet, sie wiirden von dem, was sie da-
mals lehrten, wenn sie jetzt lebten, kein Wort zurticknehmen,
und warum wird diese constantia an ihnen gerthmt?!) Warum
wird ein consensus ausgegeben, in welchem man den Irrthum
Zwinglis approbirt? Schon das allein erweckt ja den Verdacht,
dass man die gleiche Lehre habe. Freilich, fahrt er fort, spricht
man jetzt viel von einer exhibitio corporis Christi. Was biirgt
aber dafiir, dass das aufrichtig gemeint ist? Schon Luther sah
sich veranlasst, die Frankfurter zu warnen, sie sollten sich da-
durch nicht tiuschen lassen, dass die Zwinglianer die gleiche
Rede wie er fiihrten, sie meinten es doch anders. Man hat Ursa-
che anzunehmen, dass es sich bei Calvin nicht anders verh3lt.
Vor fast 20 Jahren hat er die substantielle Gegenwart offen ge-
ldugnet. Da schrieb er: ,Christus bietet sich den Gliubigen als
gegenwartig dar, nicht anders als wenn er mit dem Leib zuge-
gen wire. Eine Kraft reicht Er uns dar, aber nicht seinen Leib.
Nicht die substantia corporis, nicht der wahre und natiirliche
Leib Christi wird gegeben, sondern nur alle die Wohlthaten wer-
den dargereicht, die Er uns in seinem Leibe erwiesen hat.“2) Das
war noch deutlich geredet. Dass aber Calvin auch in seiner letz-
ten Schrift, so viel er auch von einer exhibitio corporis Christi
rede, es nicht anders meint, das will Westphal jetzt beweisen.

Von den zehn Beweisen, welche er beibringt, heben wir nur
den ersten heraus.

Wie Calvin, sagt er, in der vorhin angefiihrten Stelle den
Satz, dass Christi wahrer und nattirlicher Leib gegeben werde,
in den umdeutet, dass wir der Wohlthaten theilbaftig wiirden,
.welche Er in seinem Leibe uns erwiesen, so spricht er in seiner
letzten Schrift von einem vigor und einer virtus, welche uns mit-
getheilt werde. Christus, sagt Calvin, hebt uns zu sich hinauf,
um vivificum carnis vigorem in uns einzugiessen. Christus, der
im Himmel bleibt, steigt zu uns herab mit seiner virrus. Den:
Satz der Kirche: Christi Leib werde uns dargereicht, setzt also
Calvin um in den: sein vigor, seine virtus werde uns dargereicht.

1) p.48. 2) p. b5,



Der Streit Westphals. 173

. Calvin sagt; es wilrden uns im Abendmahl nicht leere Zei-
chen gegeben, sondern eben das, was mit den Zeichen angedeu-
tet werde, nemlich die substantia carnis et sanguinis. Das deutet
er aber um in rirtus seu effectus sacramenti.

Westphal argumentirt dann?): atqui vis spiritualis, vigor cor-
poris, virtus, merita et beneficia Christi non sunt Christi corpus.
Manifesta igitur est negatio praesentiac substantiae corporis, non
aliter affirmare corpus exhiberi, quam vigorem seu vim spiritualem
se in fidelibus exserere.

Wenn Calvin dagegen auffihrt und fragt?): kann man denn
von uns, die wir sagen: Christus gebe mit seinem Geist, was die
Sacramente den Augen vorbilden, Er gebe sich uns da so, dass
wir aller seiner Giiter theilhaftig werden und Er in uns lebt und
wir in Thm, kann man denn von uns sagen, dass wir in den Sa-
cramenten nichts als lecre Zeichen liessen?, so hat er in seinem

- Sinn wohl Recht, aber Westphal von seinem Standpunkt auch,
wenn er bei diesem Vorwurf bleibt, und Luther wiirde auch da-
bei geblieben sein. Auch Luther sagt stets 8o: wo man nicht
annimmt, dass im Abendmahl Leib Christi dargereicht wird, da
l#sst man im Sacrament nur nuda signa. Sagt man nun oben-
drein mit diirren Worten: .der Leib Christi bleibt im Himmel, so
wird eben damit bekannt, dass er nicht im Sacrament ist. Laug-
net man dann weiter, wie Calvin thut, dass die Ungldubigen
Leib und Blut Christi geniessen, und nennt man, wie er, die
immensitas carnis Christi ein prodigiosum spectrum, 8o hat man
des Beweises libergenug, dass Calvins Abendmahlslehre eine
andere ist als die Luthers.

Das aber, und nichts anderes wollte Westphal beweisen.
Das ist es, was man wohl im Auge behalten muss. Calvin hat
freilich in den zwei letzten Schriften®) Vieles beigebracht zur
Rechtfertigung seiner Lehre. Es lief der Hauptsache nach dar-
auf hinaus: wenn er den Satz, dass man den Leib Christi im
Abendmahl empfange, dahin erklire, dass Christus mit demsel-

1) p.59.
2) In der secunda defensio ed. Genev. p. 1064,
3) Der secunda defensio und der ultima admonitio.



174 _ Der Streit Westphals.

ben gerade 8o, unsere Seelen speise, wie mit dem irdischen Brod
unser Leib genshrt werde, dass dies aber geschehe durch eine
Kraft, welche von dem im Himmel bleibenden Christus nieder-
steige zu uns, so sage er 80, um den Stellen der heil. Schrift,
denen zufolge Christus im Himmel bleibe, bis er zum Gericht
wiederkehre, Rechnung zu tragen.!) Es stehe ihm beides fest,
das, dass Christus im Abendmahl seinen Leib darreiche, und
das, dass Er im Himmel bleibe. Da mtisse max doch zu erkli-
ren suchen, wie beides mit einander vereinbar sei. Vereinbar
aber sei es eben durch die Annahme, dass von dem im Himmel
bleihenden Christus eine Kraft ausgehe, welche unsere Seelen
néihre. Da handle es sich aber nicht mehr um die manducatio,
die bleibe stehen, sondern nur um den modus manducationis, und
um den letzteren nur drehe sich die Controverse.

Westphal ist nun freilich dieser Argumentation Calvins nicht
eingehend entgegengetreten, mit anderen Worten, er hat es
nicht unternommen, die Abendmahlslehre Calvins zu widerlegen,
aber man kann nicht geradehin sagen, dass das sein Beruf war.
Man kann auch weiter zugestehen, dass Westphal den Calvin
nicht immer richtig gefasst hat.2) Er folgert daraus, dass Calvin
sagte, diejenigen wiirden Christi theilhaftig, welche mit dem
Munde das Zeichen, mit dem Glauben die Verheissung hinn#h-
men, mit Unrecht, dass ihm gleich dem Zwingli Christi Leib es-
sen und sein Blut trinken nur so viel sei, als an Christum glan-
ben, und Calvin konnte ihm mit Recht darauf erwiedern, er habe
immer zwischen manducatio und fides unterschieden: denn die
manducatio sei die Wirkung des Glaubens.” Aber den Beweis,
um den es ihm zu thun war, hat Westphal geliefert, dass Luthers
und der lutherischen Kirche Abendmahlslehre eine andere sei
als die Calvins. Daftir tritt Calvin selbst als Zeuge auf in der-
selben Schrift, und gerade da, wo er Westphals Vorwiirfe zurtick-

1) Secunda defensio p.1067: Ego Christum in coelesti sua sede relin-
quens, arcana spiritus ejus influentia conlentus sum, ut nos came sua pascat. —
Ez ipso Christi corpore alimentum percipere animas, non secus ac lerreno pane

vescitur. —



Der Streit Westphals. 175

weist. | Eine | praeséntia  substantiae corporis Christi, behauptet
Calvin, lehre er auch, weil er eine geistliche Kraft lehre, welche
von der Substanz Christi ausgehe, aber freilich eine localis prae-
sentia lehre er nicht, und der Meinung Westphals sei er freilich

" nicht, dass eine manducatio nur da Statt finde, wo die Glaubigen
den Leib Christi verschluckten und der Leib Christi unter dem
Brod verborgen sei.') Es braucht nicht gesagt zu werden, dass
Calvin damit gerade Luthers Lehre meint.

Was war nun die Wirkung des Streits zwischen Westphal
und Calvin?

Westphals Schriften hatten die Wirkung, die er beabsichtigte.
Eine Wolke von Zeugnissen fir die Lehre Luthers trat auf, und
80 hatte Calvins Auftreten gerade die entgegengesetzte Wirkung,
als die er beabsichtigt hatte. Dass die Partei der.lutherischen
Fihrer eine kleine sei, konnte man nun nicht mehr behaupten.
Schon der Confessionen, welche Westphal von den niederséchsi-
schen Ministerien sich erbat, und dann (1557) drucken liess, wa-
ren viele. Die Ministerien von Magdeburg (mit Wigand an der
Spitze und an dies Ministerium sich anschliessend Flacius), von
Mansfeld (Erasmus Sarcerius), Bremen, Hildesheim, Hamburg,
(Paul Eitzen), Liibeck, Liineburg, Braunschweig (Mérlin, Chem-
nitz), Hannover, Wismar, Schwerin, Husum, Dithmarsen, Nord-
hausen geben einhellig oft sehr ausfihrliche Erklirungen zu
Gunsten der Lehre Luthers. In einer eigenen Schrift hatte der
Bremer Pastor Timann schon 1555 dem Westphal beigestanden.
Eigene Schriften schrieben in Liindern, die nicht zu Niedersach-
sen gehorten, in dem Jahr 1557 Erhard Schnepf in Jena, Eras-
mus Alber in Mecklenburg, Paul Eitzen in Hamburg. Von be-
sonderem Belang aber war, dass die Wiirtemberger Brenz und
Andrei, welche von den anderweitigen Streitigkeiten der luthe-
rischen Theologen unter einander sich ganz fern gehalten hatten,
fir die Abendmalslehre Luthers eintraten.?)

1) Secunda defensio p. 1067 : Si de locali praesentia litigat, fateor sane
me abhorrere ab hoc crasso commento. — Praesentiam corporis nullam concipit
(W.), nisi ubique diffusum sub pane delitescat: nisi idem corpus deglutiant fide-
les, privari ejus manducatione putat.

2) Stéhelin II, 223. Calvins Aeusserung, als so viele Schriften erschie- l



176 Der Streit Westphals.

Die Schrift von Brenz fithrt uns auf Joh. a Lasco zurtick, und
auf die Fremdengemeinde.

Schon 1554 hatte die aus London flichtige Wallonische Ge-
meinde gastliche Aufnahme in Frankfurt a. M. gefunden, und
war ihr fir den Gottesdienst in ihrer Muttersprache eine eigene
Kirche zum gemeinschaftlichen Gebrauch mit der heimlich ent-
flohenen englischen Gemeinde eingeriumt worden.') Im April
1555 kam aber auch Lasco mit einer kleinen niederlindisch-
deutschen Gemeinde nach Frankfurt. Er war auch aus Ostfries-
land, wo man ihn erst mit offenen Armen aufgenommen hatte,
unter dem Vorwand, er sei dem burgundischen Hof so verhasst,
dass sein Aufenthalt Gefahr bringe, vertriehen worden. Der
wahre Grund war nach Gobel der, dass die Herzogin Anna und
ihr Hof lau gegen ihn geworden war. ,,Seine christliche Entschie-
denheit und seine reformirte Strenge, welche sich in England
nur noch schirfer ausgeprigt hatte, und der fanatische Eifer
der Fremden gegen die Orgeln, Altire und Taufsteine wurden
nicht gern gesehen.“ In Frankfurt erhielt auch diese niederldn-
disch-deutsche Gemeinde Aufnahme und es wurde den Flicht-
lingen eine zweite Kirche eingeriumt. Schon vor ihrer Ankunft
aber hatte der Magistrat der Stadt einige Unruhe tiber das Ge-
bahren der Flichtlinge empfunden. Es waren ihre Gebriuche
aufgefallen. Man erzihlte, ,die Geistlichen trtigen keinen Ornat,
beim Abendmahl nahine man Brod statt Oblaten, Gliser statt der
Kelche, man ztinde keine Lichter an, ja, was besonders Anstoss
gab, man verhiinge die Bilder in der ihnen geliehenen Kirche. %)
Es waren aber auch Streitigkeiten unter ihnen ausgebrochen.
Die spiter angekommenen Englinder wollten sich der walloni-
schen Kirchenordnung nicht unterwerfen, und so sehr steigerten
sich die Streitigkeiten unter ihnen, dass sie John Knox, den
spiteren Reformator Schottlands, der damals bei der Gemeinde
Prediger war, des Hochverraths gegen den Kaiser anklagten
und aus der Stadt trieben. Diess hatte den Magistrat veranlasst,

nen: ,es ist als ob sie eine Verschworung gegen uns geschlossen hitten, und
durch die Menge ihrer Biicher wollen sie uns erdriicken.“

1) M. Gdbel I, 345.

2) Monkeberg p. 70.



Der Streit Westphals. 177

die lutherigchen:Geistlichen der Stadt zu beauftragen, ihm die
Abweichungen der Fremden von dem Augsburgischen Bekennt-
niss nachzuweisen. Einer der Geistlichen, Hartman Bejer, hatte
die Sache an Westphal mitgetheilt und dieser schickte an den
Frankfurter Magistrat eine Schrift in Begleitung eines Briefes,
worin er denselben an einen schon vor mehr als 20 Jahren von
Luther nach Frankfurt gerichteten Brief erinnerte, worin ge-
warnt war, nicht Zwinglis Dogma anzuhingen. Diese War-
nung, fihrte Westphal in seiner Schrift!) aus, sei jetzt auch
am Platz. '

Dartiber entspann sich nun ein Streit zwischen Westphal und
Lasco, den wir nicht weiter verfolgen. Fiir uns ist von mehr
Interesse, was zwischen Lasco und Brenz vorgefallen ist.

Lasco hatte sich, nachdem der erwihnte Brief Westphals an
die Frankfurter eingelaufen war, an den Herzog von Wirtem-
berg gewendet und ihn gebeten, er moge ihm Gelegenheit ge-
ben, in einem Colloquium sich zu verantworten.2?) Brenz liess
sich zu einem solchen bereit finden, das am 22. Mai 1556 Statt
hatte. Wir besitzen zwei Briefe von Brenz, in denen er dartiber
berichtet. In dem zweiten (an Hartmann Bejer) erzihlt er, es
habe sich um 2 Punkte in dem Colloquium gehandelt, um die
wahre Gegenwart des Leibes Christi im Brod, und um die Frage,
ob Lasco’s und der Seinen Lehre mit der Augustana tiberein-
stimme? Den ersten Punkt anlangend, habe Lasco das alte
Lied gesungen, dass der Leib Christi nur an Einem Ort sein
kénne, und habe sich in Vertheidigung seines Satzes sehr schwach
erwiesen. Dass seine Lehre nicht mit der Augustana tiberein-
stimme, sei ihm ausfiihrlich nachgewiesen worden. Brenz fiigt
auch noch hinzu, Lasco habe den Streit schriftlich weiter fort-
spinnen wollen, das habe er aber abgelehnt, denn er habe ge-
sehen, dass diese Leute nur beabsichtigten, die lutherischen
Gemeinden zu verstoren, diesen ihre Lehre vom Abendmahl

1) Altera apologia opposita Poloni mendaciis insignibus (3. Marz 1556).

2) Hospinian sagt, der Herzog habe das Colloquium gestattet rogatu
nonullorum principum, si forte hoc medio via sterni posset ad concordiam.

Nach Stihelin (Leben Calvins) II, 228 hat Lasco mit seinem Héuflein
Evangelischer eine Zufluchtsstatte in Stuttgart gesucht. .

12



178 Der Streit Westphals.

und ihre ungewdohnlichen Gebrauche aufzudringen, und eine
neue Heucheler anzurichten. *)

Der Ausgang des Gesprichs hatte die Folge, dass Lasco auch
aus Wirtemberg ausgewiesen wurde. Brenz aber gab darauf
hin (nach 1556) drei Predigten tiber 1 Cor. 11 heraus, worin er
die Lehre von der leiblichen Gegenwart Christi im Abendmahl
auseinandersetzte.

In der Schweiz war man sofort betroffen dartiber, dass auch
Brenz sich in die Reihe der Gegner stelle, und noch bis in die
neueste Zeit hinein macht man ihm einen Vorwurf aus seiner
Stellung zu Lasco, und erinnert man daran, dass er in der Zeit
des Interims in der Schweiz sei gastlich aufgenommen worden
und bis dahin in den freundlichsten Beziehungen zu den Schwei-
zern gestanden habe.

Und doch ist diese Stellung des Brenz leicht zu erkldren und
80, dass ihn kein Vorwurf trifft.

Brenz hatte sich von jeher zu Luthers Lehre vom Abendmahl
bekannt. Wie es sich mit seiner i syngramma suevicum 1525
niedergelegteny Lehre verhalt, ob da Ebrard oder Hartmann
Recht haben, darauf brauchen wir uns hier nicht einzulassen.
Hat er doch dem Marburger Gesprach 1529 beigewohnt, hat er
doch die Augustana mit berathen, und legt er doch in seinem
Testament ein Zeugniss dafiir ab, dass er allezeit cin Gegner
der Zwinglischen Lehre gewesen sei. Thm mehr als Anderen
konnte dann bei den Drangsalen, die er im Interim erlitten, der
Gang der Dinge eine Weile aus den Augen kommen. Daraus
erklirt sich sein bisheriges Stillschweigen. Jetzt sah er mit der
gleichen Ueberraschung wie die anderen Lutheraner, wie refor-
mirter Seits das bisherige Stillschweigen der Lutheraner anders
gedeutet wurde. Das allein schon konnte ihn zum Auftreten be-
wegen. Dazu kommt aber noch das Gebahren Lascos, auf das
wir noch einmal zurtickkommen mifissen.

1) Die Briefe lateinisch in Loscher, historia motuum 11, 139 und deutsch
in der Historie des Sacramentsstreits p. 554. Hospinian (p. 243) berichtet et-
was anders ber das Cqlloquium. Brenz,-von Lasco in die Enge getrieben,
habe die Aeusserung gethan: Christum non vere et natura hominem fuisse, sed
*Maﬁam tantum etc. .. Auch Planck nennt diese Erzihlung grundios.




Der Streit Westphals. 179

Wir _haben schon einmal bemerkt, dass in der Weise, wie
Lasco und die Seinigen auftraten, etwas Provocirendes lag. Wir
haben uns dieselben nicht als Leute zu denken, welche etwa
sagten, lasset uns nur unsres Glaubens leben, wie wir Euch des
eurigen leben lassen. Sie sind vielmehr der Ueberzeugung, dass
ihre Lehre die schriftmissige und die Form ihrer Kirche die
weitaus mehr der apostolischen Zeit entsprechende sei. Beides
sprachen sie in sehr unverhohlener, ja in derber und verletzender
Weise aus. So wenn Lasco in seiner epistola nuncupatoria an
den Konig Sigismund von Polen (6. Sept. 1555) die lutherische
Lehre vom Abendmahl dahin beschreibt, sie sei ein reales Ver-
stecktsein (delitescentia) des Leibes und Blutes Christi nach ihrer
nattirlichen Substanz im heil. Abendmah] mit dem Brod und Wein,
und dazu bemerkt: nun freilich, an ein Verstecktsein des Leibes
Christi hat keiner von den Alten gedacht.

Die Hauptsache ist aber die: vor allem Lasco respektirte
den Bestand der lutherischen Kirche so wenig, dass er vielmehr
meinte, derselbe habe noch gar nicht die Feuerprobe eines Col-
loquiums ausgehalten. Auf einem solchen erst miissten sich beide
Theile messen, da erst werde sich zeigén, wer von beiden Recht

_habe. ,Es ist, sagt er in der jenem Brief beigegebenen Schrift,
noch kein unparteiisches Colloquium iiber diesen Sreitpunkt (das
Abendmahl) gehalten ausser in Marburg 1529, wo man weit ent-
fernt war, unsere Lehre zu verdammen.“!) Auch die Berufung
auf die Augustana will er nicht gelten lassen, denn an die konne
er sich auch anschliessen. Auch nicht auf die Schmalcalder Ar-
tikel sollte man sich berufen diirfen, denn auch die geddchten
der Sacramentirer nicht. Nach seiner Ansicht sollte die lutheri-
sche Lehre also noch gar nicht kirchlich feststehen.

Mit diesem Gedanken, dass ein Colloquium erst entscheiden
miisse, nahm er es sehr ernst. Das ersehen wir namentlich aus
dem Leben Bullingers von Pestalozzi. Er wendete sich an Bul-
linger und an Calvin und suchte diese fir Veranstaltung eines
Religionsgesprichs zu gewinnen, auf dem beide Theile ihre

1) Ménkeberg p. 73.
' 12° ’



180 Der Streit Westphals.

Sache zum Austrag brichten. Den Calvin fand er dazu mehr
geneigt als den Bullinger.")

1) Wir wollen an dicsem Ort aus Ballingers Leben von Pestalozzi bei-
bringen, wie Bullinger @iber die Einigungsversuche and aber der Schweizer
VerhAltniss zur Augustana urtheilt, viel richtiger und einsichtiger als Calvin.
Er schreibt (p. 393) am 29. April 1556 an Calvin: Lasco hat anch an Euch
geschrieben in Betreff der Hoffnung, die er auf ein Religionsgesprich setzt.
Ich hoffe davon, gleich wie Du, wenig oder nichts, ja ich firchte, aus einem
missigen Brand werde dadurch eine weit um sich greifende Feuersbrunst
werden. Jene, mit denen man ein solches Gesprich zu halten hatte, sind ja
entweder von heftigerer, vollig lutherischer Gemithsart, wie Brenz, Schnepf,
‘Westphal und unzihlige Andere von dieser Sorte, oder gemassigt, wie Me-
lanchthon, Paceus und einige Wenige sonst noch. Diese aber wollen ihrer
weicheren und sanfteren (iemiithsart nach jene nicht vor den Kopf stossen.
Jene aber werden nicht einen Halm breit weichen, vielmehr ibrer Roheit ge-
miss Haufen von Scheltworten auf uns werfen; ja auch nach dem Gesprche
(was, wie wir sehen, auch nach dem Marburger Gesprach geschah) in ihren
Briefen und auf den Kanzeln ein Triumphgeschrei erheben. Wir konnen uns
durchaus nichts Anderes und Besseres versprechen; diesen oder jenmen sis-
sen Einbildungen diirfen wir uns nicht hingeben. Zu gut sind uns die Luthe-
raner bekannt, schon seit dreissig Jahren. Doch es hoffen Manche, diese
Sache lasse sich mildern durch die Einwirkung der Fiirsten; durch ihre fried-
fertige Stimmung konne die rohe und wilde Art der Prediger leicht besanftigt
werden. Aber hore, was ich da hoffe. Wofern wir unsere Ansicht aufgeben
oder das, was wir bis dahin klar und deutlich gelebrt haben, kinstlich ver-
hillen, werden wir die Fiirsten holdselig finden und man wird die Augsbur-
gische Confession zur Vereinigungsformel machen. Verstehen wir uns dazu
nicht, so wird man uns entlassen als stolze und hartnackige Menschen. Auf-
richtigmussich abersagen, die Augshurgische Confession kann
ichdermalen nicht annehmen und anerkennen, aus manchen Griinden,
namentlich wegen der damit verbundenen Apologie und weil Du nun eben
aus Westphals Schrift erfahren hast, was jene von ihrer Augsburgischen Con-
fession halten Und Du wiirdest erfahren, dass nicht einmal Melanchthon
Deiner Hoffnung entspriche. Warum ich aber von den Fiirsten so denke,
will ich Dir sagen. Die meisten Fiirsten sind nun einmal ihrem Bekenntniss
nach lutherisch. Sie hingen alle vom Kaiser ab. Thm haben sie die A. C.
tiberreicht und auf dem namlichen Reichstag die Zwinglische verworfen. Wir
darfen nicht meinen, sie haben es auf den spiteren Reichstagen besser ge-
macht. Denn noch auf dem letzten Reichstage sind die Zwinglianer (vom
Religionsfrieden) ausgeschlossen worden. Und wie? Hat nicht der Herzog von
Wiirtemberg, der nun die Hauptrolle spielt und véllig von Brenz abhéngt,
auf das Concil zu Trient eine Confession geschickt, die gut lutherisch ist in



Der Streit Westphals. 181

Wenn man die| Dinge in diesem Licht betrachtet, so wird
man die Stellung, die Brenz zu Lasco einnahm, erklarlich fin-
den und sie rechtfertigen. Das Colloquium, das Lasco begehrte,
sollte eine Art von Vorspiel jenes grossen allgemeinen Religions-
gesprichs sein. Dass man lutherischer Seits in 8o und so vie-
len Bekenntnissen, in so und so vielen Kirchenordnungen Lu-
thers Lehre vom Abendmalbl fir die der lutherischen Kirche an-
erkannt, bei so vielen 6ffentlichen Gelegenheiten sich gegen die
Sacramentirer erklirt hatte, sollte nicht gelten, ein allgemeines
Religionsgesprich erst sollte entscheiden. Nicht einmal die Au-
gustana sollten die Lutheraner fiir sich anfithren diirfen.

Diess war es, was die Lutheraner am.meisten reizen musste,
denn es schloss eine grosse Gefahr fiir sie in sich.

Schon wenn Calvin sagte, er und die Seinen konnten mit
gutem Gewissen die Augustana unterschreiben und er hitte es
auch gethan, er nehme und verstehe sie nemlich in dem Sinne,
in dem ihr Urheber, Melanchthon, sie verstanden habe, so war

diesem Punkte? Die Verwerfung der Zwinglianer haben sie alle in ihren
kaiserlichen Reichstagsabschieden. Drum kann ich mir durchaus nicht ein-
reden, dass sie auch nur in irgend etwas irgendwie von dem abgehen wiirden,
was sie mit dem Kaiser und den Reichsstinden so vielfaltig und offenkundig
eingegangen sind. — Was bleibt also iibrig, als dass unseren Kirchen auns
einem solchen Religionsgespriche unsiglicher Schaden und Schande er-
wachse? .. Die schrecklichen Erfahrungen, die wir friiher gemacht haben,
‘stehen mir noch lebhaft vor Augen. Nicht zu gedenken der vom Kaiser ver-
anlassten Religionsgespriche, ach wie viel Unheil hat Butzer durch solche
in der Schweiz angerichtet!“ ... Derselbe Bullinger bezeugt anch, dass man
in der Schweiz von neuen Religionsgespriichen nichts zu hoffen habe, depn
“er fahrt fort: ,Die Berner wiirden, glaube ich, nie zu einem Gesprich die
"Hand bieten, da ihnen noch in Erinnerung ist, in was fir Verwickelungen, Un-
annehmlichkeiten und Gefahren sie durch Butzers Gespriche geriethen. Was
die Ztiricher anlangt, so wiirden sie, wofern sie eine Abordnung schickten, ihr
“jedenfalls auftragen, durchaus nur zu héren, unsere Lehre darzulegen und zu
vertheidigen, und dann Bericht zu erstatten an den Rith und die Biirger-
schaft. Auch sie sind nemlich Religionsgesprichen iiber die Maassen abgeneigt,
und zwar zumeist wegen der vielen und langwierigen Verhandlungen, welche
die Schweizer Kirchendiener unter vielfacher Gefahr und mit grossem Kosten-
aufwand seiner Zeit mit Butzer hielten. Ich schreibe Dir hier einldsslich hier-
tiber, damit Du véllig klar wmsest, was ich von Religionsgesprichen mit je-
nen Leuten halte und denke . ...“ — p. 394 : f



182 Der Streit Westphalk

das eine befrémdliche Aeusserung. die man lutheriseher Seits so
deutete, als ob er den Worten der Aungustana einen anderen
Sinn unterlege, als lutherischer Seits geschehe, und als ob damit
das alte Spiel, das man frither mit der Wittenberger Concordie
getrieben habe. erneuert wiirde.!) Aber Lasco ging ja viel wei-
ter. Er behauptet, er lehre conform der Augustana. die heuti-
gen Lutheraner aber konnten sich nicht auf dieselbe berufen,
denn von der leiblichen Gegenwart und der Ubiquitit der
menschlichen Natur Christi stehe kein Wort in der Augustana.?)

Man vergegenwirtige sich doch die Tragweite dieser Be-
hauptung!

Die Lehre vom Abendmahl, welche die lutherischen Theolo-
gen bis dahin als die Lehre der lutherischen Kirche festhielten,
sollte in dem Grundasvmbol der lutherischen Kirche gar nicht
enthalten gein, ja in ihm gar keinen Anhalt haben, denn dieses
mfisse nach Melanchthon. seinem Urheber. ausgelegt werden und
dieser habe nie an diese Lehre gedacht. Luthers Lehre vom
Abendmabhl sollte also seine Privatlehre sein, aber keinen Plats
in dem Bekenntniss der Kirche haben.

Dazu kommt noch das andere: immer hatte man bis dahin
in Deutschland Melanchthons Sache und Lehre wohl unterschie-

1) Calvin erwiederte freilich auf diesen Vorwurf (in der secunda defen-
£i0) : Si nos in consensu quod continet Augustana confessio complexos esse dizi,
non est quod astutiae me insimulet. Verbis enim subscribo, quae illic etiam reci-
taci. (Es sind die: in consensu nostro reperient lectores quidquid continet edita
Ratisbonae confessio, quam Augustanam vocant .. Verba sunt: in sacra coena
cum pane et vino vere dari Christi corpus et sanguinem. Absit vero, ut nos vel
coenae symbolo auferamus suam reritatem vel pias animas tanto beneficio privemus.
Dicimus ergo, ne sensus nostros frustrentur panis et vinum, externae eorum figurae
verum effectum esse conjunctum et corpus et sanguinem Christi illic recipiant
JSideles). De sensu, ad quem potius qguam ad autorem ipsum provocabo? qui si ver-
bulo declarat, me a sua lmente deflectere, protinus desistam. Lutheri alia ratio
est, in cujus verbis quid ego desiderem semper ingenue professus sum.“ Damit
war aber doch schon der widerwirtige Streit dber die Auslegung der Augu-
stana angedeutet.

2) Das suchte Lasco in der spater (1556) geschriebenen Schrift (purgatio
ministrorum in ecclesiis peregrin. Francofurti adversus eorum calumnias, qui
ipsorum doctrinam de coena Domini dissensionis accusant ab Augustana con-
Jessione) ansfithrlich zu beweisen. cf. Salig IT, 1118.



Der Streit Westphals. 183

den von der derSacramentirer und hatte das auch aus politischen
Grtinden zu thun alle Ursache: denn die Stellung von Kirche und
Reich zu den Sacramentirern war eine sehr andere als zu den
deutschen Protestanten. Auf ihnen lastete der Verdacht der
Schwarmgeisterei und niemals waren sie darum in den Religions-
frieden mit aufgenommen worden, vielmehr noch in dem letzten,
eben (1555) zu Augsburg abgeschlossenen allgemeinen Religions-
frieden waren sie ausgeschlossen worden, denn dieser galt aus-
drticklich nur den Bekennern der Augustana. Darin lag nun
freilich der Hauptgrund, warum die Reformirten, welche sich in
Deutschland befanden, die uns bekannte Stellung zur Augustana
einnahmen, denn ihre kirchliche Existenz hing davon ab. Aber
welche Stellung hitten die deutschen Protestanten dem Kaiser
und Reich, und dem Augsburger Religionsfrieden gegeniiber ge-
habt, wenn jetzt mit einemmal anerkannt worden wire, dass
die Lehre Melanchthons wesentlich die Lehre der Sacramentirer
sei, und dass auch in der Augustana keine andere Lehre enthal-
ten sei. Dem Augsburger Religionsfrieden gegentiber hitte es
die Folge haben konnen, dass man den deutschen Protestanten
denselben gektindigt hitte, weil sie in das Lager der Sacramen-
tirer tibergegangen wiren. Oder, wenn das auch nicht geschehen
wire, so hitten die deutschen Protestanten noch froh sein diir-
fen, wenn ihnen da, wo sie an der Abendmahlslehre Luthers
festhalten wollten, nicht von den Sacramentirern das Recht
kirchlicher Existenz bestritten worden wire, da sie ja aufgehort
hitten, an der Augustana, die nichts von Luthers Privatlehre
vom Abendmahl wisse, festzuhalten.

Solch’ eine Tragweite hatte die Behauptung Lasco’s.

Unter diesen Umstinden wird man sich eher dariiber wun-
dern miissen, dass Brenz nicht mehr Aufhebens von der Forde-
rung und Behauptung Lasco’s machte. Er hat es nicht gethan,
weil er kaum glauben konnte, dass es dem Lasco mit seinen
Behauptungen ein Ernst sei. Dass man reformirter Seits an die-
ser Behauptung festhielt, und dass vollends Historiker nach Ab-
lauf von drei Jahrhunderten erst recht einen vollen Ernst damit
machten, ahnte Brenz freilich nicht. Er begniigte sich noch
damit, an seinen Freund Peter Brubach einfach zu berichten:

{



184 Der Streit Westphals.

Lintellerimus , exm (Lasco) agere. non ul veram sententiam de ver-
bis coenae inquiral el cognoscal sed ul imperilis persuadeat,
se el suam ecclesiam non pugnare cum Augustana confessione,”Y)
hielt es aber wohl an der Zeit, fiir die lutherische Abendmahls-
lehre als fiir die in der lutherischen Kirche zu Recht bestehende
Zeugniss abzulegen und seinen Freund und Landsmann Jakob
Andrea zu der gleichen Zeugenablage aufzufordern.?)

Den Sehriften dieser heiden Wirtemberger sieht man es fib-
rigens an, dass sie den bisherigen Streitigkeiten der Lutheraner
ferner gestanden waren. Diese, die sachsischen, haben alle die
gleiche Schreibweise. ihre Sehriften sind wie nach der Schablone
geschrieben, man merkt ihnen an, dass sie nie mit den Refor-
mirten in niberen Beziehungen gestanden waren, sie schreiben
alle in der feindlich gereizten Stimmung, welche sich aus Lu-
thers Zeit herschrieb. Brenz und Andrei, ohnediess Manner
von mehr Geist, schrieben freundlicher und in versghnlicherem
Ton, ohne aber der Wabrheit etwas zu vergeben und ohne in
der Sache selbst eine andere Stellung einzunehmen. Das sieht
man aus dem Brief Calvins an Andrei, denn dieser hatte, die
friheren Beziehungen festhaltend, dem Calvin jene Schrift

1) Etwas erregter Westphal in der just. d:fensio adrersus imsignia men-
dacia J. A. Lasco 54. 1557 : ..Er (Lasco) widerspricht der Lehre der Anhanger
der Augshurgischen Confession und will doch uns aberreden, dass der Artikel
vom Abendmahl far Zwingli spricht. Welcher Tausendkinstler wagt so die
Sinne zu tauschen! Die Obrigkeiten wie die Theologen haben erklart, dass
das Dogma der Sacramentirer mit dieser Confession nicht stimmt; auf den
Reichstagen haben die Anhanger der A. C. sich immer von den Sacramenti-
rern getrennt; die Haresie der Sacramentirer ist nicht nur in Predigten, son-
dern auch durch obrigkeitliche Verordnungen unterdrackt, was braucht es
des Beweises mehr? Aber der Ligner sagt, wie der Haretiker gewdhnlich,
er nehme, wenn auch nicht die Worte, doch den Sinn an. Ja wenn zur Ein-
tracht nichts gehorte als der Zusammenklang der Worte, da wirden sich
Arianer und Katholiken leicht vereinigen. Aber die Erfahrung lebrt, was
dabei herauskommt.*

2) Jakob Andred gab 1557 heraus: . eine einfiltige und kurze Anweisung
vom heil. Abendmahl, wie die Einfaltigen sich bei dem langwierigen Streit
vom Abendmahl verhalten sollten.“ Ibr ging eine Vorrede von Brenz voraus,
in der er ausdriicklich sagt, dass er dem Andrea die Herausgabe dieser Schrift
angerathen habe,



Der Streit Westphals. 185

zugeschickt; und an dem an Bartolomdus Hagen bei Niir-
tingen. *)

An den Streit Westphals mit Calvin reihen sich die Abend-
mahls-Streitigkeiten in Bremen, in der Pfalz und in Kursachsen
an, also Streitigkeiten in der lutherischen Kirche selbst.

Man hat ganz Recht mit der Behauptung, dass Westphal der
intellectuelle Anstifter derselben war, man wird ihm aber, wenn
man ihn einmal als den Vertreter der lutherischen Sache erkannt
hat, daraus keinen Vorwurf machen. Westphal hatte ja von
Anfang an seine Stimme nicht erhoben, um mit den Schweizern
tber die Abendmahlslehre zu streiten, sondern um dem zu weh-
ren, dass man auch in Deutschland dieselbe verbreite und die
lutherische Lehre in den Hintergrund dringe: denn er wollte
bemerkt haben, dass die Schweizer eifrig bemiiht waren, ihre
Lebre in Umlauf zu bringen, und dass es nicht an lutherischen
Theologen fehle, welche Gefallen an ihr fiinden. War dem wirk-
lich so, 80 war der Streit ein von ihm gewollter, aber auch ein
Streit, den zu fithren man lutherischer Seits die Pflicht hatte.
Also nur darauf kommt es an, ob diejenigen, welche jetzt in
Deutschland von lutherischen Theologen angefochten wurden,
wirklich der lutherischen Lehre untreu geworden waren. Es
wird sich zeigen, dass dem so war. Es wird sich aber auch
zeigen, dass diese Theologen es nicht Wort haben wollten.

Will man nun einen Stein auf die Streitenden werfen, so hat
man ihn gegen die zu richten, welche eine so unwahre Haltung
einnpahmen.

Das gilt gleich von dem ersten Streit, dem Bremer.

1) An den Ersteren schreibt er: Quantum intelligo, absque acerbitate aut
cupusdam contumelia quod oppugno defendis. Etsi autem tuam moderationem
exosculor et laudo: mihi tamen non parum dolet, plus esse in sententiis nostris
dissidii quam pulaveram. An den Anderen: miratus sum, non minus a nobis
quam ex professis hostibus quemlibet dissidere; cujus rei nullum hactenus signum
dederat. Sic ex boni viri relatu intelligo, excepta amarulentia prorsus idem doctri-
nae genus ab eo defendi,quod nobis obtendunt Saxones, nos vero
toto animo rejicere cogimur... Calvini epistolae et responsa ed. tertia
Hanoviae 1597. ep. 241 u. 242.




IL. Der Bremer Streit.

Wir richten da unser Augenmerk nur auf die Frage: lehrte
und dachte Hardenberg, denn der war der Gegenstand des Streits,
vom Abendmahl lutherisch? Zu diesem Endzweck brauchen wir
den Streit nicht durch alle seine Phasen hindurch zu verfolgen.

Gegen Albrecht Hardenberg war frith der Verdacht entstan-
den, dass er vom Ahendmahl nicht rein lutherisch lehre. Noch
in demselben Jahr, in welchem er als Prediger an die Dom-
kirche in Bremen gerufen worden war (1547), sah sich der Rath
der Stadt veranlasst, ein schriftliches Bekenntniss seiner Lehre
vom Abendmahl von ihm zu fordern, beruhigte sich aber durch
das von Hardenberg abgegebene. Spiter tauchte dieser Ver-
dacht wieder auf. Lasco hatte sich (1549) lingere Zeit bei Har-
denberg aufgehalten; man bemerkte, dass Hardenberg in seinen
Vortrigen die Haltung Luthers gegen die Schweizer tadelte;
dass er von dem Leib Christi als dem im Himmel an einem be-
stimmten Ort befindlichen predigte;!) und jetzt erinnerte man
sich auch, dass er sich friher in der Schweiz aufgehalten habe.
Warum es geraume Zeit wihrte, bis man unruhiger iber Har-
denberg und seine Lehre wurde, erklirt sich, wenn Hospinian
recht berichtet, dass Hardenberg selbst an Bucer nach Eng-
land geschrieben hatte, er predige so, ut etiam illi, qui diver-
sum sentiebant, offendi merito non potuissent. Derselbe Hospinian
erzihlt auch ganz naiv, Hardenberg sei in friiheren Jahren in
Ztirich gewesen und habe da die wahre und orthodoxe Lehre
vom Abendmahl von Bullinger besser kennen lernen.?) Es ist
also wohl méglich, dass sein College Timann ihn mit im Auge
hatte, als er seine Schrift: farrago herausgab, und dass er auof

1) Wigand, de sacramentariismo. p. 373.

2) Hospin., hist. s. 11, 296. Venerat is (H.) superioribus annis Tigurum,
ibique veram et orthodozam de coena Domini sententiam ex Bullingero melius
Pleniusque didicerat, quam deinde Bremae . . publice docere coepit, sic tamen ut
etiam alii, qui diversum sentiebant, offendi merito non potuissent, sicut ipsemet
ad Bucerum in Angliam scripsit. —



Der Bremer Streit. - & . 187

ihn zielte, wenn' er von/listigen Leuten sprach, welche mit lu-
therischen Worten unlutherisch lehrten.t)

Wie nun der Streit ausgebrochen, dartiber gehen die Nach-
richten auseinander. )

Nach den Einen?) hat Hardenberg sich durch die Schrift
Timanns getroffen gefiithlt und sich missfillig tiber sie gedussert.
Nach den Anderen hat Timann, weil Hardenberg jene Schrift
nicht gleich den andern Collegen zu unterschreiben bereit war,
ihn angegriffen. Diese Streitfrage kann fiiglich unerledigt
bleiben. Genug, der Streit loderte bald nach dem Erscheinen
dieser Schrift auf, und drehte sich zuerst um die Lehre von der
Ubiquitit des Leibes Christi. Diese nimlich hatte Timann in
seiner Schrift betont. Das war sehr nahe gelegen. Man sprach
ja damals in den Schweizerischen Kreisen viel von der Gegen-
wart Christi im Abendmahl, und behauptete doch zugleich, dass
Christi Leib im Himmel sei und -bleibe. Dem entgegen hatte
Timann ausgeftihrt, dass eine wahre Gegenwart nur da sei, wo
Gegenwart des Leibes in und unter dem Brod sei, und dass das
nur bei Annahme der Lehre der Ubiquitit des Leibes Christi
moglich sei. '

Mit dieser Lehre von der Ubiquitit des Leibes Christi hat es
bekanntlich die Bewandtniss, dass sie dem, welcher eine Gegen-
wart des Leibes Christi im Sinne Luthers lehrt, feststehen muss,
dass sie aber bis dahin noch nicht wie die Lehre vom Abendmahl
symbolisch fixirt war. Hardenberg konnte es daher eher wagen,
gegen diese Lehre sich auszusprechen, und that es auch. In Bre-
men hatte man aber wohl von Anfang an die Lehre vom Abend-
mahl als den eigentlichen Kern des Streits ins Auge gefasst, da-
her forderte der Rath der Stadt, sobald er in den Streit der Pre-
diger, der bereits auf den Kanzeln gefithrt wurde und die Ge-
meinde beunruhigte, sich einmischen zu miissen glaubte, ein
1) Timann p.150: Astuti nonnulli Sacramentarii, ut sint exira suspicio-
nem erroris, ambigue jam nunc fucatis verbis de eucharistia loguuntur. Ver-
bis quidem nobiscum fatentur, in coena vere manducari corpus Christi, vere bibi
sanguinem illius, sed suo, i. e. pravo et perverso intellectu, symbolica tantum et
spirituali manducatione, quae fide duntazat sit per verbum et non etiam ore per

panem sive cum pane. .
2) Historie des Sacramentsstreits p. 265. ’



188 Der Bremer Streit.

Bekenntniss yom Abendmahl gleich sehr von Hardenberg wie
auch vom Superintendenten !) der Stadt. :

Im Jabr 1556 hatte der Rath diese Forderung gestellt, erst
Ende des Jahres 1560 aber gelang es, von Hardenberg Bekennt-
nisse zu erlangen, die wenigstens einigermassen zeigten, was er
eigentlich vom Abendmahl halte.

Das Verfaliren Hardenbergs bis dahin muss auf jeden Unbe-
fangenen den Eindruck machen, dass er mit seiner wahren Mei-
nung 8o lange als moglich zurtickzuhalten bemiitht war, und es
war seinen Gegnern nicht zu verargen, dass sie dadurch miss-
trauisch wurden, und ihn bei den zweideutigen Erklirungen,
welche er abgab, nicht entschliipfen liessen.

Der zuerst 1556 an ihn ergangenen Forderung entsprach er
eigentlich gar nicht, wihrend die Bremer Geistlichen ein un-
zweideutig lutherisches Bekenntniss einschickten. Hardenberg
gab nur die Erklirung ab: ,bei seiner Berufung nach Bremen
sei ihm aufgetragen worden, Gottes Wort zu. lehren und sich so
viel moglich nach der Reformation des Erzbischofs und Kurftir-
sten von Colln zu richten. In dieser sei den Lehrern folgende
Vorschrift gegeben: ,sie sollten das Volk unterrichten, Christus
selbst gebe uns durch den Diener und die anbefohlenen Ge-
briuche des Abendmahls seinen wahren Leib und Blut: weil
aber dieses Geben und Empfangen des Leibes und Blutes Chri-
sti ein himmlisches Werk sei und eine Handlung des Glaubens,
80 miisse man alle fleischlichen Gedanken fahren lassen, und
mit erweckten Begierden des Herzens und der Dankbarkeit die
himmlischen Gaben empfangen.“ Auf diese Art hétte er bisher

1) Schreiben des Raths an die Theologen zu Wittenberg, worin er diese
um ein Urtheil in dem Streit bittet, d. d. 12. Dec. 1556 (in Historie des Sa-
cramentsstreits. p. 664 8q.). , Es hat auch geweldter Doctor (Hardenberg) uns
etliche positiones contra ubiquitatem corporis .. iibergeben, mit denen wir gar
nichts zu thun, uns auch derselben in keinem Wege theilhaftig machen, kon-
nen aber wohl leiden, dass von solchen hohen Sachen ohne unsere Beforde-
rung in hohen Schulen disputirt werde, dieweil es uns allein um den lieben
heiligen einfiltigen Catechismum zu thun ist, dass wir denselben rein mégen
behalten, grinden auch fiirr unsere Person die Lehre vom heil. Abendmahl
auf nichts anderes, denn auf das allmichtige Wort unsers Herrn Jesu Christi
und seine Einsetzung.*



Der Bremer Streit. 189

gelehrt, und nach dieser Vorschrift hitte er sich bei dem offent-
lichen Unterricht vom Abendmahl verhalten. Seitdem man
aber fiber diese Lehre zu streiten angefangen, hitte er wenig
davon geredet, um allem Anlass zum Zank auszuweichen.“?)

Als man dann das Ansinnen an ihn stellte, die Augsburgi-
sche Confession und die Apologie zu unterschreiben, lehnte er
auch das ab, versprach aber in seiner nachsten Predigt sich vor
der Gemeinde btindig zu erkliren. Seine Erklirung ging dahin:
,Brod und Wein, im Wort verfasst und nach dem Befehl des
Herrn gebraucht, seien der wahre Leib und das wahre Blut
Christi, aber sacramentlich: denn ob zwar die Sinne nichts als
Brod vernehmen, so empfingt doch der Glaube den wahren Leib
und das Blut Christi, die mit Brod und Wein wahrhaftig und in
der That gegeben werden.“?) Auch Planck urtheilt iber dieses
-Bekenntniss, man sehe es ihm an, dass Hardenberg sich auf
den Mittelweg zwischen Luthers und Zwinglis Meinung, den
* Calvin erfunden, gestellt habe. Natiirlich entging das auch sei-
nen Gegnern nicht und sie kamen auf ihre Forderung eines
schriftlichen Bekenntnisses zurtick.

,yDa half sich, es sind das die Worte Plancks,®) Hardenberg
durch einen anderen Kunstgriff, der beinahe einen vortheilhaf-
teren Effekt fiir ihn hervorbrachte, als er sich wahrscheinlich
selbst davon versprochen hatte.“ Er erklirte sich in der Raths-
sitzung bereit, sein Bekenntniss nicht schriftlich, sondern selbst
gedruckt auszustellen, zog die Timannsche Schrift hervor, las
daraus mehrere Stellen, Erklirungen von Luther, Melanchthon, -
‘Brenz, Musculus u. a. vor und bezeugte, dass er das alles glaube
und lehre und von jeher geglaubt und gelehrt habe. In diesen
Stellen war freilich die wahre Gegenwart des Leibes und Blutes
Christi im Abendmahl sehr bestimmt ausgesprochen, aber Har-
denberg konnte, darin lag der Kunstgriff, die wahre Gegenwart
im Sinne Calvins deuten.

Etwas spiter, denn wir verfolgen den Streit nicht durch alle
seine Windungen, verfiel er auf eine andere sehr eigenthtimliche
Weise, einer Erklirung seiner Meinung tiber das Abendmahl zu

1) Planck II, 2. p.167. 2) Planck ibid. p.170. 3) Planck ibid. p. 171.



190 Der Bremer Streit,

entgehen. Der Cursus von Predigten, welche er @ber dem
1. Corinther - Brief hielt, fahrte ihn auf das 10. Capitel; da, um
recht sicher zu gehen, lernte er eine Predigt des Musculus Gber
das Abendmahl answendig.

Noch spiter kam der Rath, nachdem ein von Wittenberg ein-
geholtes Responsum (d. d. 10. Jan. 1557) der Saeche nicht zum
Austrag verhalf, auf die Forderung an Hardenberg zurlick, er
solle die Augustana und Apologie unterschreiben. Er weigerte
sich wiederum, ging aber jetzt offener mit der Sprache heraus.
»Er konne sich, erklirte er.') mit Eid und Geltbde auf kein an-
deres Buch als auf die Bibel verbinden, er sei auch, als ihm in
Bremen das Lehramt aufgetragen worden, nicht auf die Augs-
burgiseche Confession und Apologie berufen worden. Er verhehite
auch seine Bedenken gegen beide Bekenntnisse nicht, nament-
lich erhob er ein Bedenken gegen den 10. Artikel der Augustana,
denn der lebre nahezu die Verwandlung des Brods in den Wein,
weswegen auch die Katholiken mit ihm zufrieden gewesen wi-
ren, die Apologie aber komme der Verwandlungslehre noch ni-
her. Essolle das, sagte er, nicht zur Verachtung der Augustana
gesagt sein, er nehme den 10. Artikel an, wie ihn Melanch-
thon, der Verfasser desselben, und die Schule zu Wittenberg
erklire. Schliesslich gefragt, ob er nicht die Concordia Wite-
bergensis annehme, verneinte er auch das.

So zogen sich die Verhandlungen fort bis in das Jahr 1560,
und erst aus diesem und dem folgenden Jahr stammen einige
Erklirungen Hardenbergs, welche uns niheren Einblick in seine
Lehre verstatten. :

Die erste Erklirung gab er auf Verlangen des niedersichsi-
schen Kreistags, am 17.Decbr. 1560 ab; die zweite (d.d. 5. Febr.
1561) enthielt Bemerkungen tiber das in kurze Sitze gefasste
Bekenntniss der Bremer Geistlichen (vom 20. Decbr.); die dritte
Erklirung (d. d.7.Febr. 1561) war eine Antwort auf die von dem
1561 in Braunschweig zusammengetretenen Kreistag ihm vor-

gelegten 5 Fragen.?)

1) Planck ibid. p. 204.
2) Die 3 Erklarungen in Wigand, de sacramentartismo p. 380 8q.



Der Bremer Streit. 191

Es ist, allerdings nicht ganz leicht, den eigentlichen Sinn
dieser Erklirungen herauszufinden, und man hat Grund anzu-
nehmen, dass Hardenberg sich mit Absicht zurtickhaltend ge-
fussert hat.

Er ging von der Behauptung aus, dass der Gegenstand des
Streites mit der Lehre vom Abendmahl eigentlich gar nichts zu
schaffen gehabt habe, nur um die Ubiquitit habe es sich gehan-
delt, da hitten seine Gegner eine Lehre aufgestellt, die er habe
bestreiten miissen, die Lehre vom Abendmahl hitten sie ohne
Grund mit hereingezogen. Nur ungern und zurtickhaltend &ussert
er sich daher tiber die letztere Lehre.”)

Zweierlei ergibt sich aber doch deutlich. Einmal, dass seine
Lehre nicht die Luthers ist. Dann, dass, was er lehrt, mit dem
consensus Tigurinus vereinbar ist.

Das Erstere erhellt schon daraus, dass er von dem Leibe
Christi behauptet, er sei an einem bestimmten Ort.2) Damit ist
die Moglichkeit einer Gegenwart des Leibes Christi im Abend-
mahl im Sinne Luthers ausgeschlossen. Sagt dann auch Har-
denberg noch 8o oft, corpus Christi in coena praesens esse et ex-
hiberi, so kann er das nicht im Sinne Luthers meinen, und meint
es auch nicht. In welchem Sinne er es meint, deutet er aber we-
nigstens an. ,Wie die Sonne, sagt er, am Firmament ist und
bleibt und doch mit jhren Strahlen und ibrem Licht der Erde
gegenwirtig ist, so verhilt es sich auch mit dem Leibe Christi.“
Das ist von Anfang an von seinen Gegnern in dem Sinne gedeu-
tet worden, in dem Calvin von einer Gegenwart des Leibes

1) In der zweiten Erklarung: ,In hunc modum respondeo :
1. A me controversiam de coena D. non excitatam esse.
2. Sed tantum falsamn doctrinam de ubiquitate corporis Christi, quae a
concionatoribus Bremensium in publicis concionibus quotidie docebatur
.. reprehensam et taxatam esse.
3. Et quamvis, spero, fideliter monuerim, hanc disputationem gquomodo
Christus sit ubique, a coena D. alienam esse, nec huc referri debere.
4. Nihilominus tamen hac fideli admonitione posthabita concionatores
Bremensium senatui confessionem suam de coena D. exhibuerunt etc.
2) Summaria doctrina: Christi corpus coeli aliqguo loco circumscriptum
esse S. Augustinus et alii multi patres scribunt et eam existimo veram ecclesiae
doctrinam.



192 Der Bremer Streit.

Christi sprach, in,dem-Sinne einer Wirkung, welche von dem
im Himmel befindlichen Leib Christi ausgehe.') Und in der That,
nur in diesem Sinne kann Hardenberg von einer Gegenwart des
Leibes Christi im Abendmahl sprechen. Sagt er dann auch:
ore sumifur und spricht er sogar von einer sacramentalis unio in-
ter symbolu el res sacramenti, 8o verschwindet der Schein, als
wenn cr das im Sinne Luthers sagte, sofort dadurch, dass er auch
darauf das Gleichniss von der Sonne anwendet.?)

['nd 80 war es doch auch nur eine tiuschende Rede, wenn
er in der dritten Erklirung von den indignis sagte , sie empfingen
den Leib Christi.*) Durch die ihm vorgelegten Fragen war er

1) Er drickt sicht freilich sehr vorsichtig aus: Summaria doctrina. V.
Et quamquam sciam simdlitudines parum aut nihil probare neque ego ex eis quic-
quam temere asserere velim, tamen fateor, mihi in hac declaranda materia non
displicere, quod mulli reteres et neoterici introducunt, quemadmodum sol uno in
orbe coeli vizibilis etiamnum circumscriptus, radiis ipse suis et vivifica luce, vere
et essentialiter totus ubilibet orbis et terrae praesens est et exhibetur.

2) So Chemniz in seiner anatome propositionum A. H. 1561. (der besten
unter den gegen H. geschriebenen Schriften). Status controversiae: an in coena
D. .. cum pane visibili praesens adsit, exhibeatur et accipiatur ipsa substan-
tia corporis Christi, quae pro nobis tradita est. An vero substantia corporis
Christi pro nobis traditi ita sit in uno certo loco coeli circumscripta, ut substan-
tia inquam corporiz Christi realiter in coena D. non possit adesse. Adsit actam
tantum vigor 3. efficacia corporis absentis, cujus scilicet substantia a coena, quae
in terra celebratur , tam procul remota sit, quam distat coelum a terra?

3) Summaria doctrina X. Et hanc corporis Christi in coena exhibitio-
nem ¢l veram praesentiam, christianus homo, verbis Domini credens, non minus
certo agnoscit et habet, quam oculi vident et habent solem pr tem, quum et
sensibus haec vera praesentia quodammodo per externa ipsa symbola objicitur et
ore sumitur (suo modo) propter admirabilem illam sacramentalem unionem
inter symbola et Tes sacramenti.

Chemniz erinnert an dieser Stelle an den catechismus Anglicus, wo es
heisst: quod ad corpoream Christi his in terris praesentiam attinet, sic Christi
corpus praesens est nostrae fidei, ut sol cum cernitur praesens est oculo, cujus
corpus etsi corporaliter oculum non contingat, atque his in terris praesens
praesenti non adsit, tamen corpus solis praesens est visui, eliam exstante
intercalli distantia. Sic Christi corpus, quod in gloriosa ejus ascensione nobis
sublatum est, quodque reliquit mundum et ad patrem abiit, ore nostro abe.!, etiam
cum sacrosanctum corporis et sanguinis ejus sacramentum ore nostro accipimus,
fides tamen nostra versatur in coelis ac intuetur s‘olfm illum justitiae ac praesens




Der Bremer Streit. 193

nédmlich gedringt, sich ber diesen Punkt auszusprechen, was
er in der ersten Erklirung vermieden hatte. )

Hardenberg scheut da allerdings nicht dieAusdrticke: panis est
verum corpus Christi, und: indigni accipiunt corpus Christi. Aber
zum ersteren Ausdruck figt er hinzu: non tamen simpliciter, sed in
mysterio; zum anderen: sacramento tenus,ohne aber itber den Sinn
dieser Worte sich niher zu erkliren. Hat er das etwa absichtlich
unterlassen? So dunkel er aber auch an dieser einen Stelle redet,
eine andere Stelle verrith doch deutlich, dass er nicht im Sinne
Luthers von einem Genuss der Unwiirdigen lehrt. Die letzte
Frage nemlich, ob er annehme, dass der Leib Christi nicht nur
im Glauben von den Frommen, sondern zugleich mit dem Munde
von den guten und bisen Christen empfangen werde, beant-
wortet er, ganz wie man Schweizerischer Seits zu thun pflegte,
dahin, dass er zwischen manducatio sacramentalis und manduca-
tio realis vel spiritualis unterscheide; die erstere geschehe durch
den Mund, die andere durch den Glauben. Im einen Fall em-
pfingt man das Sacrament, im anderen Fall die res sacramenti.
Da nun die res sacramenti nichts anderes ist und sein kann als
der Leib Christi, so folgt daraus, dass nach Hardenberg die Un-
witrdigen eben nicht den Leib Christi zu essen bekommen. Sagt
er aber von diesen, dass ihnen nur eine sacramentalis manduca-
tio zu Theil werde, und dass sie, wenn sie auch unter dem sicht-
baren Sacrament den Leib Christi empfangen, doch nicht mit
dem himmlischen Brod vereinigt werden, wie kann dieser Em-
pfang des Lejbes Christi anders verstanden werden als so: sie
empfangen das Brod, das, weil es Symbol des Leibes Christi ist,
per metonymiam Leib Christi genannt werden kann??)

praesenti in coelis haud aliter illi adest, ac visus adest corport solis in coelis aut
sol in terris visui, —

1) Summaria doctrina. X1. Cum Christus sacrosanctam hanc coenam
discipulis suis in se credentibus instituerit .. manducationem impii, cum nihil
aedificet . . praestiterit coram plebe silentio tegere, quam sancta et margaritas
canibus et porcis projicere, sancta, sanctis clamat vetus ecclesia, aliud est de
indignis 1 Cor. 11. _

2) Aliam esse manducationem sacramentalem , quae ore fit, aliam realem,
vel spiritualem quae certe per fidem fit. In altera sacramentum, in altera res

13



194 Der Pfilzer Streit.

Wir sehen also, die Erklirungen Hardenbergs laufen alle auf
die Schweizerische' Lebre hinaus und stehen im Widerspruch
mit der Lehre Luthers. Seine Gegner hatten also nicht Unrecht,
wenn sie ihn als unlutherischen Theologen bezeichneten. Dass
er das selbst nicht offen bekannte, konnte ihm mit Recht ver-
argt werden.

In Bremen ist freilich nichts weiter erreicht worden, als die
Entfernung Hardenbergs, und nicht ein Sieg des Lutherthums
iber den Cryptocalvinismus. Dieser weitere Verlauf der Dinge
hat aber fir uns kein Interesse mehr.

Wir schreiten weiter:

II1. zu dem Pfilzer Streit.

L]

Dieser nahm die tible Wendung, dass ein grosses Land fitr
die lutherische Kirche verloren ging und zur reformirten Con-
fession Ubergefithrt wurde.

So wenigstens sind die Vorginge in der Pfalz bis an die
neuere Zeit heran allseitig aufgefasst worden.

Zu diesem Abfall kam es in folgender Weise:

Im Jahr 1558 war Tilemann Heshus von dem Kurfiirsten
Otto Heinrich von der Pfalz als Professor der Theologie, als
Pastor an der Kirche zum heiligen Geist, als Generalsuperinten-
dent und Prisident des Kirchenraths nach Heidelberg berufen
worden. Auf diesen Mann wird die Katastrophe in der Pfalz
zurlickgefihrt. Heppe nennt ihn!) ,einen der widerwértigsten
lutherischen Theologen seiner Zeit, von dessen zahlreichen
Bannfliichen und Amtsentsetzungen, die er erfahren hatte, man
aller Orten zu erzdhlen wusste.“ Allerdings war er vor seinem
Amtsantritt in Heidelberg zweimal seines Amtes entsetzt worden.
Aber was waren die Ursachen davon?

sacramenti. Sola sacramentalis tantum malorum est, quia, etsi sub visibili sa-
cramento corpus Christi accipiunt: tamen quia non vere credunt, pans coelesti
coadunirt non possunt, ut pii. Wigand p. 386, —

1) Geschichte des deutschen Protestantismus II, 306.



Der Pfalzer Streit. 105

In Goslar; wo er als 26jdhriger Mann auf Empfehlung Me-
lanchthons Superintendent geworden war, ward er entlassen,
weil er kirchliche Zucht handhaben wollte. War die aber nicht
angezeigt in einer Stadt, in welcher der Sohn des ersten Biirger-
meisters seine Gattin verstossen und vom Vater ungestraft den
ihn tadelnden Oheim bei einem Gastmahl durchbohrt hatte; und -
in welcher der zweite Biirgermeister Kircheneinkiinfte zuriick-
hielt??) In Rostock (er war nach kurzem Aufenthalt in Magde-
burg, wo er mit in die Arbeit an den Magdeburger Centurien
einzutreten gedachte, in Mitte des Jahres 1556 dahin als Profes-
sor der Theologie und Pastor zu St. Jakobi berufen worden)
war er entlassen worden, weil er, wie Leukfeld erzihlt, ,sich
bald einige Feindschaft auf den Hals geladen hatte, sintemal er
eiferte tiber die Feier des Sonntags, und nicht zugeben wollte,
dass an demselben Tage Hochzeiten oder andere Wirthschaften
gehalten wiirden, weil der offentliche Gottesdienst versdumt, und
sonst viel Boses dabei veriibt werde, daher er 6ffentlich abkiin-
digte, dass er Sonntags Niemanden mehr kopuliren werde;“
dann, weil er den Rathsherrn Brummer in den Bann gethan, der
das Predigtamt gelistert, und Heshusen mit seinen Freunden
eine pharisiische Sekte genannt hatte.?)

Seinem Ruf konnen die Amtsentsetzungen, die er erfahren,
damals noch nicht geschadet haben, denn Melanchthon hitte
ihn jetzt gern als Pastor an der Wittenberger Schlosskirche ge-
habt und Chytraeus,®) sein Rostocker College, empfahl ihn
dem Superintendenten Marbach in Strassburg. Er wurde von
diesem, der die Pfilzer Kirche geordnet hatte, fir Heidelberg
vorgeschlagen und der Kurfiirst berief ihn, nachdem auch Me-
lanchthon ihm ein giinstiges Zeugniss ausgestellt hatte. Heshus
hatte damals zwischen diesem Ruf und einem von dem Konig
von Diénemark an ihn ergangenen zu wihlen. Er zog den er-
steren vor.

1) Tilemann Heshusius von C. H. Wilkens. Leipzig 1860. p. 28.

2) Beides bei C. von Helmolt, T. Heshus und seine sieben Exile. Leip-
zig 1859. .p. 28 u. 32.

3) Chytraeus nennt ihn in dem Brief an Marbach der Universitit orma-
mentum et praesidium. Helmolt p. 37.

13*



196 Der Pfilzer Streit.

Gleich ans der ersten Zeit seines Aufenthaltes in Heidelberg
werden dann freilich Dinge erzihlt. welche einen Sehatten auf
seinen Charakter zu werfen geeignet sind. Es fragt sieh aber,
ob die, welche davon erzihlen, seine Handlungsweise anch
richtig deuteten.

Es wird erzihlt, der Kurfirst Otto Heinrich habe beabsich-
tigt, noch bei seinen Lebzeiten sich als dem Letzten seines Ge-
schlechts e¢in Monument in der heil. Geistkirehe setzen zu lassen,
die Geistlichkeit aber habe, weil an demselben heidnische Em-
bleme angebracht waren, gegen die Aufstellung desselben in
der Kirche Einsprache gethan, nur Heshus, den der Kurfiirst
um seinen Rath befragt, habe nichts Anstissiges daran gefun-
den: denn das sei eine bei Firsten und Kénigen hergebrachte
Sitte. Die Berichterstatter deuteten das dem Heshus als eine
Schmeichelei gegen den Firsten, schon Hausser') aber hilt es
fur maglich, dass Heshus in der Verdammung des Monuments
Bildersttirmerei der Reformirten gewittert habe.

Es wird weiter erzihlt, er habe sich eine ibermassige Auto-
‘ritit angemasst, sich Generalissimum aller Superintendenten der
Pfalz genannt, er habe die Candidaten allein examinirt, er habe
im Ebegericht des Kurfiirsten Stuhl, der bisher immer fir diesen
leer gestanden, eingenommen.

Es wird endlich erzihlt, er habe viele Dinge in der Pfalz
ahgeschafft, die vor ihm eingeftihrt waren. Bisher hitten bei
der Communion die Communicanten das Brod aus der Hand des
Priesters genommen, wie das Sitte der Reformirten war, Hes-
hus habe es untersagt. Bisher habe man die Psalmen Davids
aus dem Bremer Gesangbuch gesungen, Heshus habe dieses
Gesangbuch abgeschafft und angeordnet, dass keine anderen
Lieder, als die Luthers gesungen wiirden. Auch die Zeit der
Communion habe er verindert, die Hostien habe er sorgfiltig
zihlen und den tibriggebliebenen Wein nicht wieder in die Kanne
giessen lassen. Waren beim Abendmahl die Hostien ausgegan-
gen, und mussten noch mehrere consecrirt werden, so mussten
die Schiler auf dem Chor von neuem zu singen anfangen, bei

1) L. Hausser, Geschichte der rheinischen Pfalz II, 10.



Der Pfillzer Streit. 197

den Worten der Einsetzung habe er sich mit dem Gesicht zu
dem Altar gekehrt, den Catechismus von Brenz habe er abge-
schafft und den von Luther eingefiihrt.!) .

Wenn Heshus durch diese Verianderungen Missstimmung
erregte, so begreift sich das leicht. Leicht ist es dann aber auch
mdglich, dass unter dem Eindruck dieser Missstimmung die tibri-
ge Handlungsweise Heshusens falsch gedeutet wurde?), und leicht
mdglich, dass, was zuvor erzihlt wurde von den Titeln, die er
sich gegeben w. 8. w., eine bessere Auslegung zuldsst, obwohl
es auch fir die Sache wenig austrigt, wenn man annimmt, dass
er ein sehr starkes Bewusstsein von seiner kirchlichen Wiirde
gehabt habe.

Die Missstimmung gegen Heshus erklirt sich, sein Verfah-
ren aber auch. Heshus wird sofort inne geworden sein, dass er
gich in einem Land und einer Umgebung befinde, in welchem
dem lutherischen Bekenntniss nicht genug Rechnung getragen
werde. Es sah zu der Zeit, als Heshus in das Land kam, in
der That ziemlich bunt darin aus. Das hitte ihm schon Me-
lanchthon sagen konnen, denn der Husserte sich schon 1557 in
diesem Sinne,?) zunichst tiber Heidelberg, es galt aber wohl
auch von dem Lande. Im Kirchenrath, dem geistlichen Mini-
sterium, sassen neben Heshus der Hofprediger Diller, der sich
bald als schwankend erwies, und die dem reformirten Bekennt-
niss zugethanen Rithe Thomas Erast, der geistig sehr bedeu-
tende und auf die Kurfiirsten grossen Einfluss tibende Mediciner,
Christoph Ehem und Michael Beuther. An der Universitit wa-
ren eifrige Calvinisten der Theologe Boquin und der Jurist

1) Salig III, 443.

2) Geh#issig ist doch die Aeusserung von Erast @iber ihn: ,der Mensch
ist eine grosse Figur, mit langem dichtem Bart, der, wenn er den Kopf schiit-
telt, wunderliche Bewegungen macht ; er trigt seidenes Fusswerk und einen
kleinen Hut tiber dem grossen, um auch durch den Anzug sich als Rabbi iiber
alle Rabbi zu zeigen“ Wilkens p. 45.

3) In einem Brief d. d. 5. April 1557 an Mordeisen. C. R. IX, 127. Scio
Heidelbergae magnam esse voluntatym dissimilitudinem et diversarum nationum
homines, Belgas, Gallios et alios. Est et opinionum diversitas. Etsi igitur pa-
tria est, et scio ibi quosdam viros doctos et candidos esse, quorum mihi consue-
tudo suavis est, tamen migrationem non appeto.



198 Der Pfilzer Streit.

Balduin.') , Am Hof waren nur die beiden, der Hofrichter Eras-
mus von Venningen und der Kanzler von Minkwitz, eifrige Lu-
theraner, die Grafen von Erbach mehr Melanchthonianisch.?)
Es gab also Lutheraner. Melanchthonianer und Zwinglianer,
von denen die letzteren sich freilich nieht offen zu erken-
nen gaben.

Dieser bunte Zustand erklart sich leicht.

Der Kurfirst Otto Heinrich hatte sich freilich an die Augs-
burgische Confession angeschlossen und hatte von gut lutheri-
schen Theologen. von Heinrich Stolo und dem Strassburger
Theologen J. Marbach, eine Kirchenordnung entwerfen lassen,
welche am 4. April 1556 publicirt worden war. Aber seit lange
stand die Pfalz in Beziehung zur Schweiz und zu Strassburg, und
blieb von Zwinglischem Einfluss nicht unberfihrt. Vor allem
aber stand Melanchthon im Land in hohem Ansehen. Schon als
Friedrich II. die Einfahrung der Reformation vorzubereiten be-
gonnen, hatte er sich ein Gutachten von Melanchthon eingeholt,
Melanchthon blieb auch mit dessen Nachfolger in steter brief-
licher Verbindung, und wurde bei allen wichtigen Angelegen-
heiten um Rath gefragt: er nahm auch an dem Land, als seinem
engeren Vaterland, stets besonders regen Antheil. Dass durch
ihn Minner seiner Richtung nach der Pfalz kamen, ist also
nattirlich. Nun ist es freilich falsch, wenn man sich den Me-
lanchthon in einem ausgesprochenen Gegensatz gegen Luther
denkt, und noch falscher, wenn man von einer Melanchthonischen
Basis spricht, auf welcher das gesammte Kirchenwesen der Pfals
sei organisirt gewesen, in dem Sinne, dass das Lutherthum da-
durch wire ausgeschlossen gewesen.®) Allein das ist freilich rich-
tig, dass Melanchthon Luthers Lehre vom Abendmahl nicht in
allen Stticken theilte , und so wird es sich bei den Schiilern von
ihm, die sich im Lande befanden, auch verhalten haben. Ver-

1) Kluckhohn, Wie ist Kurfiirst Friedrich III. von der Pfalz Calvinist
geworden? 1866 p. 18.

2) Hausser 11, 8. Nach Kluckhohn mahm Georg von Erbach eine ver
mittelnde Stellung ein, war aber der Graf Valentin zu Erbach mehr oder
wenig der zwinglischen Richtung zugeﬂmn

3) Gegen Heppe I, 305. .




Der Pfilzer Streit. 190

gegenwirtigt man sichnun; dass in der Zeit des Interims die
Abendmahlsfrage in den Hintergrund getreten war, dass durch
den consensus Tigurinus die Schweizer Lehre vom Abendmahl
einen Ausdruck gefunden hatte, welcher die Harte der Zwingli-
schen Auffassung vermied, so begreift man es leicht, dass die
Melanchthonianer einen Zug zu diesem consensus empfanden,
und sich lieber auf dessen Seite als auf die Luthers stellten, so
weit es ohne Gefahr geschehen konnte. Einen gewissen Gegen-
satz gegen das Lutherthum reprasentirten diese Melanchthonia-
ner also doch.

Auch auf die Stellung der Ftrsten dieses Landes war dieser
Zustand der Dinge von Einfluss. Weil die Reformation in die
Zeit fallt, in welcher die Abendmahlslehre in den Hintergrund
getreten war und viele der Meinung waren, der Gegensatz zwi-
schen der Schweiz und dem lutherischen Deutschland sei aus-
geglichen, so wird auch der Kurftirst Otto Heinrich von diesem
Gegensatz wenig Kenntniss gehabt haben, und l4sst es sich er-
kldren, dass er arglos Minner heranzog, welche nichts weniger
als gut lutherisch waren, oder dass er solche, welche er von sei-
nem Vorginger iberkommen hatte, wie den Ehem und Erast, in
sein Vertrauen zog.!) Darum hat er auch die Warnung, welche
ihm Brenz bei Gelegenheit der Reorganisation der Universitit
gegeben hatte, er mige sich vor Mértyrern, Miusen und Ratzen
htiten, womit er den Peter Martyr und den Wolfgang Musculus
meinte,?) nicht beachtet oder vielleicht gar nicht verstanden,
denn er versuchte gerade diese beiden nach Heidelberg zu zie-
hen, und nahm um dieselbe Zeit das Anerbieten des Boquin, vor-
erst als professor extraordinarius zu dienen, an: denn als eine
Hinneigung zu dieser Richtung kann es dem Kurftirsten nicht
gedeutet werden, sonst hitte er trotz der Empfehlung Melanch-
thons nicht das Jahr darauf den Heshus berufen, da er dessen
Beziehungen zu Magdeburg doch gewiss kannte.

Bei dieser Lage der Dinge, welche Heshus auf den ersten
Blick erkannt haben wird, erkliren sich die Verinderungen,

1) Kluckhohn ibid. p. 18.
2) Struve, Pfiilzische Kirchenhistorie p. 53.



200 Der Pfalzer Streit.

welche er vornahm, und die Einrichtungen, welche er traf. Der
Sinn desselben war der, der Pfilzer Kirche den bestimmten
Charakter der lutherischen Kirche aufzudriicken. Darin war
Heshus in seinem guten Recht: denn der Kurfiirst Otto Hein-
rich hatte sich an die Augustana angeschlossen und sein Land
auf Grund derselben reformiren lassen, die Pfilzer Kirche war
also eine lutherische: denn dass der Kurfiirst, wie Alting schon
behauptet,!) die Verfasser seiner Kirchenordnung angewiesen
habe, diese nach der von Melanchthon geinderten Augsburgischen
Confession einzurichten, widerlegt sich schon dadurch, dass gut
lutherische Theologen, unter denen Marbach oben anstand, diese
Kirchenordnung abfassten. Diese hitten sich gewiss nicht dazu
verstanden, der Augustana eine Deutung zu geben, welche ge-
gen Luther gerichtet war. War dann auch in dieser Kirchen-
ordnung die Lehre vom Abendmahl mit den Worten der confessio
variata ausgedrtckt, so geschah das, wie es damals wohl ge-
schehen konnte, unbefangen und nicht in gegensitzlichem Sinn
gegen die Fassung der Lehre in der conf. invariata.?)

Je bilder nun Heshus inne geworden sein mag, wie nicht
Wenige in der Pfalz zweideutig zur Augustana und also zu dem
Bekenntniss der lutherischen Kirche standen, desto niher lag
es ihm, dem lutherischen Bekenntniss einen recht bestimmten
Ausdruck zu geben und die kirchlichen Sitten, welche etwa aus

1) Hist. eccl. Palatina p. 161.

2) Noch weniger kann man also (mit Ebrard II, 579) sagen, dass die in
dem christlichen Unterricht, welcher der Kirchenordnung sich anschliesst,
auf die Frage: was wird im Abendmahl ausgetheilt und empfangen? gege-
bene Antwort: ,wahrer Leib und Blut des Herrn Jesu Christi. Denn der Herr
Jesus Christus hat diese Niessung eingesetzt, dass Er bezeugt, dass Er wahr-
haftiglich und wesentlich bei uns und in uns sein will und will in den Bekehr-
ten wohnen, ihnen seine Giiter mittheilen und in ihnen kriftig sein, wie er
spricht Joh. 15“ eine officielle Interpretation der Augsb. Confession in Me-
lanchthonischem Sinne sei. — Es méchte wohl auch zu beachten sein, dass in
der Kirchenordnung, welche das Jahr darauf (1557) der Pfalzgraf Wolfgang
von Zweibriicken nach dem Exempel des Kurfiirsten gab, und die in vielen
Punkten wortlich mit der des Kurfiirsten iibereinstimmte, ausdrticklich die
Confession bezeichnet ist, welche 1530 dem Kaiser tibergeben worden.
Struve p. 56.



Der Pfilzer Streit. 201

der Strassburger (von Capito und Bucer aufgesetzten) Kirchen-
ordnung, die man ja mit zu Grund gelegt hatte,') unbefangen
beibehalten worden waren, durch bestimmter lutherische zu er-
setzen. Es fehlt auch sonst nicht an Anzeichen, aus denen hervor-
geht, dass Heshus den Zustand der Dinge genau kannte, und
entschlossen war, die unlutherischen Elemente zu verdriingen.
Dass er mit Weisheit und Massigung verfahren ist, wird man
freilich nicht sagen kénnen,2) und wenn auch nur ein Theil von
dem, was Klebitz ihm alsbald vorwarf, wahr ist, 8o hat er Uni-
versitdt und Geistlichkeit durch hochfahrendes Benehmen ge-
reizt. Darum war er auch kaum in Heidelberg, so entstanden
Reibungen. Mitten in die Verdnderungen hinein, die er mit den
kirchlichen Sitten vornahm, fillt eine solche, zu welcher ein
Schullehrer, Bernhard Herxhamer aus Odikoven (Edenkoben?),
den man wegen Hinneigung zu Schwenkfeld zur Verantwortung
gezogen hatte, den Anlass gab. Heshus erstattete dartiber ei-
nen Bericht an den Kurfiirsten, den Klebitz zu unterschreiben
sich weigerte, weil Heshus darin den Zwingli und Schwenkfeld
in Eine Klasse gesetzt und dem Herxhamer einen Vorwurf dar-
aus gemacht hatte, dass er den Genuss des Leibes und Blutes
von Seite der Unwiirdigen im Abendmahl geldugnet hatte. Kle-
bitz liess es aber auch nicht bei der Weigerung der Unterschrift
bewenden, sondern nahm von diesem Vorgang Anlass, ein Pri-
vatschreiben an Heshus zu richten, in welchem er nicht nur
tiber dessen Bericht sich tadelnd ausliess, sondern ihm auch
dariiber Vorwiirfe machte, dass er die sdchsischen Theologen
vorziehe, nur diese fir gute Lutheraner halte, und den Kur-
fursten verleite, wohlverdiente Pfilzer Theologen zurtickzu-
setzen.

Es war nahe daran, dass der Streit zwischen Heshus und
Klebitz jetzt schon ausgebrochen wire, dennKlebitz hatte in dem
Schreiben seine calvinische Gesinnung schon deutlich genug an

1) Struve p. 4.

2) Sulcer in Fechtii epistolis theologicis IV. ep. XXXVI: optandum es-
set, ut Heshusii zelus intempestivus spiritu mansuetudinis temperaretur et ma-
gis accommodarentur, quae habet vir ille, illustria dona ad ecclesiae aedificatio-
nem. (Struve p. 77.)



202 Der Pfilzer Streit.

den Tag gelegt!) und es war bereits dahin gekommen, dass der
Kurfirst von beiden Theilen die Vorlage einer Confession be-
gehrte, da starb der Kurftrst (am 12. Februar 1559). Wiah-
rend nun sein Nachfolger, Friedrich IIL, noch mit sich zu Rath
ging, ob er die eingelaufenen Confessionen auswirtigen Theo-
logen zur Untersuchung schicken, oder gar vor eine Synode
bringen solle, fuhr Heshus in seinen Neuerungen fort, musste
aber bald inne werden, dass er an dem neuen Kurfiirsten emen
geringeren Riickhalt habe

Ein aus Gréningen gebtrtiger Theologe, Stephan Sylvius,
hatte sich im Mirz 1559 in Heidelberg um den theologischen
Doctorgrad gemeldet, Heshus aber, der damals Dekan der
Fakultit war, und dem seine Lehre verdichtig schien, hatte
ihn erst abgewiesen, dann verlangt, dass er tiber Satze, welche
er selbst aufstellen wollte, disputiren solle. Seiner nahm sich
aber der damalige Rektor, Erast, an, weil diese Zumuthung
wider die Gesetze der Universitit sei, und erwirkte von der Re-
gierung die Erlaubniss, den Sylvius promoviren zu dfirfen.
Weil aber Heshus dartiber erbittert, auf der Kanzel und vom
Katheder herab alle die, welche an dem Doctorschmauss theil-
genommen, schmihte, schloss ihn der Kurfirst vom Senat aus,
bis er diesem Genugthuung geleistet haben wtrde.?)

Man sieht aus diesen Vorgingen schon, dass sich eine Op-
position wider Heshus gebildet hatte. Man wusste, worauf

1) Wir besitzen das Schreiben des Klebitz méines Wissens nicht. Er
selbst aber driickt in der spéter geschriebenen Schrift: rictoria veritatis ac
ruina papatus Sazonici etc. Friburg 1561 die Vorwirfe in folgender Weise
aus: cum Sazxonicum tuum papatum stabilire studeres, magistros Saxonicos ma-
gnis pecuniis ab electore vocart voluisti, ac viros doctissimos Palatinae regionis
incolas, bene de ecclesia meritos et adhuc in dies bene merentes, tanquam indo-
ctos neglexisti. Magistri Sazonici aliis praelati sunt, quia illi erant primo-
geniti. Reliqui omnes, tanquam gregarii milites vel Sacramentarii sunt praete-
riti. Quare? quia non erant de primdgenitura. Magistri vero Wittebergenses,
magnis hisce titulis cancellariae fuerunt commodati: ecce, hic est sincerus,
damnat Calvinum , novit locos communes Philippi, examen didicit ad unguem.
Huic numerate pecunias., Geld her ...

2) Der Bericht des Erast aber diese Vorginge in einem Brief an Har-
denberg bei Struve p. 78.



Der Pfilzer Streit. 203

Heshus sein'Absehencgeriehtet/hatte, und man war entschlossen,
dem entgegenzutreten. Das war ausgesprochen das Motiv bei
Klebitz, als er eine Abwesenheit von Heshus beniitzte, um als
Baccalaureus der Theologie in Heidelberg aufgenommen zu wer-
den. Er bekannte es ausdriicklich, dass er nach dieser Wirde
begehrt habe, um fiir seinen Kampf gegen Heshus einen Rick-
halt an der Universitiit zu haben.') Dass ihn aber die Fakultat
gerade in Abwesenheit des Heshus promovirte, deutet doch auch
darauf hin, dass Klebitz richtig rechnete. wenn er sich von der
Fakultit einen Rtickhalt versprach.

Heshus nahm also nur den hingeworfenen Handschuh auf,
als er nach seiner Rtickkehr die Thesen des Klebitz anfocht und
ihn als Calvinisten bezeichnete und behandelte, denn diese The-
sen tragen das unverkennbare Geprige des Calvinismus. Klebitz
wollte, dass die Einsetzungsworte tropisch ausgelegt wiirden.
Er unterschied im Abendmahl ein irdisch und ein himmlisch
Ding, als das erstere bezeichnete er Brod und Wein, als das
andere die Mittheilung des Leibes und Blutes Christi. Das er-
stere, sagte er, werde mit dem leiblichen Mund, das andere mit
dem Mund der Seele d. i. dem Glauben genommen; die Worte
des Herrn ,,der fir Euch gebrochen“ dirften von den vorange-
henden Worten ,das ist mein Leib* nicht in der Art getrennt
werden, dass die letzteren sich auf die res sacramenti, die er-
steren nur auf die Wirkung bezdgen: wo also Mittheilung des
Leibes sei, da habe diese immer auch die Wirkung lebendig zu
machen. %)

1) Klebitz: Gradum kunc petii non propter honorem sed quinque hisce de
causis: 1. ut ederem confessionem meae fidei, quia publice haereseos macula
mihi fuit aspersa. 2. ut magis incorporarer academiae. 3. ut academiae magis
unitus plus ab ea defensionis contra tuam tyrannidem haberem. 4. ut esset mihi
exercitium legendi. J. ut contra te munitus essem sigillo facultatis tuae.

s 2) Ebrard findet darin die calvinisch-melanchthonische Lehre. Dass
auch die Melanchthonianer sich diese Fassung aneignen konnten, soll nicht
"bestritten werden, aber so précisirt hatten die Melanchthonianer diese Lehre
nicht, wohl aber war sie von der Zeit des consensus Tigurinus an so pricisirt
worden. Warum will man in Abrede stellen, was die alten reformirten Ge-
schichtschreiber kein Hehl hatten, wie Hospinian, der ausdricklich von Kle-
bitz sagt (p. 260), er habe Zwinglis und Calvins Meinung vertheidigt. So er-



204 Der Pfilzer Streit.

Diese Thesen hatten schon vor Heshusens Ankunft viel Wi-
derspruch erfahren und schon hatte man aof den Kanzeln Hei-
delbergs angefangen, gegen Klebitz zu predigen. Nachdem Hes-
hus zurtickgekehrt war, begehrte er sofort einen Widerruf von
Klebitz, wollte auch nicht gestatten, dass derselbe Vorlesungen
an der Universitit halte, und schickte die Thesen an answirtige
Theologen. Graf Georg Erbach, den der Kurfurst wihrend sei-
ner Abwesenheit zum Statthalter gesetat hatte, suchte Ruhe zu
stiften. Beide, Heshus und Klebitz, soliten schweigen. Er liess
simmtliche Prediger zu sich kommen und ermahnte sie mit be-
weglichen Worten, Frieden zu halten. Heshus deutete ihm seine
Parteilosigkeit als Begfinstigung der Sacramentirer und that ihn
in den Bann. Es kam zu den argerlichsten Auftritten zwischen
Heshus und Klebitz. Als eines Sonntags zwei vornehme Minner
zum Abendmahlstisch gingen, forderte Heshus dem Klebitz den
Kelch ab und wollte ihn selbst reichen, und als Klebiz sich dess
weigerte, befahl er dem anderen Geistlichen, ihm den Kelch zu
entreissen. Klebitz aber hielt ihn so fest, dass dieser ihm nichts
anhaben konnte.

Arg war sonach die Verwirrung, als der Kurfirst Fried-
rich IIL zurtickkam. Er fand die Btirger und die Geistlichkeit
in Parteien gespalten, und beide Parteien hofften, ihn fiir sich
zu gewinnen. Noch hatte er in dieser Angelegenheit keinen
Spruch gethan, als Heshus, noch weiter gehend, am 6. Septem-
ber offentlich den Bann tiber Klebitz aussprach. Niemand, befahl
er, solle mit Klebitz das heilige Abendmahl austheilen, niemand
von ihm das Abendmahl sich reichen lassen, niemand seine
Predigten besuchen. Keiner solle sein Kind bei ihm tanfen las-
sen, kein Kranker von ihm sich tristen lassen, man solle ibm
die christliche Gemeinschaft versagen, die Obrigkeit ihn nicht
l4nger in seinem Amt lassen.

zdhlt auch Salig (III, 445): Klebitz habe selbst geschrieben, dass ihn ein
englischer Exulant, Johann Pedder, welchen die Zweibrickischen Theologen
fiir einen Ketzer erklirt hitten, von dem Geheimniss des Abendmahls recht
unterrichtet und ihn auf den rechten Weg gebracht habe. Wie hitte auch
Klebitz dazu kommen sollen, seine Lehre aus Melanchthon zu schopfen, da er
doch geringschitzig genug sich tiber Melanchthon &usserte? (cf. Anm. L p.202.)



Der Plalzer Streit. 205

Da schritt der Kurfiirst ein.| Er liess simmtliche Professoren
und Prediger vor sich fordern, ermahnte sie, sich des Zankens
zu enthalten, und wollte, beide Theile sollten darin tiberein-
kommen, bei dem Abendmahl sich der Ausdriicke in und sub
nicht mehr zu bedienen, sondern bei dem einfachen cum stehen
zu bleiben, wie das in der Augustana geschehe. Zugleich- hob
er den fiber Klebitz verhingten Bann auf und sicherte beiden
Vergeben und Vergessen zu. Der Hofprediger Diller musste
dann die vorgeschriebene Uebereinkunft am néichsten Sonntage
von der Kanzel verlesen. Der ganze Hof wohnte dem Gottes-
dienst bei und communicirte nach der Predigt. Die lutherische
Partei war aber keineswegs gewillt, der Vorschrift des Kurftirsten
sich zu figen, Pantaleon polemisirte noch an demselben Sonn-
tag des Nachmittags gegen die verlesenen Artikel. Das Gleiche
that Heshus am 13. September, und weil die Uebereinkunft mit
Hinblick auf die confessio variata getroffen war, brachte er den
Unterschied zwischen der confessio variata und invariata zur
Sprache, und behauptete, eine Synode miisse erst ausmachen,
wie die Augsburgische Confession zu deuten sei, bis dahin milsse
man sich an die Schmalcalder Artikel halten.!) Ein dritter ln-
therischer Prediger, Caspar Neser, erkldrte in einer Predigt
am 15. September, der Bann wider Klebitz miisse aufrecht er-
halten werden, denn er sei ein Ketzer. Dartiber setzte ihn Kle-
bitz gleich beim Ausgang aus der Kirche zu Rede und es fehlte
wenig, so wiren beide Handgemein geworden. Da fuhr der
Kurftirst drein. Er entsetzte am 16.September beide, den Hes-
hus und den Klebitz, den letzteren, weil auch er sich nicht des
weiteren Streites enthalten habe. Dem Ersteren gestattete er,
noch ein halbes Jahr unter Fortbezug seines Gehalts in der
Pfalz zu bleiben, dem anderen stellte er ein giinstiges Zeug-
niss aus.?)

Bilden wir uns jetzt ein Urtheil tiber diese Vorginge!

1) Salig (IM, 455): ,Er, Heshus, beschuldigte den Kurfiirsten eines
Abfalls von der Augsburgischen Confession, nannte die A. C. einen polnischen
Stiefel und einen weiten Mantel, darunter Gott und der Satan sich verbergen
konnte. Sie wire, sagte er, wohl sechsmal gedndert.“

2) Kluckhohn p. 26. 27.




208 Der Pfilzer Streit.

Es kann pns nicht beikommen, das Verfahren von Heshus
nach allen Seiten hin zu' rechtfertigen. Sein Verfahren ist ein
trotziges. gewaltsam durchfahrendes. Flugs greift er zn dem
Bann. als dem Mittcl. welches ihm als Generalsuperintendent
zu Gehot stebe. Wir horen wenigstens nichts davon. dass er
auch freundlicher Mittel sich bedient hatte. freilich aber sind die
Berichte, aus denen wir die Kunde dieser Vorginge schéopfen,
einseitig, sie stammen meist von Klebitz her, und freilich ist Hes-
hus durch seine Gegner sehr provocirt worden. Er hatte kaum
sein Amt angetreten. als er inne wurde, dass in der Pfalz eine
starke antilutherische Stromung herrsche, ihr entgegenzutreten
hielt er fiir seine Pflicht, und sie war das auch. Darum richtete
er alles auf strenglutherischen Fuss ein, und wahrte er insbeson-
dere die lutherische Lebre vom Abendmahl. Er stiess da aber
auf Minner, welche durchaus nicht gewillt waren, von ihrem
Standpunkt abzugehen. Sie hatten sich von Luthers Lehre vom
Abendmahl ab- und der Lehre zugewendet, welche durch dem
consensus Tigurinus in Umlauf gekommen war. Auf diesem
Standpunkt waren sie eine Weile unangefochten geblieben, bis
Heshus zu ihnen kam und ibnen wehren wollte. Durch ihn
wollten sie um so weniger sich einschiichtern lassen, als sie
wussten, dass ihre Richtung in der Pfalz zahlreich vertreten war,
und als Heshus das Lutherthum in einer Strenge und Conse-
quenz zur Geltung zu bringen suchte, welche allerdings in der
Pfalz neu war. Dass sie dabei ein gutes Gewissen hatten, davon
wird man sich nicht so leicht iberzeugen konnen. War es doch
erst wenige Jahre her, dass die Pfilzer Kirche sich formlich zur
Augustana bekannt, also an die lutherische Kirche sich ange-
schlossen hatte. Sie mmogen dann etwa, wie wir schon gesehen
haben, dass es von Anderen geschah, sich eingeredet haben, dass
die Lehre Luthers vom Abendmahl nur dessen Privatlebhre ge-
wesen sei, dass der frithere Gegensatz zwischen ihm und den
Schweizern nicht mehr bestehe, weil man im consensus Tiguri-
nus ber Zwingli hinausgegangen sei. Sie mussten aber doch
wissen, dass sie damit ihre Stellung zur lutherischen Kirche nicht
rechtfertigen konnten. Und gerade dadurch verriethen sie ein
boses Gewissen, wenn sie, was auch geschah, die confessio va-



Der Pfalzer Streit. 207

riata fir sich anfuhrten, denn das wussten sie doch wohl, dass
diese nicht die Lehre Luthets ausschliessen wollte. Die Wahrheit
war doch, dass sie es fiir gefihrlich hielten, offen ihren dissen-
sus mit der lutherischen Kirche zu bekennen, und Heshus hatte
ganz Recht, wenn er sie fiir Cryptocalvinisten erklirte. In der
Sache miissen wir ihm also vollkommen Recht geben, bei der
Weise der Bekdmpfung aber, die er einschlug und die wir nicht
billigen, doch zu erwigen geben, dass er durch eine systemati-
sche Opposition, und obendrein durch Klebitz, einen Mann, der
an hochfahrendem Wesen dem Heshus zum wenigsten nichts
nachgegeben hat,’) stark gereizt war. Aus dieser Gereiztheit
allein lisst sich auch sein Benehmen gegen den Grafen Erbach
und gegen den Kurfilrsten erkliiren. Wenn er den Ersteren in
den Bann that, weil er ihm gleich dem Klebitz Stillschweigen
und Ruhe geboten, so ldsst sich das nur so erkldren, dass er
peinte, des Grafen Pflicht sei es gewesen, sich auf seine Seite
zu stellen, weil er die Sache der lutherischen Kirche vertreten,
nachdem dieser es nicht gethan, miisse und dtirfe er seine geistli-
che Gewalt in vollem Umfang gegen ihn brauchen. Das war aber
eine arge Ueberschitzung dieser Gewalt, ja ein Missbrauch,
denn es steht sehr in Frage, ob er als Einzelner das Recht des
Bannes hatte. : '

Milder wird man sein Benehmen gegen den Kurfiirsten zu
beurtheilen haben. Wenn dieser den Geistlichen eine Weise
vorschrieb, wie sie tiber das Abendmahl lehren sollten, und diese
von der Kanzel herab verlesen liess, so war Heshus in seinem
Recht, wenn er dagegen Zeugniss ablegte, denn das lutherische
Bekenntniss war damit verdringt, aber in submisseren Formen
hiitte er es ablegen sollen.

Fassen wir nun den weiteren Verlauf der Dinge ins Auge!

Die Entlassung des Heshus konnte man noch nicht als einen
dem Lutherthum angethanen Schlag betrachten, denn der Kur-
fiirst hatte ja auch den Klebitz entlassen, achtete auch der Ver-
wendung der Ztricher ftir ihn nicht, und scheint auf diese damals

1) Zanchius nennt ihn einen Mann, der nicht froh gewesen, wenn er nicht
in irgend einem Hader steckte. Zanch. epp. I, 342. bei Wilkens p. 42.



208 Der Pfilzer Streit.

nichts gehalten zu haben.!) Er entfernte beide als Urheber der
Unruben, und liess ibnen noch ein Paar Andere nachfolgen,
dann wendete er sich an Melanchthon und bat ihn um ein Gut-
achten @iber die Vorginge in Heidelberg und seine Maassregeln.

Man findet zumeist diesen Schritt ganz den Umstiinden an-
gemessen. Salig sagt: ,ein jeder christliche Leser erwige
doch unparteiisch die bisherige Erzihlung, die gottlose Auffah-
rung der Theologen, und wie sich der Kurfiirst dabei verhalten,
ob ers wohl anders machen konnen, als ers gemacht? Da der eine
»in“, der andere ,mit“ der dritte ,unter“, der vierte alles dreies,
bald einer das Wort ,,wesentlich“, dann wieder ein anderer ,leib-
lich“ aufbrachte, und dem Verrither Judas ebensowohl als den
anderen Aposteln ¢in wahres leibliches Geniessen zuschrieb:
konnte wohl ein grosser Herr sich die Mtthe nehmen, die Z#n-
kereien zu untersuchen und zu sagen, der hat Recht und jener
Unrecht? War es nicht lIgblicher, wenn er Frieden gebot, auf
die Augsburgische Confession verwies, und die Zainker von bei-
den Seiten, wenn sie keinen Frieden halten wollten, ihrer
Dienste entliess?2)

Man muss anerkennen, dass die Lage der Dinge so war,
dass sie den Kurfiirsten, der ja kein Theologe war, verwirren
konnte. Aber sie war durch Schuld der Cryptocalvinisten eine
so verwirrte geworden. Weil diese ihren Sinn in die Augustana
hineinzutragen suchten, waren die Lutheraner gendthigt wor-
den, den wahren Sinn der Augustana in andere Ausdriicke zu
fassen, und der Kurftirst hitte immerhin durch das Bekenntniss,
welches Heshus ihm schon am 1. September fibergeben hatte,
eines besseren belehrt werden und einsehen konnen, dass ein
aufrichtiger Lutheraner bei der von ihm vorgeschriebenen For-
mel sich nicht beruhigen konne. Heshus hatte in diesem Be-
kenntniss klar auseinandergesetzt, warum und in welchem Sinn
die Lutheraner die Ausdrticke in und cum brauchten, und hatte

1) Salig (III, 458) fuhrt, wohl aus einem Brief, die Worte an: Tigurinis
electorem non tribuere, quod sunt boni. Belege dafiir, dass der Kurfiirst damals
noch nicht mit der lutherischen Kirche zu brechen gedachte, bei Kluck-
hohn p. 27—29.

2) Salig ibid. p. 459.



Der Pfilzer Streit. 209

erklart, dass er;damit bei der Augustana bleibe, wenn man sie
nur in dem Verstand nehme, wie Luther sie oft erklart habe.t)
Doch wollen wir dem Kurfirsten keinen so grossen Vorwurf
daraus machen, dass er sich einer Verwirrung nicht entzogen
hat, in welche damals so Viele verstrickt waren, einen um so
schwereren Vorwurf milssen wir, so schwer es uns ankommt,
gegen Melanchthon erheben, dass er durch sein Gutachten (vom
28. Octbr.) den Kurfirsten in seiner Stellung zur Sache bestarkt
hat. Er billigt es, dass der Kurfiirst beiden streitenden Theilen
Stillschweigen auferlegt hat, und sein Rath geht dahin, dass
man iiber eine bestimmte Formel ibereinkomme. Fir die geeig-
netste hilt er die Worte des Apostel Paulus (1 Cor.10,16) und er-
klart diese so,dass die Ausdritcke : panem esse substantiale — esse
verum corpus Christi ausgeschlossen sind, nicht beachtend, dass
Luther selbst in seinem letzten Bekenntniss vom Abendmahl ge-
sagt hatte: panis D. in coena est ipsum naturale corpus Christi. Den

1) Dieses Bekenntniss ist das Jahr darauf mit dem Bekenntniss der Bre-
mer Prediger gedruckt worden. Heshus sagt darin: ,Wir konnen bessere
Form nicht brauchen, denn Christus und Paulus gebraucht haben, nemlich:
das Brod im Abendmahl ist der Leib Jesu Christi. Der gesegnete Kelch ist
die Gemeinschaft des Leibes Christi.. Dass man in unseren Kirchen auch
sagt, cum pane oder in pane . . ist recht geredet, und geschieht darum, dass
man nicht gedenke, das Brod verliere sein Wesen .. Und zwar die Calvini-
sten brauchen auch die phrasin ,mit dem Brod,“ wollten aber gern ein co-
thurnum daraus machen, der Zwinglii und Lutheri Fuss eben gerecht wire.
Und deuten es also: mit dem Brod, d. i. durch das Mittel empfangen wir die
geistliche Niessung des Leibes Christi, allerding gleich, wie durch die Predigt
des Evangelii, welche Deutung ich ganz verwerfe. Denn mit dem Brod gilt
mir so viel als im Brod, d. i. zweierlei empfange ich im Abendmahl: erstlich
Brod und Wein, das ich sehe, fithle und schmecke; dazu empfange ich im
Brod und Wein, d.i. wenn ich das gesegnete Brod esse und den gesegneten
Wein trinke, so esse ich und trinke ich den Leib und das Blut Jesu Christi,
nicht allein allegorice, metonymice, geistlich, sondern auch leiblich und wesent-
lich mit dem Munde, wiewohl ichs nicht fihle, noch mit einigen Sinnen em-
pfinde. .. .. Die Calvinisten wollen nicht bekennen, dass der Leib Christi
substantialiter , wesentlich, im Abendmahl gegenwirtig sei, sondern die Gott-
heit Christi und das Verdienst, die Kraft und Wirkung, die Gnade und der
Geist Christi sei nur da. Wenn sie sagen: Christus ist wesentlich im Abend-
mahl, verstehen sie per communicationem idiomatum allein von der Gottheit.
Aber ich bekenne, dass der Leib Christi im Abendmahl gegenwirtig sei. .

14



210 . Der Pfilzer Streit.

Ausdruck xorrowia erklirt er Twar mit: quo fil consociatio cum
corpore Christi, quae fit in wsu, dieses aber spiter durch die
Worte Christi: ich bin in meinem Vater. Ihr in mir und ich in
Euch. Wer mit der von dem Kurftirsten vorzuschlagenden For-
mel nicht zufrieden sei, dem moge man gestatten, dass er von
der Communion wegbleibe, solle ihm aber wehren, in der Ge-
meinde Unruhen anzurichten. Ein Zeugniss fur die Lehre Lu-
thers sollte Solchen also verwehrt sein.

Der Kurfurst war nattirlich oiber dieses Gutachten Melaneh-
thons sehr erfreut, verbot mit Berufung auf dasselbe allen wei-
teren Streit tiber das Abendmahl, setzte auch sofort mehrere
Prediger, welche sich dem Verbot nicht fiigen wollten, ab, und
liess nach dem bald daranf erfolgten Tod Melanchthons das
Gutachten im Druck ausgehen.

Dabei blieb er aber nicht stehen. Er war einsichtig genug,
um zu erkennen, dass mit dem blossen Verbot des Streitens die
Quelle des Haders nicht verstopft sei, er wollte eine einhellige
Lehre vom Abendmahl fiir die Pfalz erzielen. Das war die Auf-
gabe, welche er, der energische First, sich stellte. Darauf deu-
tete schon das hin, dass er die Stelle eines Generalsuperinten-
denten nicht wieder besetzte, sondern (noch im Jahr 1559) ei-
nem Kirchenrath, bestehend aus 3 Theologen und 3 Juristen,
die Leitung der Kirchengeschifte tibertrug.!) Die Allgewalt der
Theologen gedachte er dadurch zu brechen. Sodann machte er
sich daran, sich selbst eine feste Ueberzeugung tiber die Lehre
vom Abendmahl zu hilden. Er las Schriften tiber dasselbe, und
liess sich in dieser Arbeit vorzugsweise von dem Mediciner Tho-
mas Erast leiten.2) Welcher Lehre dieser Mann zugethan war,
erkennt man sehr deutlich aus seiner Schrift, welche 1562 auf
kurfirstlichen Befehl gedruckt wurde.?) diese enthilt aber ein

1) Zum Priisidenten des Kirchenraths machte er den 1560 herbeigerufe-
nen Wenceslaus Zuleger, einen Bohmen von Geburt, der in Genf Theologie
und Jurisprudenz studirt hatte. Kluckhohn p. 67.

2) Salig ITI, 465.

3) Grandlicher Bericht, wie die Worte Christi, das ist mein Leib, zu
verstehen seien, aus den Worten der Einsetzung und der Erklirung Christi
selbst genommen, daraus ein jeder leicht lernen mag, wessen er sich in die-
sem Zank verhalten solle.



Der Pfilzer Streit. 211

Gutachten,, welches, ‘wie, Salig vermuthet, Erast schon friiher
dem Kurfiirsten ausgestellt hatte.

Wer kann zweifeln, dass diese Schrift ganz den zwinglisch-
calvinischen Typus an sich trigt! ,,Paulus, fihrt Erast darin aus,
nennt das Brod die Gemeinschaft des Leibes Christi. Gemein-
schaft des Leibes Christi haben bedeutet aber Vollmacht haben,
sich neben allen Gliubigen des heiligen Leibes Christi sammt
seinen Giitern und Verdiensten anzunehmen. Das Brod ist
Wahrzeichen, Pfand und Siegel, dadurch wir versichert werden,
dass wir in der Gemeinschaft des Leibes Christi begriffen sind.
Wie aber ein Brief und Siegel nicht das Biirgerrecht selbst, son-
dern ein Zeugniss des Rechts ist, so ist auch das Brod nicht die
wesentliche Gemeinschaft selbst, sondern ein Wahrzeichen, Sie-
gel und Pfand der Gemeinschaft selbst. Das Brod ist also darum
die Gemeinschaft des Leibes Christi, weil es uns der Gemein-
schaft desselben versichert. — Was heisst aber, den Leib Christi
essen und sein Blut trinken? Es heisst, festiglich in seinem
Herzen glauben, dass uns Christi Blut und Tod von aller Ver-
dammung erlost hat. Das beweist Joh. VI. Im Abendmahl ist
also nicht Christi Leib gegenwairtig, sonst wiirde Christus nicht
sagen, dass wir das zu seinem Gedichtniss thun sollen. Chri-
stus hat nie von der Substanz seines Leibes und Blutes geredet.
Der Sinn der Einsetzungsworte ist also: dieser Wein ist ein
ungezweifelt Pfand, Siegel, Sacrament, Zeugniss oder Wahr-
zeichen meines letzten Willens, Euch zu vergewissern, dass ich
Euch mit meinem fiir Euch gekreuzigten Leib und vergosse-
nen Blut wahrhaftig speise und trinke zum ewigen Leben, Euch
mir einverleibe und zu lebendigen Gliedern mache . . .

Gleich diese ersten Schritte des Kurfiirsten wurden in Hei-
delberg so gedeutet, dass er von der lutherischen Kirche sich
abzuwenden anfange;!) ausserhalb der Pfalz erhob natiirlich
Heshus diese Klage. Sobald der Herzog Johann Friedrich der
Mittlere von Sachsen, der Fiirst, der so eben das Confutations-
buch hatte ausgehen lassen, Kunde von den Vorgéngen in Hei-
delberg erhielt, eilte er dahin, um den Kurfiirsten, seinen

1) Struve p. 88.
14*



212 Der Pfilzer Streit.

Schwiegervater; von weiteren Schritten in dieser Richtung ab-
zuhalten. Mit Mihe hrachte er ex dahin. dass der Kurfirst sich
von ihm zwei lutherische Theologen schicken liess, welche mit
kurfurstlichen Theologen fiher das Abendmahl disputiren soll-
ten. Der Herzog hitte sich und seinen Theologen die Muhe
ersparen kdnnen. Denn nicht schickte er sie. um den kurfurst-
lichen Theologen zu heweisen. dass ihre Lehre vom Abendmahl
eine unlutherische sei. sondern den Beweis fir die Wahrheit
und Schriftmissigkeit der lntherischen Lehre sollten rie zu lLie-
fern sich anheischig machen. Auf eine Disputation auf diesen
Grundlagen liessen sich die Cryptocalvinisten um diese Zeit
ganz gemn ein, ja eine solche wollten sie gerade: denn dadurch
trat die Frage, wie sie zu dem lutherischen Bekenntniss stfin-
den, zuriick hinter die, welche Lehre fiberhaupt die wahre sei,
und wo ist man je bei einer Disputation mit dieserFrage zu einem
Ziel gekommen? So war es auch hier. Die sachsischen Theo-
logen, welche der Herzog geschickt hatte, waren Morlin und
Stossel. Sie stellten 24 Thesen auf, in denen sie die lutherische
Lehre darlegten. Die kurpfilzischen Theologen waren durch
Peter Boquin vertreten, welcher die uns schon bekannten The-
sen des Klebiz sich aneignete. Fiinf Tage lang, vom 3. Juni
1560 an, wurde disputirt.?)

Zum Eingang bemerkte zwar Stdssel, der siachsischer Seits
das Wort fihrte, dass die Thesen Boquins die Zwinglische Lehre
enthielten, und nicht mit der Augustana stimmten, aber gleich
erwiederte Boquin, sie seien nicht zusammengekommen, um
tiber Zwingli zu streiten, sondern tiber die Frage, ob die The-
sen wahr seien oder nicht. Da wurde denn, am l&ngsten, tiber
die Frage gestritten, ob die Einsetzungsworte im eigentlichen
Sinn aufzufassen seien: ohne Erfolg tiber diese Frage, wie @iber
die von dem miindlichen Genuss des Leibes Christi und tber
den Genuss der Ungliubigen.

Unverrichteter Sache zog der Herzog mit seinen Theologen
ab, der Kurfirst aber ging raschen Schritts auf der betretenen

1) Die Thesen und die aber nicht ganz vollstindigen Akten des collogwii
‘in ‘Wigand, de sacramentariismo. p. 440,



Der Pfilzer Streit. 213

Bahn vorwirts!) Eriberliess sich jetzt ganz dem Rath und der
Leitung des Erast, und umgab sich mit Theologen seiner Rich-
tung. Gern hitte er den Peter Martyr von Ziirich und den Wolf-
gang Musculus von Bern zu sich gezogen, beide aber lehnten
ihres Alters wegen den Ruf ab.!) Statt ihrer berief er die Theo-
logen Caspar Olevianus, Zacharias Ursinus und Tremellius; den
ersteren 1560, die beiden anderen 1561. Alle drei nennt Herr von
Venningen, derjenige unter den Rithen des Kurftirsten, welcher
von Anfang an die Abweichung vom Lutherthum gemissbilligt
hatte, ,beschreite Sectarii und Zwinglianer.“2) Der Erstere
hatte sich in der Schweiz, in Genf und Ztirich, gebildet und hielt
sich gerade zu der Zeit in Ztirich auf, als Bullinger seinen latei-
nischen Catechismus verfasste.’) Der Andere hatte erst in Hei-
delberg studirt und war da dem Melanchthon sehr nahe gestan-
den, dann hatte er sich geraume Zeit in der Schweiz aufgehal-
ten, zweimal lingere Zeit in Ztirich. In Breslau angestellt, hatte
er unter dem Verdacht des Philippismus zu leiden, legte darum
die Stelle nieder und hegab sich wieder nach Ziirich zu Peter
Martyr, der ihn dem Kurfirsten empfahl.?) Der Dritte, Tremel-
lius, stammte aus Ferrara, war ein getaufter Jude, war durch
Peter Martyr fiir die Reformation gewonnen worden und beglei-
tete zu der Zeit, als der Ruf an ihn kam, eine Lehrerstelle an ei-
nem Zweibrtickischen Gymnasium.®) Von den friheren Heidel-
berger Theologen dienten dem Kurfiirsten Diller, Boquin und
Dathenus. Mit deren Hitilfe reformirte er den Gottesdienst.

Die Bilder wurden aus den Kirchen geschafft, die Taufsteine
entfernt, die Nothtaufe wurde abgeschafft, die Altire wurden
abgerissen und an deren Stelle Tische gesetzt, statt der Hostien
wurden beim Abendmahl Semmeln eingefihrt und diese ge-
brochen, die Privatcommunion bei Kranken wurde dahin einge-

1) H. Altingis hist. eccl. Palatina. p. 183.

2) Venningens Brief an Marbach d. d. 25. Marz 1561 bei Struve p. 89:
»50 hat Boquinus des Calvini Catechismum in linguam graecam vertirt, damit
er desto mehr ins Licht bracht.“

3) Bullinger von Pestalozzi p. 415.

4) Carl Sudhoff, Olevianus und Ursinus. 1857 p. 11.

6) Alting p. 185.



214 Der Pfilzer Streit.

schrinkt; dass)Andere mit/ communiciren sollten. Die Orgeln
wurden geschlossen, der lateinische Choral abgeschafft und an
dessen Stelle die Psalmen Luthers eingefithrt. Auch die Marien-,
Apostel- und Heiligenfeste wurden abgeschafft.. Die Geistli-
chen, welche dieser Ordnung sich nicht figen wollten, wurden
abgesetzt und durch reformirte ersetzt, welche zumeist ans den
Niederlanden kamen.!)

Auf die Intercessionen der Ftrsten, des Herzogs Johann
Friedrich und Christoph von Wiirtemberg, achtete der Kurfurst
nicht mehr. Er liess in weiterer Folge auch einen neuen Cate-
chismus, den bertthmten Heidelberger, anfertigen. Mit dieser
Arbeit betraute er den Olevianus und Ursinus. Dieser Catechis-
mus ist aus zwei Catechismen entstanden, einem grésseren und
einem kleineren, die Ursinus verfertigt hatte und aus einer Er-
lauterung, welche von Olevianus herrithrte.?) Nachdem der
Catechismus zu Stande gebracht war, legte ihn der Kurfiirst
Ende des Jahres 1562 den Inspectoren und Predigern des Lan-
des vor, welche er zu diesem Endzweck nach Heidelberg kom-
men liess, liess ihn auch ins Lateinische tibersetzen, dann ver-
offentlichte er ihn 1563 in beiden Sprachen, der deutschen und
lateinischen, und fiihrte ihn in den Pfélzer Kirchen ein. Und noch
in demselben Jahr wurde auch die bereits angefangene Kir-
chenordnung vollends zu Stande gebracht und am 15. November
publicirt.

Sollen wir nun die durch die Jlingsten Geschichtschreiber
(Ebrard und Heppe) angeregte Frage antreten, ob die Pfilzische
Kirche durch diese Anordnungen des Kurfiirsten eine reformirte
geworden war, oder ob damit nur der Melanchthonianische

1) Salig III 714. Nach Alting (p. 183), auf den sich Struve (p. 106) be-
ruft, sind diese Aenderungen schon vor dem Naumburger Fiirstentag vorge-
nommen worden. Kluckhohn (p.77) bestreitet das, und lisst sie mit Berufung
auf Wundt (1L, 55) erst ungefihr ein Jahr vor dem Erscheinen des Catechis-
mus eintreten. Es mag sein, dass ein Theil dieser Veridnderungen erst in diese
Zeit fallen, dass aber der Anfang damit schon frtiher gemacht worden, be-
weist ein Brief Olevianus an Calvin d.d. 12. April 1560 p.80 (bei Sudhoff p. 80).

2) Bezeichnend fiir die Stellung des Kurfiirsten ist,-dass auf seine Ver-
anlassung hin in der 80sten Frage des Catechismus die Polemk gegen die ka-
tholische Messe verschirft wurde. Kluckhohn p. 80—82.



Der Pfilzer Streit. 215

Kirchentypus| aufrecht erhalten worden ist? - Es ist schwer auf
diese Frage zu antworten, da die, welche sie angeregt haben,
in jhren Behauptungen nicht tibereinstimmen. Heppe!) sagt von
dem Heidelberger Catechismus, er enthalte nichts Neues, nichts
Calvinisches, und meint, bei der neuen Kirchenordnung habe
das geheime Streben nach einer gewissen Conformation mit cal-
vinischen Institutionen nur in untergeordneter Weise mitgewirkt.
Ebrard?) aber gibt dem Brenz sehr Recht, wenn dieser von dem
Catechismus sagt, er sei vollig calvinisch, findet aber zu gleicher
Zeit in Betreff des Abendmahls die calvinisch-melanchthonische
Lehre in aller Schirfe und Klarheit darin ausgesprochen, und
behauptet,im kirchlichen Leben habe sich der Typus der deutsch-
reformirten d.h. melanchthonisch-reformirten Kirche ausgebildet,
in welcher sich eine hghere Einheit zwischen lutherischem und
calvinischem Kirchenwesen darstelle. Das modificirt er aber (in
seinem Handbuch der Kirchen- u. Dogmengeschichte ITI, 216)
dahin: der Heidelberger Catechismus sei weder eine blosse Dar-
stellung des Frankfurter Recesses und Philippismus, noch ,ein
Abfall oder Uebertritt zum Calvinismus*, sondern ,,eine Fortent-
wicklung der in Deutschland von Anfang an (von Butzer her)
vorhanden gewesenen deutsch-reformirten (oberlindischen), ver-
moge der Wittenberger Concordie berechtigten, jetzt in der Pfalz
seit 1560 allein vertretenen Lehre von ihrer verhiillten philip-
pistischen Form zu ihrer explicirten und bewussten Darstellung.
Mit Calvins Lehre sei diese Lehre allerdings ‘identisch, sei aber
nicht von Calvin und Genf aus jetzt erst in die Pfalz herein-
gekommen, sondern habe daselbst von Anfang an Heimath-
recht gehabt.“ _

Da steht Ebrard der Wabrheit wenigstens ndher als Heppe,
es ist der Streit mit Beiden aber ein ziemlich unniitzer. Dass die
Kirchenordnung den calvinischen Typus an sich trigt, 18ugnet
keiner von Beiden, und dass der Heidelberger Catechismus eine
Lehre vom Abendmahl bekennt, welche jeder Reformirte als die
seinige anerkennt,®) kann auch niemand in Abrede stellen. So

1) L p. 446. 2) Lehre vom Abendmahl p. 604,
3) Olevian anBullinger bei Uebersendung des Catechismus 14. April 1563:
»Gewiss, wenn irgend Durchsichtigkeit sich darin findet, so haben wir ein



216 Der Pfilzer Streit.

hitte man also,nur fiber die Frage zu streiten, ob und wie weit
Melanchthonianismus und Calvinismus identisch sind, ob beide
von Anfang an zusammengefallen sind, oder ob, wie Ebrard
annimmt, der Melanchthonianismus den bis auf die letzte Con-
sequenz dringenden Angriffen der Flacianer gegentiber nicht
anders konnte, als sich seiner eigenen Lehrconsequenzen be-
wusst zu werden? Wie wir aber zu dieser Frage stehen, beant-
wortet sich aus unserem ganzen Buch.

‘Es liegt also das Faktum vor, dass in der Pfalz eine Lehre
geltend gemacht wurde. welche die lutherische Lehre ansschloss.
Freund') und Feind haben damals dieses Faktum als einen
Cebertritt der Pfilzer Kirche zum Calvinismus bezeichnet, nur
in der Pfalz bezeichnete man das nicht mit diesem Namen, da
behauptete man vielmehr, man stehe nach wie vor auf dem Bo-
den der Augustana.

Wenn dieses Ereigniss, dem zufolge aus einem ganzen Land,
das man bis dahin zu den lutherischen zihlte, das lutherische
Bekenntniss ausgeschlossen war, zu jeder Zeit ein die lutheri-
sche Kirche sehr schmerzlich bertthrendes war, so wurde es das
bei den Umstinden, unter denen es geschah, noch mehr. Das
Ereigniss fillt ja in dieselbe Zeit, in welcher lutherischer Seits
immer behauptet wurde, dass der Calvinismus auch in die deut-
schen Kreise eingedrungen sei. An anderen Orten wollte man
das nicht Wort haben, und die lutherischen Theologen hatten
das saure Geschift, die Leute zu tiberfilhren, dass sie Calvinisten
seien. Wo das erwiesen wurde, da galt es auch als ausgemacht,
dass sie ihr Bfirgerrecht in der lutherischen Kirche verloren

gut Theil davon Dir und den hellen Geistern des Schweizerlandes zu danken.*
Bullinger antwortet: Den Catechismns . . habe ich mit grosser Begierde gele-
sen . . die Anordnung dieses Buches ist klar, sein Inhalt lautere Wahrheit . .
H. Bullinger von Pestalozzi p. 415.

1) Hospinian II, 264. Elector . . permotus sacrae scripturae perspicuis te-
stimoniis et veteris ecclesiae ac purioris antiquitatis docirina, Philippique aucto-
ritate verilati cessit et instituta generali r¢formatione academiae et ecclesiarum
Palatinatus, undiguoque orthoduzos ministros, doctores et professores vocavit, et
dissentientes placide dimisit. Anno etiam sequenti tertio et quarto die Junii in
publica disputatione orthodozam sententiam defendit et de mutata religions



Der Pfilzer Streit. 217

hitten. | Hier aber, in der Pfalz, bekannte man sich, wenn nicht
dem Namen, doch der Sache nach zuin Calvinismus, war jedoch
so wenig gewillt, seinen Platz in der lutherischen Kirche aunfzu-
geben, dass man vielmehr die hinausdriingte, welche an dem
lutherischen Bekenntniss festhielten, und sich dafiir auf die Au-
gustana berief. Und der Augustana gab man, wie wohl zu be-
achten ist, nicht nur die Deutung, dass sie der Lehre, zu welcher
man sich jetzt bekannte, nicht zuwider sei, sondern die, dass
sie die Lehte, welche die Lutheraner die lutherische nannten,
ausschliesse. Was sollte da aus der lutherischen Kirche werden,
wenn die in Deutschland zerstreuten Cryptocalvinisten sich diese
Vorginge zu Nutze machen wollten! In ihrem ganzen Bestand
also war die lutherische Kirche dadurch bedroht. So sahen es
lutherische Theologen und sahen es lutherische Firsten an.

Man kann es Beiden nicht verargen, wenn sie in hohem
Grade entriistet waren, man muss aber in dem Urtheil @iber die
Theologen der Pfalz und in dem tiber den Kurfiirsten unterschei-
den. Die Ersteren konnten unméglich ehrlich und aufrichtig glau-
ben, dass sie mit ihrer Lehre auf dem Boden der Augustana stan-
den, das erkennt auch Planck ') an, anders scheint es bei dem
Kurfiirsten gestanden zu haben. Wenigstens seine ersten Schritte
und Verfiigungen scheinen mit einer gewissen Unbefangenheit
geschehen zu sein, wirklich in dem Glauben, dass er damit nichts
gegen die lutherische Kirche unternehme. Das ldsst sich auch
recht wohl erklaren.

Friedrich, der noch, als er 1537 in die Ehe trat, dem katho-
lischen Glauben, welcher der seines Vaters, des Pfalzgrafen
Johann II, war und blieb, zugethan war, hat sich zwar bald
darauf zum evangelischen Glauben bekannt, wohl unter dem
Einfluss seiner Gemahlin Maria, der Tochter des Markgrafen
Cagimir von Brandenburg-Culmbach, einer dem lutherischen
Glauben eifrig ergebenen, klugen Frau, und hat diesen von da
an in einem frommen Herzen bewahrt und gepflegt. Aber er
war mit dem lutherischen Glauben doch gerade zu der Zeit be-
kannt geworden, als die Gegensétze zwischen den Lutheranern

1) Planck II, 2. p. 355.

-



218 Der Pfilzer Streit.

und Reformirten in Vieler Augen ausgeglichen oder doch auf dem
Weg der Ausgleichung begriffen schienen. Auch liegen keine An-
zeichen vor, dass er der Lehre, welche unter Lutheranern und
Reformirten streitig war, ndher nachgegangen wire, und bis zum
Jahr 1559 von den Erdrterungen, welche dariiber zwischen bei-
den Theilen gepflogen wurden, Notiz genommen hitte. Sein
Standpunkt scheint der Melanchthonische gewesen zu sein. Von
diesem damals in weiten Kreisen herrschenden Melanchthonia-
nismus 8agt Kluckhohn?) richtig: dass derselbe mit dem Calvi-
nismus zusammengefallen sei, wiire nur einzelnen Theologen
klar gewesen, diese aber hitten es nicht wagen dtirfen, sich
offen zur reformirten Abendmahlslehre zu bekennen. ,Die Masse
der Menschen war und blieb lutherisch, und lutherisch fassten sie
die diplomatischen Formeln, in denen Melanchthon sich gern
bewegte. Sie wilrden sich erschreckt von ihm abgewendet ha-
ben, wenn sie seine Vermittlungstheologie als Calvinismus er-
kannt hitten. Galt doch der Calvinismus, den man lange nicht
einmal vom Zwinglianismus zu unterscheiden vermochte, noch
allgemein als eine verwerfliche Irrlehre . .“ Auf diesem Stand-
punkt stehend war Friedrich auch ganz mit dem Frankfurter
Recess von 1558 einverstanden. Er hielt ihn fir gut lutheriseh,
weil darin die Irrlehre Zwinglis ausdriicklich verworfen, und die
wesentliche Gegenwart Christi im Abendmahl betont war. Was
Kluckhohn aus dieser Zeit mittheilt,?) ist recht geeignet, uns
den Standpunkt und die Sinnesweise Friedrichs klar zu machen.
Er missbilligte es, dass sein Schwiegersohn, Johann Friedrich
der Mittlere, die Unterschrift des Frankfurter Recesses von der
Bedingung abhiingig gemacht hatte, dass die Sekten und Rotten,
vor allem die Zwinglianer, ausdriicklich verdammt wtirden, aber
er lehnte es doch ab, seinen Schwiegersohn in Augsburg auf
Jjede Weise zur nachtriglichen Unterzeichnung des Frankfurter
Recesses zu bewegen, denn, sagte er, der Frankfurter Recess
sei kein Evangelium, das jeder gutheissen oder unterschreiben
miisse, und er wisse deshalb in den, der Einrede dawider habe,
nicht zu dringen. Das wurde ihm aber mit Unrecht als Lauheit

1) Kluckhohn ibid. p. 8 sq. . 2) Kluckhohn p, 12—186,



Der Pfllser Streit 19

gegen den, Frankfurter, Recess ausgelegt, denn an demselben
Ort, auf dem da zusammengetretenen Reichstag, verirat er mit
grosstem Nachdruck den Gedanken der Einigkeit aller evange-
lischen Stinde, und nur, um die Kluft zwischen den Unterzeich-
nern des Frankfurter Recesses und Johann Friedrich nicht da-
durch zu verschirfen, dass man letzteren fort und fort dringe
hatte er das obige Ansmnen abgelehnt.

Friedrich, das ersehen wir daraus, wollte vor allem Einheit
aller evangehschen Stinde, eine compa.kte Einheit den katholi-
schen Stinden gegentiber. Zu diesem Endzweck sollten ,die
dogmatischen Streitigkeiten der Evangelischen unter einander
bis auf gelegene Zeit verspart werden“, und deren Bedeutung
schlug er auch nicht hoch an, und hatte wohl auch die strenger
gesinnten Theologen in dem Verdacht, dass sie zankstichtig seien
und die Bedeutung der Differenzen tibertrieben.!)

Fiir einen Firsten, der den Differenzen keine griossere Be-
deutung abgewinnen konnte und keine tiefere Einsicht in die
Lehre, um die es sich da handelte, hatte, war es in der That ein
sehr wiirdiger Standpunkt, den er einnahm, wenn er mit unnéthi-
gen Streitigkeiten unverworren bleiben wollte, aber auch zugleich
ein Standpunkt, bei dem man in dem zwischen Heshus und

1) So schrieb er an seinen Schwiegersohn: ,an Sekten und Rotten habe
er keinen Gefallen, und wolle diese viel lieber helfen vertilgen und ausrot-
»ten,“ setzte aber hinzu: ,dass aber jemand unerhérter Dinge condemnirt
wiirde, das wire auch beschwerlich. denn man mit dem allerirgsten Uebel-
thiter das Widerspiel halt.“ Und an den Theologen Gallus, der ihm eine
streng lutherische Druckschrift zugeschickt hatte, schrieb er (am 7. Januar
1559): ,wir vernehmen auch, dass Ihr den Religionsfrieden in Eurem Schrei-
ben anzieht, als wiirde man sehen, welcher Theil denselben verwirkt hatte;
item dass ihr eine neue und eine alte Augsburgische Confession meinen wo-
let: das diinkt uns gleichwohl ein Ueberfluss zu sein. Denn es wire gar ohne
Noth, dass wir, die Religionsverwandten, die wir in der Hauptsache nicht
dissentiren, solch’ Gezénk erwecken und damit unsern Widersachern, auch
dem Teufel selbst Raum und Ursache, ja das Schwerdt selbst in die Hand
geben. Und mochten wohl leiden, lbr und Andere, die Lust haben zu
zanken, fingens mit Anderen als Religionsverwandten selbst ab. Aber es
miissen Aergernisse sein, wie der Herr selbst sagt; wehe aber denen, durch
welche sie kommen.“ Des Gallus Druckschrift nennt er ein Calumnien- oder
Schmiihbiichlein. Kluckhohn p. 16 u. 12.



‘220 Der Pfilzer Streit

Klebiz susgebrochenen Streit kaum eine andere Stellung von thm
erwarten konnte. als die, welche er einnahm; und am wenigsten
hat wohl seine gut lutherische Gemahlin eine andere Stellung
erwartet, denn sie theilte die Hoffnung ibres Schwiegersohns,
dass Friedrich, der im M&rz 1559 die Kurwiirde iberkam, die
christliche Religion in der Pfalz wieder aufrichten, und des
.Teufels Geschmeiss,“ d. h. die Zwinglianer und Calvinisten,
so weit diese unter Otto Heinrich schon eingedrungen waren,
hinwegthun werde, gerade nicht. Sie fiurehtete den Einfluss
von hochgestellten, der reformirten Richtung zugethanen RS-
then. ,Ich besorge, schrieb sie am 30. Mirz 1559, ,es werde der
Teufel den zwinglischen Samen unter den guten Waizen s&en,
denn ich ihrer wohl weiss, die wahrlich gar zwinglisch sein un-
ter den Rithen.*') Ihre Besorgniss ging in Erfullung. War der
Kurfiirst auch noch, als er die Regierung des Landes antrat,
weder zwinglisch noch calvinisch, 3o wurde er doch in Bilde
calvinisch und in gewissem Sinn hat Salig Reeht, wenn er sagt,
die Theologen machten ihn erst dazv.?) Einem Fiirsten, der
die Bedeutung der Differenzen 80 wenig zu wirdigen wusste,
wie Friedrich, lag es nahe, gegen Theologen, welche denselben
einen solchen Werth beilegten und bei denen er mit seinen
vermittelnden Formeln keinen Eingang hatte finden konnen,
ein Misstrauen zu fassen. Fragte ein Theologe, wie Salig, noch
170 Jahre nachher: ,da der eine Theologe ,,in,“der andere ,,mit“
der dritte ,unter,” der vierte alles dreies, bald einer das Wort
,wesentlich, dann wieder ein anderer ,leiblich* aufbrachte, und
dem Verrither Judas eben so wohl als den anderen Aposteln
ein wahres, leibliches Geniessen zuschrieb: konnte wohl ein
grosser Herr die Mihe sich nehmen, die Zankereien untersuchen
und sagen, der hat Recht und jener Unrecht?*, so wird man dem
Kurftirsten nicht eine bessere Einsicht zumuthen diirfen und es
begreifen, dass er von diesen Theologen sich abwendete. Ein
solches sich Abwenden von den lutherischen Theologen war aber
gleichbedeutend mit einem sich Hinwenden zu den calvinisch
Gesinnten. Kluckhohn bemerkt zwar, es hitte sich keiner rithmen

1) Kinckhohn p. 15. 2) Salig III, 460,

N



Der Pfilger Streit. 121

dtirfen, der Lehrer des Kurfirsten zu sein oder ihm als entschei-
dender Rathgeber zu dienen,!) aber wir erinnern uns doch, dass
Erast schon friih dem Kurfirsten ein Gutachten ausgestellt hat,
und wir wissen doch, wie er zu den calvinistisch gesinnten Miin-
nern, die er schon in Heidelberg vorfand, vom Jahr 1560 an noch
eine Reihe von gleichgesinnten Mannern herangezogen hat. Moch-
te er noch so sehr bemitht sein, bei den theologischen Studien,
in welche er sich etwa vom Jahr 1560 an vertiefte, sich seine
Selbstindigkeit zu wahren, unter ihrem Einfluss machte er sie
doch. Und zu deren Einfluss kam dann auch der von Schweizer
Theologen hinzu, mit denen er theils wie mit Theodor Beza
schon von frither her in Verbindung stand, theils in der spiteren
Zeit solche ankntipfte.?) So langte er allmihlig in seiner Ueber-
zeugung bei dem calvinischen Bekenntniss an, und erwies sich
dann bald als einen in der reformirten Lehre sehr feststehenden
und mit ihr sehr vertrauten Mann.?)

Er langte aber freilich bei diesem Bekenntniss an, ohne zu

1) ‘Kluckhohn p. 67.

2) Kluckhohn p. 69: ,Auch mit Bullinger trat Friedrich im Lauf der
Zeit in Beziehung, so dass es ihm an Mitteln und Wegen nicht fehlte, sich
eine griindliche Kenntniss der verschiedenen Nuancen des reformirten We-
sens zu verschaffen.“ Es geschah das besofders von der Zeit an, als der Kur-
farst wegen seiner Abweichung von der lutherischen Lehre von den Fiirsten
angefochten zu werden fiirchten musste. Er wendete sich damals, um dem
Vorwurf begegnen zu konnen, als wiren die Reformirten uneins und vielen
Irrthiimern ergeben, an mehrere Vorsteher reformirter Kirchen, auch an Bul-
linger, und erbat sich seinen Rath. Bullinger iiberschickte ihm dann’auch mit
seinem Gutachten die von ihm verfasste zweite helvetische Confession (her-
ausgegeben 1566) und ,der Kurfiirst bat sich von ihm die Erlaubniss aus,
sie ins Deutsche iibersetzen und noch vor dem Reichstag (dem Augsburger
1566) lateinisch und deutsch drucken zu lassen, um zu beweisen, dass er
(der Kurfirst) keine besondere Lehre habe, sondern eben dieselbe, welche
auch in vielen anderen und volkreichen Kirchen gepredigt werde, und dass
der Vorwurf, als ob die Reformir®n unter sich uneins in Sekten zerfallen
wiren, Unwahrheit sei.“ Bullinger von Pestalozzi p. 417.

3) Wie fest der Kurfiirst in der reformirten Anschauung stand, erkennt
man aus den Briefen, die er von 1563 an an den Herzog Johann Friedrich, an Chri-
stoph von Wiirtemberg u. a. schrieb (bei Struve p.153sq.), vor allem ausseinem -
kurz vor seinemTod aufgesetzten Glaubensbekenntniss (bei Struve p.275sq.).

&



222 Der Pfilzer Streit.

wissen, dass es das calyinische sei. Das konnte in der damali-
gen Zeit auch ganz gut geschehen, denn die reformirten Theo-
logen pflegten nicht so wie-es in lutherischen Kreisen Luthern
gegeniiber geschah, ihre Uebereinstimmung mit Zwingli oder
Calvin zu betonen, sondern von ihrer Lehre zu sagen, sie sei die
schriftgemisse. So glaubte denn auch der Kurfiirst, die Lehre,
welche ihm doch aus den calvinischen Kreisen zugekommen
war, aus der heiligen Schrift geschépft zu haben, und darauf
legte er anch so grossen Werth, dass er bei Gelegenheit aus-
drticklich hervorhob, er habe Calvins Schriften gar nicht ge-
lesen. ')

1) In einem Brief an seinen Schwiegersohn Johamn Friedrich d.d. 24.Oct.
1559 schreibt Friedrich: ... das schreib ich aber deren ursach halb nit, das
ich Zwinglinm oder jemants der irrigen oder verfirerischen lehrer verthei
dingen wolle Dan ich muss mit grundt der wahrheit bekennen, (wie ich
davon oben gemelt), dass ich Zwinglii schrifften nit gelesen .. .“ (Kluckhohn
P-26). Derselbe sagt aber von der spateren Zeit Friedrichs p.68: ,Zwar
Zwingli’s und Calvin’s Arbeiten vermied er zu lesen und obwohl Calvin ihm
eine seiner Schriften widmete (mon. Piet. p. 292), wurde doch keine Verbin-
dung zwischen beiden angekniipft. Anfangs mag den Kurfirsten ein gewisses
Vorurtheil, das auch ihm gegen Calvin eingepflanzt worden war, abgehalten
haben; spater aber kam es ihm, wie es scheint, darauf an, denjenigen, die
ihn als einen Anhinger des Genfer Reformators verketzerten, seine Unbe-
kanntschaft mit dessen Schriften entgegen halten zu konnen.«

Kluckhohn (p. 62 sq.) erklart den Uebergang Friedrichs zum Calvinismus
etwas anders, er datirt ihn vom Naumburger Firstentag an. Dieser habe
den Kurfiirsten zu der Entdeckung gefiihrt, dass die Augsb. Conf. in ihrer
arspriinglichen Gestalt vom Abendmahl des Herrn ,papistisch“ lehrte. Da-
durch sei die Autoritat, welche jene Bekenntnissschrift far ihn hatte, er-
schiittert worden, und habe er noch entschiedener als frither sich auf die heil.
Schrift als die einzig untriigliche Norm des Glaubens hingewiesen gesehen.
Das sei die erste Stufe zu einem acht reformirten Standpunkt gewesen. Jene
Entdeckung habe aber fiir den Kurfiirsten noch eine weitere Bedeutung ge-
habt. Sie habe ihm bewiesen, dass die grossen Reformatoren, Melanchthon
nicht minder als Luther, sogar in den wichtigsten Lehren nur allmihlig zur
Erkenntniss der Wahrheit vorgedrungengund selbst da noch in Irrthum be-
fangen gewesen wiaren, als sie das Evangelium schon in seiner Reinheit her-
gestellt zu haben glaubten. Von da an habe er sich entschiedener dem Ein-
fluss von Mannern hingegeben, welche die reformirte Richtung vertraten,
habe er sich mit den Schriften der Reformatoren Frankreichs und der Schweis
ndber bekannt gemacht, und sei er, je mehr er das reformirte Lehrsystem



Der Pfilzer Streit. 23

Er liess sich darnm auf die Frage, ob er reformirt oder luthe-
risch sei, gar nicht ein, wie sehr er aber reformirt geworden
war, beweisen die Aenderungen, die er in den kirchlichen Ord-
nungen vornahm und beweist der von ihm approbirte Heidel-
berger Catechismus. Man sollte nun freilich erwarten, dass der
Kurfiirst, nachdem er zu solcher Ueberzeugung gekommen war,
auch eingesehen und bekannt hitte, dass er sich von der luthe-
rischen Kirche abgewendet habe, aber das hatte er eben mit den
Reformirten gemein oder vielmehr von ihnen sich angeeignet,
dass er die historische Berechtigung, welche das lutherische Be-
kenntniss doch schon gewonnen hatte, nicht anerkannte, und
das, was ihm das Schriftgemisse schien, zur einzigen Norm
machte. Bei der Stellung, welche die Firsten sich damals zu-
wiesen, konnte er es dann auch fir sein Recht, ja fir seine

geprift habe, von der Schriftgemassheit desselben iiberzeugt worden.“ Wir
konnen dieser Erklarung des Uebertritts des Kurfirsten nicht beistimmen.
‘Wollten wir auch annehmen, dass der Kurfiirst um diese Zeit die Wahrneh-
mung zu machen geglaubt hat, dass die Augsb. Conf. in ihrer urspriinglichen
Gestalt vom Abendmahl des Herrn papistisch lehrte, so wirde diese Wahr-
nehmung den Glauben des Kurfiirsten an die Autoritit der Augsb. Conf. und
in weiterer Folge an die Autoritit der lutherischen Reformatoren gewiss nicht
80 erschiittert haben, dass er jetzt zu den Schriften der Reformirten sich
gewendet hitte, wenn er nicht zuvor schon in der Abendmahlslehre ihnen
néher gestanden wire, als dem Lutherthum. Ueber sie dachte er von Anfang
an Melanchthonisch, und vom Melanchthonianismus glitt er dann ab zum
calvinischen Bekenntniss, wie das bei so Vielen damals der Fall war. Dass
aber die Vorginge wihrend des Naumburger Fiirstentags den Anstoss zur
‘Entscheidung fiir den Kurfiirsten gaben, nehmen wir mit Kluckhohn an. Der
Kurfiirst konnte da schon sich zur Unterschrift der Augustana nur unter der
Bedingung bereit erklaren, dass es ihm gestattet war, die Abendmahislehre
80 zu deuten, wie es auf Grund der Ausgabe von 1540 zulassig war, wurde
aber schon in Naumburg inne, dass es Firsten gab, welche seine Auslegung
des Abendmahls fiir eine unlutherische erklirten. Als dann aber das ganze
Werk des Naumburger Fiirstentags an dem Widerspruch des Herzogs Johann
Friedrich von Sachsen scheiterte, musste er erkennen, dass er mit den lu-
therischen Stinden nicht mehr auf gleichem Boden des Bekenntnisses stehe.
Damit war das Band zwischen ihm und ihnen zerrissen, und nahm er nun kei-
nen Anstand mehr, sich den Reformirten naher zu stellen, und nun auch jene
Aenderungen im Cultus vorzunehmen, welche der Kirche seines Landes ein
reformirtes Geprige gaben.



224 Der Plilzer Streit.

Pflicht halten, diejenigen Geistlichen nicht zu dulden, welche in
der Schrift nicht fanden. was er darin fand, und seinem Lande
gein Bekenntniss und seine Kirchenordnungen aufzundthigen. So
wenig wir das nun billigen. so mtissen wir doch anerkennen,
dass der Kurfurst mit Warme und aufrichtiger Frommigkeit sei-
nem Glauben zugethan war, und grosse Glaubensfestigkeit an
den Tag legte. Er bezeugte diese namentlich auf dem Augsbur-
ger Reichstag von 1566, wo die Gefahr, von dem Religionsfrie-
den ausgeschlossen zu werden, sehr nahe an ihn heran trat. Die
Gefahr ging damals an ihm vortiber. Gerade die Glaubensfreu-
digkeit, welche der Kurfiirst in seiner Erklirung an den Kaiser
und die Stinde aussprach, machte besonders auf den Kurfiirsten
August von Sachsen einen so glinstigen Eindruck, dass er jenen
Fursten,welche auf Ausschluss des Kurfirsten von dem Religions-
frieden drangen (es waren besonders der Pfalzgraf Wolfgang von
Zweibrticken und der Herzog Christoph von Wartemberg), entge-
gentrat. Aber das will doch bemerkt sein, dass auch die Stiinde,
als sie sich wider den Ausschluss des Kurftirsten erkldrten, an-
erkannten, dass er von der Augustana abgewichen sei. Und so
hat auch der Kaiser!) die gegen den Kurfursten gerichtete An-
1) Die Resolution des Kaisers bei Struve p. 194. Er verlangt, dass die
Stinde in den Kurfirsten dringen sollten, dass er ,nicht allein mit dem Mund,
sondern auch wirklich sich zu der Augsb. Conf,, derselben Lehre, Ceremo-
nien und Kirchengebriuchen bekenne und dessen zu mehrerer Gewissheit,
was Seine Kurfirstliche Gnaden solcher Augsb. Conf. zuwider in den Kirchen,
Stidten, Lindern und Schulen in der Lehre insgemein und Reichung der
heil. Sacramente insonderheit einreissen lassen, dasselbe alles vermdge des
Religionsfriedens wiederum #ndere und abstelle, auch die verfihrerischen
Kirchen- und Schuldiener, die Catechismen, Traktitle, und Bicher, darin
der Calvinische Irrthum gelehrt und vertheidigt wird, ganzlich abschaffe.«
Die Antwort der Stande vom 26. Mai: Sie versprechen, ,an den Kur-
fursten eine Erinnerung und Vermahnung zu thun‘‘, wollen aber nicht, ,je-
mand so in etlichen Artikeln in ihrer Confession mit ihnen streitig in deat-
schen und fremden Landen in einige Gefahr, vielweniger aus dem Religions-
frieden setzen.“ Sie geben zu erwigen, ,,dass jetziger Zeit viele bedringte
Christen in Frankreich, Spanien, Niederlanden und anderen Orten sich be-
finden, welche die hochsten Punkte der christlichen Religion, de trinitate, de
Justificatione etc, 1auter und nach Inhalt des gottlichen Worts und der Augsb.
Conf. balten, daneben aber in dem Artikel des heil. Abendmahls von etlichen



Der Pfulzer Streit. 25

klage nur unterder-Annahme fallen lassen, dass die Stinde
sich bemtthen wilrden, den Kurftrsten zum Bekenntniss der
Augustana wieder zurtickzufithren.

Predigern und Lehrern nicht gleichformig und der Augsb. Conf. gemiss
durchaus geschrieben und gepredigt werde.“ Dariiber bemerken sie dann
weiter: sie wiissten gleichwohl auch, ,dass unter denselben Scribenten und
Predigern ein grosser Unterschied sei, denn Etliche unter ihnen den Zwing-
lianismum und Calvinismum . ., die Andern aber einer solchen Obscuritit sich
gebrauchen, daraus nicht zu nehmen, was ihre griindliche Meinung, und ob
sie sich mit den Stinden der Augsb. Conf. in dem vergleichen oder nicht.
Nun lassen es die Stinde an seinem Ort, kénnen auch wohl glauben, dass
diejenigen, so sich solcher Obscuritat befleissigen, dem Calvi-
nismo anhéngig. Es sind aber ohne Zweifel unter dem gemeinen Mann
der bedringten Christen sehr viele, so die Lehre von wegen der Obscuritit
njcht verstehen, sondern sich an die Worte Christi halten, auch denselbigen
dem einfltigen Verstand nach, wie sie de vera praesentia corporis et sangui-
nis Christi in usu gesetzt seyn, glauben und halten. Sollten dann nun nicht
allein die Prediger, Lehrer und Scribenten, so sich gleichwohl allenthalben
noch nicht erklirt, welche sich anch auf Unterredung referiren und sich weisen
su lassen entbieten; alsbald unerkannt, auch alle ihre Zuhérer mit dem Wort
des Calvinismi und unter demselbigen Schein condemnirt, und aus dem Reli-
gionsfrieden oder in andere Gefahr gesetzt werden, so hitten sich dess nicht
allein die Prediger, dass es wider die Form der christlichen Kirche gesche-
lien, mit gutem Fug zu beschweren, sondern es wiirde auch viel armen Chri-
sten Gewalt und Unrecht dadurch geschehen .. Die Stinde verstehen also
das kaiserliche Decret nur dahin, ,dass es allein ¢n specie des Kurfirsten Per-
" gon belange und eine ernstliche Vermahnung mit gebithrlicher Bedrohung ge-
gen Se. Kurfiirstliche Gnaden von dem Calvinismo abzustehen in sich halte,
dessen dann die Stinde der Augsb. Conf. mit E. Kaiserl. Majestit wohl einig
seien, sintemal sie dem Calvinismo mit nichten anhéngig, auch derowegen
den Kurfiirsten selbst briiderlich, freundlich, unterthiniglich und zum emsig-
sten ermahnet und erinnert. )

,»,Ob auch solch Dekret dartiber fiir ginzliche Exclusion des Kurfirsten
Person vom Religionsfrieden also zu achten .. das haben die Gesandten der
sbwesenden Kur- und Firsten sich zu erkliren keinen Befehl, sie wollen aber
solchem E. kaiserl. Majestaet Decret ausserhalb des klaren Buchstabens kei~
nen Verstand nehmen noch geben.“ —



216 Der Pfalzer Streit.

hitte man, also mur ither die Frage zu streiten, ob und wie weit
Melanchthonianismus und Calvinismus identisch sind, ob beide
von Anfang an zusammengefallen sind, oder ob, wie Ebrard
annimmt, der Melanchthonianismus den bis auf die letzte Con-
sequenz dringenden Angriffen der Flacianer gegentiber nicht
anders konnte, als sich seiner eigenen Lehrconsequenzen be-
wusst zu werden? Wie wir aber zu dieser Frage stehen, beant-
wortet sich aus unserem ganzen Buch.

‘Es liegt also das Faktum vor, dass in der Pfalz eine Lehre
geltend gemacht wurde, welche die lutherische Lehre ausschloss.
Freund') und Feind haben damals dieses Faktum als einen
Uebertritt der Pfalzer Kirche zum Calvinismus bezeichnet, nur
in der Pfalz bezeichnete man das nicht mit diesem Namen, da
behauptete man vielmehr, man stehe nach wie vor auf dem Bo-
den der Augustana.

Wenn dieses Ereigniss, dem zufolge aus einem ganzen Land,
das man bis dahin zu den lutherischen zahlte, das lutherische
Bekenntniss ausgeschlossen war, zu jeder Zeit ein die lutheri-
sche Kirche sehr schmerzlich bertthrendes war, so wurde es das
bei den Umstinden, unter denen es geschah, noch mehr. Das
Ereigniss fillt ja in dieselbe Zeit, in welcher lutherischer Seits
immer behauptet wurde, dass der Calvinismus auch in die deut-
schen Kreise eingedrungen sei. An anderen Orten wollte man
das nicht Wort haben, und die lutherischen Theologen hatten
das saure Geschift, die Leute zu tiberfiihren, dass sie Calvinisten
seien. Wo das erwiesen wurde, da galt es auch als ausgemacht,
dass sie ihr Biirgerrecht in der lutherischen Kirche verloren

gut Theil davon Dir und den hellen Geistern des Schweizerlandes zu danken.“
Bullinger antwortet: Den Catechismns . . habe ich mit grosser Begierde gele-
sen . . die Anordnung dieses Buches ist klar, sein Inhalt lautere Wahrheit . .
H. Bullinger von Pestalozzi p. 415.

1) Hospinian II, 264. Elector . . permotus sacrae scripturae perspicuis te-
stimoniis et veteris ecclesiae ac purioris antiquitatis doctrina, Philippique aucto-
ritate veritati cessit et instituta generali reformatione academiae et ecclesiarum
Palatinatus, undiquoque orthodozos ministros, doctores et professores vocavit, et
dissentientes placide dimisit. Anno etiam sequenti tertio et quarto die Junii in
publica disputatione orthodozam sententiam defendit et de mutata religions
piis omnibus satisfecit.



Der Pfilzer Streit. 217

hatten. , Hier aber, in der Pfalz, bekannte man sich, wenn nicht
dem Namen, doch der Sache nach zum Calvinismus, war jedoch
8o wenig gewillt, seinen Platz in der lutherischen Kirche aufzu-
geben, dass man vielmehr die hinausdringte, welche an dem
lutherischen Bekenntniss festhielten, und sich dafiir auf die Au-
gustana berief. Und der Augustana gab man, wie wohl zu be-
achten ist, nicht nur die Deutung, dass sie der Lehre, zu welcher
man sich jetzt bekannte, nicht zuwider sei, sondern die, dass
sie die Lehre, welche die Lutheraner die lutherische nannten,
ausschliesse. Was sollte da aus der lutherischen Kirche werden,
wenn die in Deutschland zerstreuten Cryptocalvinisten sich diese
Vorginge zu Nutze machen wollten! In ihrem ganzen Bestand
also war die lutherische Kirche dadurch bedroht. So sahen es
lutherische Theologen und sahen es lutherische Fiirsten an.

Man kann es Beiden nicht verargen, wenn sie in hohem
Grade entriistet waren, man muss aber in dem Urtheil dber die
Theologen der Pfalz und in dem tiber den Kurftirsten unterschei-
den. Die Ersteren konnten unmdglich ehrlich und aufrichtig glau-
ben, dass sie mit ihrer Lehre auf dem Boden der Augustana stan-
den, das erkennt auch Planck!) an, anders scheint es bei dem
Kurfiirsten gestanden zu haben. Wenigstens seine ersten Schritte
und Verftigungen scheinen mit einer gewissen Unbefangenheit
geschehen zu sein, wirklich in dem Glauben, dass er damit nichts
gegen die lutherische Kirche unternehme. Das 14sst sich auch
recht wohl erkliren.

Friedrich, der noch, als er 1537 in die Ehe trat, dem katho-
lischen Glauben, welcher der seines Vaters, des Pfalzgrafen
Johann II., war und blieb, zugethan war, hat sich zwar bald
darauf zum evangelischen Glauben bekannt, wohl unter dem
Einfluss seiner Gemahlin Maria, der Tochter des Markgrafen
Casimir von Brandenburg-Culmbach, einer dem lutherischen
Glauben eifrig ergebenen, klugen Frau, und hat diesen von da
an in einem frommen Herzen bewahrt und gepflegt. Aber er
war mit dem lutherischen Glauben doch gerade zu der Zeit be-
kannt geworden, als die Geegensétze zwischen den Lutheranern

1) Planck II, 2. p. 355.



216 Der Pfilzer Streit.

hitte man,alspnur tiber die Frage zu streiten, ob und wie weit
Melanchthonianismus und Calvinismus identisch sind, ob beide
von Anfang an zusammengefallen sind, oder ob, wie Ebrard
annimmt, der Melanchthonianismus den bis auf die letzte Con-
sequenz dringenden Angriffen der Flacianer gegentiber nicht
anders konnte, als sich seiner eigenen Lehrconsequenzen be-
wusst zu werden? Wie wir aber zu dieser Frage stehen, beant-
wortet sich aus unserem ganzen Buch.

‘Es liegt also das Faktum vor, dass in der Pfalz eine Lehre
geltend gemacht wurde, welche d1e lutherische Lehre ansschloss.
Freund') und Feind haben damals dieses Faktum als einen
Uebertritt der Pfilzer Kirche zum Calvinismus bezeichnet, nur
in der Pfalz bezeichnete man das nicht mit diesem Namen, da
behauptete man vielmehr, man stehe nach wie vor auf dem Bo-
den der Augustana.

Wenn dieses Ereigniss, dem zufolge aus einem ganzen Land,
das man bis dahin zu den lutherischen z#hlte, das lutherische
Bekenntniss ausgeschlossen war, zu jeder Zeit ein die lutheri-
sche Kirche sehr schmerzlich bertihrendes war, so wurde es das
bei den Umstinden, unter denen es geschah, noch mehr. Das
Ereigniss fallt ja in dieselbe Zeit, in welcher lutherischer Seits
immer behauptet wurde, dass der Calvinismus auch in die deut-
schen Kreise eingedrungen sei. An anderen Orten wollte man
das nicht Wort haben, und die lutherischen Theologen hatten
das saure Geschift, die Leute zu tiberfuhren, dass sie Calvinisten
seien. Wo das erwiesen wurde, da galt es auch als ausgemacht,
dass sie ihr Bflirgerrecht in der lutherischen Kirche verloren

gut Theil davon Dir und den hellen Geistern des Schweizerlandes zu danken.“
Bullinger antwortet: Den Catechismns . . habe ich mit grosser Begierde gele-
sen . . die Anordnung dieses Buches ist klar, sein Inhalt lautere Wahrheit ..
H. Bullinger von Pestalozzi p. 415.

1) Hospinian II, 264. Elector . . permotus sacrae scripturae perspicuis te-
stimoniis et veteris ecclesiae ac purioris antiquitatis doctrina, Philippique aucto-
ritate veritati cessit et instituta generali reformatione academiae et ecclesiarum
Palatinatus, undiquoque orthodozos ministros, doctores et prof
dissentientes placide dimisit. Anno etiam sequenti tertio et qu
publica disputatione orthodozam sententiam defendit et de mu

piis omnibus satisfecit.



Der Pfilzer Streit. 217

hitten. Hier aber, in der Pfalz, bekannte man sich, wenn nicht
dem Namen, doch der Sache nach zum Calvinismus, war jedoch
8o-wenig gewillt, seinen Platz in der lutherischen Kirche aufzu-
geben, dass man vielmehr die hinausdréingte, welche an dem
lutherischen Bekenntniss festhielten, und sich dafir auf die Au-
gustana berief. Und der Augustana gab man, wie wohl zu be-
achten ist, nicht nur die Deutung, dass sie der Lehre, zu welcher
man sich jetzt bekannte, nicht zuwider sei, sondern die, dass
sie die Lehte, welche die Lutheraner die lutherische nannten,
ausschliesse. Was sollte da aus der lutherischen Kirche werden,
wenn die in Deutschland zerstreuten Cryptocalvinisten sich diese
Vorgénge zu Nutze machen wollten! In ihrem ganzen Bestand
also war die lutherische Kirche dadurch bedroht. So sahen es
lutherische Theologen und sahen es lutherische Ftirsten an.

Man kann es Beiden nicht verargen, wenn sie in hohem
Grade entriistet waren, man muss aber in dem Urtheil tiber die
Theologen der Pfalz und in dem iiber den Kurftirsten unterschei-
den. Die Ersteren konnten unmoglich ehrlich und aufrichtig glau-
ben, dass sie mit ihrer Lehre auf dem Boden der Augustana stan-
den, das erkennt auch Planck!) an, anders scheint es bei dem
Kurfiirsten gestanden zu haben. Wenigstens seine ersten Sckritte
und Verftigungen scheinen mit einer gewissen Unbefangemheit
geschehen zu sein, wirklich in dem Glauben, dass er damit nickas
gegen die lutherische Kirche unternehme. Das lisst siah mual

recht wohl erkliren.

Friedrich, der noch, als er 1537 in die Ehe trat, tes dsatan
lischen Glauben, welcher der seines Vaters, des Ffdlugssben.
Johann II., war und blieb, zugethan war, hat sieb zwsr wads
darauf zum evangelischen Glauben bekannt, woll sssr> wen
Einfluss seiner Gemahlin Maria, der Tochter des Mastzgxute:
Casimir von Brandenburg-Culmbach, einer dem seimene:
Glauben eifrig ergebenen, klugen Frau, und kst desws vor u
an in einem frommen Herzen bewabrt und gughne _sder
war mit dem lutherischen Glauben doch gerads = e Zert -

_kannt geworden, als die Gegensitze zwisthst i _atoesnds:




218 Der Pfilser Streit.

und Reformirten in Vieler Augen ansgeglichen oder doch auf dem
Weg der Ausgleichung begriffen schienen. Anch liegen keine An-
zeichen vor, dass er der Lehre. welche unter Lutheranern und
Reformirten streitig war, niher nachgegangen wire, und bis zum
Jahr 1559 von den Erdrterungen, welche darfiber zwischen bei-
den Theilen gepflogen wurden, Notiz genommen hitte. Sein
Standpunkt scheint der Melanchthonische gewesen zu sein. Von
diesem damals in weiten Kreisen herrschenden Melanchthonis-
nismus sagt Kluckhohn?) richtig: dass derselbe mit dem Calvi-
nismus zusammengefallen sei, wire nur einzelnen Theologen
klar gewesen, diese aber hitten es nicht wagen dfirfen, sich
offen zur reformirten Abendmahlslehre zu bekennen. ,Die Masse
der Menschen war und blieb lutherisch, und lutherisch fassten sie
die diplomatischen Formeln, in denen Melanchthon sich gern
bewegte. Sie wirden sich erschreckt von ihm abgewendet ha-
ben, wenn sie seine Vermittlungstheologie als Calvinismus er-
kannt hitten. Galt doch der Calvinismus, den man lange nicht
einmal vom Zwinglianismus zu unterscheiden vermochte, noch
allgemein als eine verwerfliche Irrlehre . .~ Auf diesem Stand-
punkt stehend war Friedrich auch ganz mit dem Frankfurter
Recess von 1558 einverstanden. Er hielt ihn fir gut lutherisch,
weil darin die Irrlehre Zwinglis ausdriicklich verworfen, und die
wesentliche Gegenwart Christi im Abendmahl betont war. Was
Kluckhohn aus dieser Zeit mittheilt,?) ist recht geeignet, uns
den Standpunkt und die Sinnesweise Friedrichs klar zu machen.
Er missbilligte es, dass sein Schwiegersohn, Johann Friedrich
der Mittlere, die Unterschrift des Frankfurter Recesses von der
Bedingung abhéingig gemacht hatte, dass die Sekten und Rotten,
vor allem die Zwinglianer, ausdriicklich verdammt wiirden, aber
er lehnte es doch ab, seinen Schwiegersohn in Augsburg auf
Jjede Weise zur nachtraglichen Unterzeichnung des Frankfurter
Recesses zu bewegen, denn, sagte er, der Frankfurter Recess
sei kein Evangelium, das jeder gutheissen oder unterschreiben
miisse, und er wisse deshalb in den, der Einrede dawider habe,
nicht zu dringen. Das wurde ihm aber mit Unrecht als Lauheit

1) Kluckhohn ibid. p. 8 sq. . 2) Kluckhohn p. 12—18.



Der Pfllsger Streit 219’

gegen den Frankfurter Recess ausgelegt, denn an demselben
Ort, auf dem da zusammengetretenen Reichstag, vertrat er mit
grosstem Nachdruck den Gedanken der Einigkeit aller evange-
lischen Stinde, und nur, um die Kluft zwischen den Unterzeich-
nern des Frankfurter Recesses und Johann Friedrich nicht da-
durch zu verschirfen, dass man letzteren fort und fort drnnge,
hatte er das obige Ansmnen abgelehnt.

Friedrich, das ersehen wir daraus, wollte vor allem Einheit
aller eva'ngelischen Stiande, eine compa.kte Einheit den katholi-
schen Stinden gegentiber. Zu diesem Endzweck sollten ,die
dogmatischen Streitigkeiten der Evangelischen unter einander
bis auf gelegene Zeit verspart werden“, und deren Bedeutung
schlug er auch nicht hoch an, und hatte wohl auch die strenger
gesinnten Theologen in dem Verdacht, dass sie zankstichtig seien
und die Bedeutung der Differenzen tibertrieben.!)

Fir einen Fiirsten, der den Differenzen keine gréssere Be-
deutung abgewinnen konnte und keine tiefere Einsicht in die
Lehre, um die es sich da handelte, hatte, war es in der That ein
sehr wiirdiger Standpunkt, den er einnahm, wenn er mit unnéthi-
gen Streitigkeiten unverworren bleiben wollte, aber auch zugleich
ein Standpunkt, bei dem man in dem zwischen Heshus und

\

1) So schrieb er an seinen Schwiegersohn: ,an Sekten und Rotten habe
er keinen Gefallen, und wolle diese viel lieber helfen vertilgen und ausrot-
»ten,“ setzte aber hinzu: ,dass aber jemand unerhérter Dinge condemnirt
wiirde, das wire auch beschwerlich. denn man mit dem allerdrgsten Uebel- |
thiter das Widerspiel hélt. Und an den Theologen Gallus, der ihm eine
streng lutherische Druckschrift zugeschickt hatte, schrieb er (am 7. Januar
1559): ,wir vernehmen auch, dass lhr den Religionsfrieden in Eurem Schrei-
ben anzieht, als wiirde man sehen, welcher Theil denselben verwirkt hatte;
item dass ibr eine neue und eine alte Augsburgische Confession meinen wo-
let: das diinkt uns gleichwohl ein Ueberfluss zu sein. Denn es wire gar ohne
Noth, dass wir, die Religionsverwandten, die wir in der Hauptsache nicht
dissentiren, solch’ Gezénk erwecken und damit unsern Widersachern, auch
dem Teufel selbst Raum und Ursache, ja das Schwerdt selbst in die Hand
geben. Und mochten wohl leiden, 1br und Andere, die Lust haben zu
zanken, fingens mit Anderen als Religionsverwandten selbst ab. Aber es
miissen Aergernisse sein, wie der Herr selbst sagt; wehe aber denen, durch
welche sie kommen.“ Des Gallus Druckschrift nennt er ein Calumnien- oder
Schmiihbiichlein. Kluckhohn p. 16 u. 12.



232 Das Eintreten der Wiirtemberger Theologen in den Streit.

bus, proinde nec illi Deum edunt, h. e. non in Deum credunt. Die
Anwendung auf das Abendmabhl liegt nun nahe.

Darnach scheint es aber, als wenn das Syngramma den Ge-
nuss des Leibes von Seite der Unwiirdigen liugnete.

Es ist da zuzugestehen, dass die Aeusserungen des Syn-
gramma ftiber diesen Punkt der Deutlichkeit entbehren, dea
Schluss aber, dass dasselbe den Genuss des Leibes und Blu-
tes von Seite der Unwiirdigen geradehin liugne, darf man
daraus doch nicht ziehen. Das Eire steht ja fest: dem Syn-
gramma zufolge ist im Sacrament der Leib mit dem Brod eins,
und wird also der Leib mit dem leiblichen Mund empfangen und
gegessen, das Syngramma lehrt also wie eine unio sacramentalis
80 auch eine manducatio oralis. Das ,mit dem Glauben Empfan-
gen‘ kann also nicht dem ,mit dem Munde Empfangen“ entge-
gengesetzt sein, es kann nur in dem Sinn gemeint sein, dass der
Glaube als der modus bezeichnet wird, mit dem man sich das im
Brod Dargereichte wirklich aneignet, und so kann also auch,
wenn das Syngramma nicht mit seinen Hauptsitzen in Wider
spruch treten will, der Satz: ,impiis absens est Deus* micht in
dem Sinn gemeint sein, dass die Unwiirdigen nur Brod und nieht
auch Leib geniessen. In welchem Sinn er gemeint ist, dariiber
gibt das Syngramma wenigstens eine Andeutung. Es fihrt fort
und sagt, man kénne an anderen Gaben, welche wir von Gott
empfangen, erkennen, wie wir die eximia et nunquam satis lau-
datu dona, Leib und Blut Christi, durch und mit dem Wort em-
pfingen. Es erinnert an Nahrung und Gewand, welche auch Ga-
ben Gottes seien. Diese, sagt es, haben die Gottlosen auch, aber
sie haben sie nicht als donum Dei, sie wissen nicht, von woher
sie ihnen zukommen, und sie sind ihnen eben darum nicht
recht nutzbringend.

Welche andere Anwendung ldsst sich nun davon auf das
Abendmahl machen, als die, dass, so wie auch an die Gottlosen
Nahrung und Kleidung kommt, so kommt an die Unwiirdigen
auch Leib und Blut des Herrn, aber, weil sie es nicht als solches
erkennen, hat die Gabe auch nicht die Wirkung wie bei den
Wiirdigen. Das ist aber eine Lehre, die ganz conform ist mit
der Luthers, und ganz conform der Auseinandersetzung, welche



Das Eintreten der Wiirtemberger Theologen in den Streit. 233

wir in einem | Brief Brenzens an die Reutlinger vom Jahr 1527
finden. Brenz dussert sich da tiber Sitze (axiomata), welche die
Reutlinger aufgestellt hatten, und widerspricht der Annahme
der Reutlinger, dass den Unwiirdigen Leib und Blut des Herrn
im Abendmahl nur angeboten wlirden (offerri). Der Unterschied
zwischen den Wirdigen und Unwiirdigen sei nur der, dass sie
dem, der diese Gaben im Glauben empfingt, zum Segen gereichen:
es sei der Unterschied zwischen accipere und utiliter accipere.t)

Das Gesagte wird ausreichen, um zu beweisen, dass das
Syngramma, wenn es auch gleich in der Ausfihrung mangelhaft
und theilweise missverstindlich ist, dem lutherischen Bekennt-
niss entspricht, und Brenz gleich bei dem ersten Zeugniss, das
er fiber die Abendmahislehre ablegte, den Standpunkt einnahm,
auf dem wir ihn in den Jahren 1556 und 1559 wieder finden.?)

Eine andere Abendmablslebre kdnnen wir aber auch nicht
in seinem Commentar zum Johannes und in seinem Catechis-
mus finden.

Verfolgen wir nun weiter die Haltung des Brenz bis zum
Jahr 1559.

Wir finden durech diese ganze Zeit hindurch keine Anzeichen,
dass er seine Meinung vom Abendmahl gesndert hat, und genug
Anzeichen, dass er tiber die Schweizer Lehre ungiinstig zu den-
ken fortfuhr: aber er hielt sich lange still, und wo er Anlass hat-
te, sich zu dussern, that er es in mildem verséhnlichem Sinn.

1) Der Brief an die Reutlinger in Pfaff, acta et scripta publica eccl. Wair-
temberg. 1719. p. 36. Qui haec dona distributa fide accipit, bene habebit. Qui
vero incredulus est , nihil quidem sacramenti rationi adimit, sed ipsi sibi malum
accersit, incredulitate id bomum rejiciens .. Jam quod appendicem CRristus
adjecerit, quod pro vobis traditur, id quod vera corporis explicatio et distributio
est, non probat incredulo ideo corpus non offerri aut donari, sed probat, ipsi non
utiliter offerri nec bene donari, propterea quod donum oblatum per increduli-
tatem a se repellat. Aliud est accipere, aliud est utiliter accipere. Incredulus
. . . accipit panem et vinum coenae dominicae, qui sunt corpus et sanguis Christi,
sed quia non credit, accipit ea non utiliter, sed sibi in judicium.

2) Dieckhoff: p. 609. ,.Nicht in der Lehre selbst, sondern allein in der
Ausfihrung und Begriindung derselben, wie sie vom Syngramma versucht
Wird, wird man also das der lutherischen Lehre etwa Fremdartige und Un-
gemisse zu suchen haben.“



234  Das Eintreten der Wiirtemberger Theologen in den Streit.

So im Jahr 1544. Da war zwischen einem schweizerisch gesinn-
ten Prediger Tossanus in Mémpelgard und dem von dem Herzog
Christoph von Wiirtemberg dahin gebrachten streng lutherisehen
Hofprediger Johann Engelmann ein Streit tiber die Frage auns-
gebroehen, ob auch der Unwiirdige Leib und Blut Christi im
Abendmahl geniesse? Bucer hatte dem Brenz die erste Nachricht
von dem Ausbruch dieses Streites mitgetheilt und ihn gebeten
dazwischen zu treten. Brenz ging auf die Bitte ein und schrieb an
Engelmann: ,auch ich glaube zwar, dass nicht bloss Wiirdige,
sondern auch Unwtirdige im Abendmahl den wahren Leib und
das wahre Blut Christi, jene zum Heil, diese zum Gericht, em-
pfahen. Doch weiss ich, dass Tossanus sich in der Lehre vom
Abendmahl zur Augsburgischen Confession hekennt und nicht
in Abrede zieht, dass die Unwiirdigen im Abendmahl den Leib
Christi empfangen, sondern die Entscheidung dartiber nur den
frommen und gelehrten Minnern tiberlassen will. Darum glaube
ich nicht, dass man ihn verdammen und sich seiner entschlagen
darf. Es ist schon rithmlich, wenn Einer nur das, was er selbst
nicht recht versteht, dem Urtheil Gelehrter tiberlisst. Du weisst
aber, dass man die Abendmahlsgemeinschaft mit Anderen nicht
um des Guten, sondern um des Schlimmen willen, das sie an
sich haben, meiden soll. Méglich wire es wohl, dass die, mit
denen Du zu thun hast, ihre Zwinglische Ansicht durch Worte
verdecken und anders denken als sie reden. Aber sind die Worte
fromm, so will ich doch nach der christlichen Liebe lieber das
Beste glauben, als auf einen blossen Verdacht hin allzustreng
urtheilen, zumal da Gott mir nicht befiehlt, Richter der Herzen
zu sein. Das grosste Recht ist oft das grésste Unrecht, und wer
die Nase allzuhart schnfuzt, der bringt Blut heraus, sagt Salomo.
Gesetzt jene Leute betrtigen mich, so betrtigen sie doch nicht
mich, sondern Christum, den Sohn Gottes, der sie einst ohne
Zweifel darum strafen wird. Bedenke doch, lieber Freund, die
Ursache des Streits. Wie, ist es nicht schéindlich, wenn fromme
Leute mit einander Zank anfangen wegen des Abendmahlsge-
nusses der Gottlosen? Soll ich Zwietracht in der Kirche anrich-
ten und sie verderben um derer willen, die nicht zur Kirche ge-
horen oder bloss falsche Glieder der Kirche sind? Wie, sagt

-



Das Eintreten der Wiirtemberget Theologen in den Streit. 235

Paulus; stehet|mir zu, tiber die zu richten, die draussen sind?
Darum lass das um der Ruhe der Kirche willen, lass Dir um
Christi, unseres Erlosers, selbst willen gefallen, dass Du, wenn
Tossanus fromm lehrt und fromm lebt, nicht um dieser einen
Sache willen das Band des Friedens zerreissest, sondern wandle
mit ihm in dem Hause des Herrn in Eintracht, Freundschaft
und Liebe. Will einer seine heimliche Gottlosigkeit decken, so
moge der Herr dazu sehen. Es ist unsere Pﬂicht, das einmal
begrabene Uebel nicht wieder aufzurithren .

Der Brief findet seine Ergidnzung in einem anderen Brief,
den Brenz an Schnepf, durch dessen Hand er den Brief an En-
gelmann gehen liess, schrieb. Aus ihm ersieht man, dass Brenz
dem Tossanus doch nicht recht traute. ,Diese Leute, schreibt
ér, verstehen es, unter unsere Worte ihre eigene Meinung zu
verstecken. Sie bekennen, dass die Frommen im Abendmahl
Christi Leib und Blut empfangen; allein das konnen sie gar
nicht l1iugnen, da offenbar Leib und Blut Christi auch ohne das
Abendmahl von den Frommen immer empfangen wird.') Man
kann daher nicht sicherer von ihnen herauspressen, was sie ei-
gentlich denken, als wenn man ihnen die Frage von dem Ge-
nuss der Gottlosen vorhilt. Allein ich wollte kein Oel ins Feuer
giessen, sondern ich ermahnte ihn zur Eintracht. Doch will ich
Engelmann seinem Cellegen nicht preisgeben. Ich sehe wohl,

1) Brenz denkt da an Joh. VI. In welchem Sinn er es meint, dass Leib
und Blut Christi auch ohne Abendmahl von den Frommen empfangen werde,
zeigt sehr deutlich eine Stelle aus einem Gutachten von Brenz, das er am
2. October 1560 an den Kurfiirsten Friedrich IIL von der Pfalz abschickte,
und das sich abschriftlich zu Strassburg im Archiv des protestantischen Se-
minars findet (mitgetheilt von Kluckhohn in der angefihrten Schrift p. 47.
Anm. 40). Sie lautet: , wiewohl das sacramentliche Essen des Leibes Christi
und das Trinken seines Blutes im Nachtmahl den Gliubigen ganz nittzlich und
trostlich ist, so ist es doch zur Seligkeit nicht nothwendig, und haben viele
fromme Leute die ewige Seligkeit durch Gottes Gnade ohne den sacrament-
lichen Genuss des Nachtmahls Christi; aber das Essen und Trinken, wovon
Christus im 6. Capitel Johannis redet, ist zur Seligkeit n6thig, und kann ohne
Yerlust der Seligkeit nicht unterlassen werden, und ist solch’ Essen und
Trinken nichts anders denn glauben, dass Christus sein Fleisch
unsertwegen in den Tod gegeben.“ ,



236 Das Eintreten der Wirtemberger Theologea in den Streit.

dass die, die einmal Zwingli anhingen, beinahe unheilbar sind,
und, so viel ich urtheilen kann, das was sie thun, mehr zum
Schein vor der Welt, und um eine gewisse &ussere Ehrbarkeit
zu zeigen, thun, als zur Pflanzung einer wahren Frommigkeit,
die da ist in Christo, dem Sohne Gottes. Du weisst, wie viele
Arbeit und Beschwerde mir einst diese Partei veranlasst hat,
und wirst Dich anch noch wohl erinnern, mit wie vielen gehei-
men Praktiken Blaurer die Sache im Herzogthum Wurtemberg
betrieben hat. Je weniger ich mit diesen Leuten zu thun habe,
desto besser und fleissiger glaube ich meinem Beruf dienen zu
konnen.“

Und noch einmal kommt er in einer Nachschrift auf die Sa-
che selbst zu sprechen. ,Bucer, schreibt er, predigt, ich weiss
nicht was fir einen Unterschied zwischen den Wiirdigen und
Unwiirdigen. Daraus sehe ich, dass er mit den Zwinglianern
gleiche Meinung vom Abendmahl hat. Denn diese glauben:
Brod sei Brod , aber wenn sie das Brod nehmen, 8o glauben sie,
Christi Leib sei fir sie gegeben, daher sagen sie, sie empfangen
den Leib Christi mit dem Brod, weil sie ihn geistig empfangen,
d. i. weil sie glanben, er sei fir sie gegeben. Denken sie 8o,
wie mir scheint, so sind sie Betrtiger, denn auf diese Weise wird
der Leib Christi gegessen, wie ein Frommer eine Birne isst.
Denn wihrend er sie isst, glaubt er indessen an Christum, dass
dieser seinen Leib fir ihn in den Tod gegeben. Daher isst er
auch den Leib Christi mit der Birne. Mdchten doch diese Lugner
bekehrt werden!“?)

Aus diesen Briefen geht doch deutlich hervor, dass Brenz
zwar den Streit zwischen den beiden Predigern darniederzuhal-
ten suchte, aber tiber die Schweizer Abendmahlslehre nicht an-
ders, und wesentlich nicht milder denkt als frither: er ergeht sich
vielmehr in sehr starken Worten gegen sie und ihre Vertreter.?)

1) Brenz von Hartmann und Jager II, 135.

2) Es ist nicht abzusehen, wie Planck aus einer Aeusserung, welche
Brenz in dem Brief an Schnepf @iber Luthers letzstes Bekenntniss thut, den
Schluss ziehen will, er sei ungewiss geworden, ob es nicht besser sein wirde,
die Schweizer ihrem eignen Gewissen zu @berlassen, als den leidigen Streit
wieder zu erneuern. Brenz billigte freilich nicht in ausdricklichen Worten



Das Eintreten der Wirtemberger Theologen in den Streit. 237

Yon 1544 his 1556 kennen wir dann keine Aeusserungen
Brenzens iiber das Abendmahl. Das war die Zeit, von welcher
wir schon sprachen, die Zeit, in welcher man sich lutherischer
Seits erst noch der Hoffnung hingab, die deutschen Theologen
wenigstens hielten sich noch an die Wittenberger Coneordie, in
welcher aber in der Stille Calvins Auffassung Verbreitung und
Aufnahme fand. In dieser Zeit hielten sich die anderen lutheri-
schen Theologen zurtick und so that Brenz auch. Sobald er aber
die Entdeckung machte, dass man sich getiuscht und dass man
getduscht worden sei, war er auch wieder auf dem Plan. Von
der Stellung, die er jetzt zu Lasco einnahm, haben wir schon
berichtet, und so auch von der Schrift, die er auf Anlass des
Streites zwischen Westphal und Calvin schrieb, und haben bei
dieser Gelegenheit auch schon den Unterschied anerkannt, der
in Ton und Haltung der Wiirtemberger verglichen mit dem der
Niedersachsen war. Aus der Vorrede zu Andreéis Schrift sieht
man, dass Brenz auch jetzt noch lieber gesehen hitte, wenn der
Ausbruch des Streits vermieden worden wire, aber er hielt es
doch ftir niitzlich, ,dass, da der leidige Zwiespalt von dem Sa-

den neuen Angriff Luthers, aber er sagt doch genug zu Gunsten desselben
in den Worten: ,Luthers Schrift habe ich dieser Tage gelesen; ich kann
nichts weiter sagen, als dass ich den Herrn bitte, dass das, was geschieht,
zur Ehre Christi und zum Nutzen der Kirche ausschlage. Man glaubt viel-
leicht, Luther sei etwas zu heftig und hart gewesen. Aber was sollte er thun?
Solchke Leute, denen es nicht darum zu thun ist, dass Christus verherrlicht
werde, sondern nur darum, dass die alten, fast schon begrabenen. Irrthiimer
wieder unter die Leute kommen und fir achte Waare angenommen werden,
verdienen nichts besseres..“ Und mit Schirfe dussert er sich uiber die Schrift
der Zuricher wider Luther. ,Nachdem ich einige Blatter darin durchlesen,
schreibt er an Veit Diedrich, und nichts als giftige Schmihworte und offen-
bare Verlaumdungen fand, so warf ich sie mit nicht geringem Schmerz bei
Seite, und liess mich durch kein Zureden meiner Collegen mehr vermégen,
sie wieder vor die Hand zu nehmen. Doch liess ich mir durch einen von ih-
nen das Biichlein vorlesen, und mir die hauptsichlichsten Bewgisgriinde dar-
aus mittheilen. Allein es sind diess die alten lingst widerlegten Griinde. Von
Dir kann ich vielleicht erfahren, ob Luther mit einer Gegenschrift antworten
Iasst. . . Horst Du etwas "Gewisses, so thue es mir kund. So oft ich an diese
undankbaren Sohne Hams gedenke, so kann ich mich nicht enthalten, sie auf
jede Weise zu ziichtigen.“ Hartmann u. Jager II, 137,



228 Das Eintreten dcr Witrtemberger Theologen in den Streit.

erament, des Nachtmahls Christi wieder hervorgebrochen, ein
guter klarer Berieht vorhanden sei, daraus minniglich verneh-
men mdge, worauf der Streit beruhe und was einer jeden Partei
griindlieche Meinung sei.*

Das aber wollen wir doech noch hervorheben, dass Brenz bei
dieser Gelegenheit mit keinem Wort eines Unterschieds gedenkt,
der zwischen der Lehre Zwinglis und Calvins sei, doch wohl ein
Beweis, dass es ihm nieht einfiel, von der Lehre Calvins anzuneh-
men, dass sie in der Hauptsache der Luthers niher geriickt sei.')

Wie liess es sich unter diesen Umstinden anders erwarten,
als dass Brenz im eigenen Lande dem Calvinismus, wo er sich
zeigte, entgegentrat? Der Anlass dazu war ihm geboten. Er
erfubr, dass ein Prediger in der Nihe von Nirtingen, Bartholo-
mius Hagen, in Briefwechsel mit Calvin stehe. Da derselbe bei
der Mutter des Herzogs Christoph, die in Nirtingen ihren Witt-
wensitz hatte, in Gunst stand und ofter vor ihr predigte, war
das wohl ¢in weiterer Anlass, die Sache ernst zu nehmen. Dem
Hagen wurde also befohlen, sein Glanbensbekenntniss einzu-
senden, und dieses wurde den Superintendenten des Landes zur
Censur zugeschickt. Nachdem die Censuren eingelaufen waren,
wurde eine Synode nach Stuttgart (im December 1559) berufen.

1) Ein Beleg dafiir liegt auch in dem Gutachten, das Brenz 1559 auf
Verlangen des Herzogs Christoph dber die Bekenntnisse der Prediger aus
Aachen ausstellte und das der Herzog dem Kurfirsten Friedrich zustellte.
Da schreibt Brenz: ,Wunder ists, dass diejenigen, so die beigelegten Con-
fessionen gestellt, in dem Wahn sind, als sollte sich der zwinglische und der
lutherische oder der Augsburgischen Confession (wie man es gemeiniglich
nennt) Glaube von dem Nachtmahl Christi dieser Gestalt zusammenschicken,
als wire es res indifferens und mochte man ohne Nachtheil des rechten Glan-
bens zwinglisch oder lutherisch sein.“ Mit Recht macht Kluckhohn, aus dem
ich das mittheile (p 28. Anm. 20.), bemerklich, dass Brenz nicht zwischen
Calvin und Zwingli zu unterscheiden vermochte. Wie wenig er das that, er-
kennt man daraus, dass der Herzog Christoph in dem das Gutachten beglei-
tenden Schreiben an den Kurfiirsten ausdriicklich den Calvin nennt. Er gibt
zu, dass ,der Calvinus jetzund etwas bescheidener davon schreibe,“ setzt
aber hinzu: ,ist doch in substantia der vorig Irrthum.“ Hitte Brenz im Syn-
gramma die calvinische Lehre vor Calvin ausgesprochen oder sich dessen
Lehre auch nur genihert, so wiirde er gewiss beide, den Zwingli und Calvin,
nicht so zusammengeworfen haben.



‘Das Eintreten der Wiirtemberger Theologen in den Streit. 239

Auf ihr musste. Hagen mit'Jakob Andred disputiren, bekannte
sich dort fir tberwunden') und erkldrte sich bereit, zur lu-
therischen Lehre zurtickzukehren. Derselben Synode befahl der
Herzog ein Glaubenshekenntniss abzufassen und sie nahm ein-
stimmig ein von Brenz ihr vorgelegtes an.

Der Vorfall mit Hagen hat da ohne Zweifel den willkomme-
nen Anlass zu Aufstellung eines solchen Glaubenshekenntnisses
gegeben, das man aus anderen Ursachen fiir nothwendig hielt.
Als solche Ursache nennt Sattler?) die nahe bevorstehende Zu-
sammenkunft der Filrsten zum Behuf der Erzielung einer Einig-
keit in der Kirche. Der Herzog Christoph, berichtet er, hatte
zur Vorbereitung ein Glaubensbhekenntniss der Theologen seines
Landes fir nothwendig gehalten. Man wird aber auch anneh-
men diirfen, dass dasselbe in Zusammenhang steht mit den Vor-
géngen in der Pfalz in Betreff der Abendmahlslehre, und es ist
in der That von unberechenbarer Bedeutung, dass ein ganzes
Land, und gerade dieses Land, ein solches Zeugniss fiir die lu-
therische Lehre ablegte, und dass es dasselbe gerade in diesem
Moment ablegte. Bisher waren nur die Niedersachsen fiir die
Lehre Luthers eingestanden, diese aber wurden von den Geg-
nern als Zeloten verschrieen, welche grundlos den Frieden stor-
ten. Da war es von grossem Belang, dass man von anderer
und sehr geachteter Seite her ein gleiches Zeugniss ablegte.
Und gewiss glaubte Brenz, dass es an der Zeit sei, das zu thun.

Dafilr spricht dann auch das Bekenntniss selbst. Dieses enthdlt

nemlich die Lehre Luthers, aber so, dass eine Missdeutung und
Umdeutung desselben zu Gunsten des Calvinismus abge-
wehrt war.

Es wird darin bekannt, ,dass im Nachtmahl des Herrn mit
Brod und Wein durch die Kraft des Worts der wahrhaftige Leib

1) Hagen, der sich erst zu vertheidigen suchte, berief sich auf die Worte
des Brenz in dessen Commentar zum Johannes, wo dieser sagte: der leibliche
Mund empfange das Brod, der Mund des Glaubens aber den Leib Christi.
Brenz aber wies mit Entriistung die Deutung dieser seiner Aeusserung im
calvinischen Sinn zurtick. Hartm. u. Jéger II, 373.

2) Sattlers Geschichte des Herzogthums Wiirtemberg. IV. Thl. p. 141.

' 4



240 Das Eintreten der Wartemberger Theologen in dem Streit.

und das wahrhaftige Blut unsers Herrn Jesu Christi wahrhaftig
und wesentlich gereicht und @bergeben werden allen Menschen,
80 sich des Nachtmahls Christi gebrauchen; dass zugleich, wie
soleche mit der Hand des Dieners @iberreicht, also auch mit dem
Mund dessen, der es isset und trinket, empfangen werden;“
dass ,,wie die Substanz und das Wesen des Brods und Weins im
heiligen Nachtmahl zugegen sei, also sei anch zugegen die Sub-
stanz oder Wesen des Leibs und Bluts Christi, und werde mit
dem Zeichen Brodes und Weins wahrhaftig iibergeben und em-
pfangen“; dass Christns im heiligen Nachtmahl eben so wohl
den Gottlosen und Ungliubigen, als den Gliubigen und auser-
wihiten Gliedern Christi gegenwirtig sei.

Es ist also unzweideutig die wnio sacramentalis, die mandu-
catio oralis und der Genuss des Leibes Christi anch von Seite
der Ungliunbigen gelehrt.

Es nimmt aber endlich das Bekenntniss von dem Einwand
der Gegner, ,,dass Christus darum nicht in dem heiligen Nacht:
mahl gegenwartig sein konne, weil er im Himmel ist“ Anlass]
diesen Artikel des Glaubens ,mit des heiligen Apostel Pauli
Worten“ zu erkliren. So: ,,wir glauben nicht, dass die mensch-
liche Natur in Christo durch diese Himmelfahrt ausgedehnt, oder
seine Glieder auf eine grobe fleischliche Weise ausgespannt wer-
den, sondern wir erklaren hiemit dass die Majestat und Herrlich-
keit des Menschen Christi, welcher zu der Rechten Gottes gesetst,
nicht allein mit seiner Gottheit alles erfillt, sondern auch der
Menseh Christus erfilllet alles auf eine himmlische Weise, welehe
der Vernunft des Menschen unerforschlich ist, durch diese Maje-
stit des Menschen wird uns die wahre Gegenwartigkeit des Lei-
bes und Blutes Christi im heiligen Nachtmahl nieht allein nicht
entzogen, sondern vielmehr bekraftigt und bestitigt. Wie nun im
heiligen Nachtmahl wir .. des Leibes Gegenwirtigkeit halten
und glauben . . also erkliren wir auch die Himmelfahrt Christi,
und dass er sitzt zur Gerechten seines Vaters mit den Worten
des heiligen Apostels, welcher, indem er sagt, er sei dber alle
Himmel gefahren, auf dass er alles erfulle, nicht redet von Er-
fallang der Propbezeien und Weissagungen, sondern von der
Majestit Christi, nach welcher er nun in der Herrlichkeit seines



Das Eintreten der Wirtemberger Theologen in den Streit. 241

Vaters allen Dingen gegenwirtig ist und wiederum alle Dinge
auch ihm gegenwirtig sind . .“

Dieses Bekenntniss hat eine doppelte Bedeutung.

Die niichste haben wir schon genannt. Es ist die, dass die
Wirtemberger Landeskirche sich mit Entschiedenheit fir die
lutherische Abendmahlslehre aussprach und die Differenz zwi-
schen dieser und der calvinischen constatirte.

Die andere Bedeutung ist die, dass die Lehre von der Ubi-
quitdt Christi betont wurde. Zu dieser hatte sich Luther zwar
von Anfang an bekannt, und sie war in den lutherischen Krei-
sen nie verliugnet worden, auch in dem durch Westphal wieder
aufgenommenen Streit ist sie berithrt worden, aber nur vortiber-
gehend. Jetzt betonte sie Brenz, und er hatte dazu gute Griinde.
Er sah wohl, dass alles Streiten tiber die Einsetzungsworte im
Abendmahl zu nichts filhre, so lange man an der reformirten
Vorstellung von dem in den Himmel gebannten Christus festhalte,
und dass in der That die Lehre vom Abendmahl mit der Ubiqui-
At Christi stehe und falle. War Christus an einen bestimmten
Ort im Himmel gebannt, so konnte er nicht in dem Sinn der lu-
therischen Lehre im Abendmahl sein, und musste die Auslegung,
welche man lutherischer Seits den Einsetzungsworten gab, eine
unrichtige sein. Es war also darum schon sehr wohl gethan,
dass Brenz diesen Lehrpunkt wieder hervorhob, und war es um
so mehr, als man auch in nicht reformirten Kreisen nicht nur
Luthers Lehre von der Allenthalbenheit, sondern auch Luthers
christologische Anschauungen hatte fallen lassen.!) An diesem
Punkt also gerade musste es sich entscheiden, wer, auch unter
den Theologen, die sich zur lutherischen Kirche rechneten, zu
der lutherischen Abendmahlslehre stehe. Diese Lehre wurde der
Priifstein fir die rechte lutherische Auffassung vom Abendmahl.
Damit ist Brenz auch Luthern wieder gerecht geworden: denn
mit Recht sagt Dorner: ,den Wilrtembergern war es vorbehal-
ten, zu verhindern, dass die christologische Grundanschauung

1) Das gilt vor allem von Melanchthon, der wohl fihlte, dass das Wr-
tembergische Bekenntniss mit gegen ihn gerichtet war, daher er auch, wie aus
vielen Anzeichen zu schliessen ist, nur durch seinen Tod verhindert wurde,
sich Gber dasselbe zu dussern und seine Lehre offen darzulegen.

16



242  Das Eintreten der Witrtemberger Theologen in den Streit.

Luthers, die sonst theils verklungen theils unverstanden war,
nicht durch die Zurtickziehung auf das ,Ist“ begraben wurde:
ihnen ist es zu danken, dass wenigstens ein Keim derselben ge-
rettet und zum Gemeingut lutherischer Kirche ward.“!) Brenz
hat aber nicht nur die christologischen Grundanschauungen Lu-
thers wieder zu Ehren gebracht, er hat den Anstoss zu weiterer
Ausbildung der Christologie gegeben. Diess, und wie in der
Weiterentwicklung die schwibische Kirche, vertreten durch
Brenz und Andrei, und die sichsische, vertreten durch Martin
Chemnitz, erst auseinandergingen, bis in der Concordienformel
eine Einigung erzielt wurde, gehort der Dogmengeschichte an.?)
Ich erwahne hier nur, dass Brenz zun&chst um seiner Lehre von
der Ubiquitit willen von H. Bullinger angegriffen wurde,®) dem
er noch in demselben Jahr in zwei Schriften antwortete,*) da-
durch sich aber einen dreifachen Angriff zuzog, von Bullinger,
von Peter Martyr und von Beza.’) Diesem Streit verdanken wir
dann seine zwei grossen Schriften: de divina majestate Christi,
1562 und seine recognitio doctrinae de vera majestate Christi, 1564,
Auch auf einem Religionsgesprach wurde die Sache von Theo-
logen beider Theile verhandelt. Noch einen Versuch nemlich
hatte der Herzog Christoph von Wiirtemberg machen wollen,
um den Uebertritt der Pfalz zu verhindern, und hatte zu diesem
Endzweck den Kurfirsten von der Pfalz zur Abhaltung eines
Colloquiums zwischen seinen und den Wirtembergischen Theo-
logen bewogen. Dasselbe wurde am 10. April 1564 in Maul-
bronn eroffnet. Pfilzischer Seits waren dazu erschienen der

1) Dorner, Entwicklungsgeschichte der Lehre von der Person Christi ete.
2. ed. II. Thl. Letzte Abthlg. Erste Hilfte. p. 665.

2) cf. Thomasius, Christi Person und Werk. II. Th. 2. ed. Geschichte
der lutherischen Christologie. Brenz u. Chemnitz p. 342. 405.

8) Tractatio verborum D. Jok. X1V. Tigur. 1561.

4) Sententia de libello Bullingeri 1561. — De personali unione duarum
naturarum in Christo et ascensu Christi in coelum ac sessione ejus ad dextram
patris etc. 1561.

5) Bullinger: Responsio, qua ostenditur, sententiam de coelo et deztra
Dei firmiter adhuc perstare. Tig.1.62. P. Martyr: Dialogi de Christi humani-
tate, proprietate naturarum , ubiquitate. 1562. Beza: Responsiones ad Brentii
argumenta. Genev. 1564.



Das Drama in Kursachsen. 243

Hofprediger Diller; die Professoren Boquin, Olevianus, Ursinus,
Dathenius, als Notarius Xylander, dann der Kanzler Eheim und
der Leibarzt Erast. Wiirtembergischer Seits: Valentin Vannius,
Brenz, Jakob Andrei, Schnepf, Bidenbach, als Notarius Lucas
Osiander, dann der Kanzler Fessler und der Vicekanzler Hiero-
nymus Gerhard. Man begann die Disputation mit der Lehre
von der Person Christi uud disputirte 6 Tage lang dartiber, ohne
zu einem Resultat zu gelangen, so dass man unverrichteter Sa-
che auseinanderging. Der Streit wurde insofern aber noch fort-
geftihrt, als beide Theile, erst die Wirtemberger, die Akten des
Gespriichs herausgaben, dann die Witrtemberger Theologen eine
Deklaration von der Majestiit Christi ausgehen liessen und die
Pfslzer eine Widerlegung derselben.!)

V. Das Drama in Kursachsen.

Nach dem Tode Melanchthons richteten sich natiirlich Aller
Augen auf die Anhiéinger und Schiller desselben in Wittenberg
und Leipzig. Hatte man schon gegen Melanchthon Verdacht
geschopft, so hatte man noch mehr Verdacht gegen diese Theo-
logen. Man sprach ihn auch aus, und versetzte dadurch den
Kurftirsten von Sachsen, der gut lutherisch sein und sein Land
gut lutherisch haben wollte, in nicht geringe Unruhe.

Fiir den Geschichtschreiber ist es aber ein verdriesslich Ge-
schift, dem Gang der Dinge in Kursachsen nachzugehen und zu
berichten, wie allmihlig an den Tag kam, dass die Kurséichsi-
schen Theologen von dem lutherischen Bekenntniss abgefallen
waren, und wie die lutherischen Theologen sich abmithen muss-
ten, das an den Tag zu bringen.

Dass diese Anhinger Melanchthons zu ihm stehen wollten,
hatte Einer von ihnen sofort nach dem Tod Melanchthons ange-
kiindigt, Paul Eber, indem er in €iner Vorrede zu dem von ihm
herausgegebenen Commentar Melanchthons zum Corinther-Brief
Klage tiber die Behandlung erhob, welche Melanchthon auch
noch nach seinem Tod von Heshus wegen seines Gutachtens

1) of. Planck II, 2. 488 sq.
16*



244 Das Drama in Kursachsen.

tiber die Heidelberger Vorginge habe erfahren miissen. Er setzt
darin voraus, dass Melanchthon recht lutherisch gelehrt habe.?)
Derselbe Eber erhielt bald Gelegenheit, sich iber die Lehre
selbst zu dussern. Der Kurfurst forderte von den Wittenbergi-
schen und Leipziger Theologen im December 1560 eine Erkl&rung
@ber ihre Lebre vom Abendmahl, und Paul Eber ibernahm die
Abfassung derselben.?) Die Erklirung, die er im Namen der
Wittenberger und Leipziger gab, war wobl dazu angethan, ei-
nen Flrsten zu tiuschen, einen Theologen konnten sie micht
tiuschen. Dem Ftrsten konnten sie genfigen, indem sie das
Bekenntniss ablegten, dass man im Abendmahl bei dem Genuss
von Brod und Wein auch den wahren und wesentlichen Leib
Christi empfange; und indem sie sich ausdricklich gegen die er-
klarten, welche die wahre und wesentliche Gegenwirtigkeit des
Leibes Christi im Abendmahl 1iugneten, denn der Kurfirst er-
blickte darin die Verwerfung der Zwinglischen Lehre, die er
wohl allein nur kannte. Thm konnte es bei seiner Kenntniss
der Sache verwunderlich erscheinen, dass man sie darum an-
feinde, weil sie sich den Ausdruck nicht aneignen wollten, das
Brod sei wesentlich der Leib Christi und werde mit dem Munde
genossen. Von der Lehre von der Ubiquitit des Leibes Christi
hatte er aber wohl tiberhaupt noch wenig gehort, und sie schil-
derten ihm diese ,neue Lehre“ so, dass er wohl gegen sie ein-
genommen werden musste: denn nach ibrer Darstellung war die
Lehre nahe verwandt mit der Transsubstantiations-Lehre.

Dem kundigen Auge konnte es aber nicht verborgen blei-
ben, dass sic die wahre und wesentliche Gegenwirtigkeit des
Leibes Christi nur im Sinne Calvins auffassten: denn, wie er, er-
klarten auch sie sich gegen das in pane, gegen den Genuss von
Seite der Unglaubigen und gegen die Ubiquitat.

Der zweite Anlass, sich officiell zu Zussern, war durch Vor-

1) Die Vorrede in Pezel's consilia Melanchthonis. II, 381.

2) Die Erklirung im Auszug bei Salig IlI, 657. Lateinisch wurde sie
1575 in Heidelberg gedruckt, und diese nahm Hospinian in seine kist. sacra-
mentaria auf. IL, 291. Planck glaubt aber, der Kurfiirst habe sie, bevor er

sie den Farsten mittheilte, von seinen Theologen noch etwas verindern las-
sen. IL 2, 455,

N,



Das Drama in Kursachsen. 245

ginge in Siebenblirgen gegeben. Da waren die Geistlichen @ber
die Abendmahlslehre in zwei Parteien gespalten. Die eine, zu
der auch der bekannte Franz Davidis gehdrte, war der cal-
vinischen Lehre zugethan, aber ohne es Wort haben zu wollen.
Sie hatte Kunde vom Stand der Dinge in Deutschland, und be-
rief sich darauf, dass man auch in Deutschland 8o lehre wie sie.
Die andere Partei vertrat Luthers Lebre. Da auf einer Ver-
sammlung zu Medwisch (10. Jan. 1560) keine Vereinbarung er-
zielt wurde, beschloss der First Jobann IL die Confessionen bei-
der Theile an deutsche Universititen, an die von Wittenberg,
Leipzig und Rostock, zur Begutachtung zu schicken. Er gab der
Gesandtschaft ein Schreiben an den Kurfiirsten von Sachsen mit,
und eines an die Universititen. Aus dem letzteren erhellt, dass
er die lutherische Lehre vom Abendmahl in seinem Land auf-
recht erhalten und von den deutschen Universititen erfahren
wollte, welche der Confessionen die gut lutherische sei. Dem
Befehl des Kurfiirsten zufolge gaben nun diese drei Fakultiten
Responsa ab, die Wittenberger und Leipziger ein gemeinschaft-
liches. Mit diesem letzteren Responsum, vom Jahr 1561 (unter-
zeichnet von den Leipziger Theologen Pfeffinger, Knauer, Sal-
muth, Hellborn und Freyhoff, und den Wittenberger Theologen
Paul Eber, Georg Major und Paul Crell) sind die Verfasser der
Historie des Sacramentsstreits zufrieden, und meinen, man konne
. daraus sehen, ,wie gleichwohl unter so vielen seltsamen Prak-
tiken, so dazumal in Wittenberg in vollem Lauf gegangen, den-
noch Gott noch sein Hiuflein geftihrt, regiert und erhalten hat,*?)
Planck aber findet darin die wahre calvinische Vorstellung.%)
Er hat richtiger gesehen. Zwar ist das Responsum so gehalten,
dass es einem unbefangenen Leser, der keine Kenntniss von
den Versuchen hat, die calvinische Lehre fiir gut lutherisch aus-
zugeben, gentigen konnte, aber fir die damalige Lage der
Dinge geniigt es nicht. Es wird darin freilich die Lehre gebil-
ligt, dass ,,in dem Abendmahl mit dem sichtbaren oder unver-
wandelten Brod und Wein zugleich der Leib Christi .. gegen-

1) Historie des Sacramentstreits p. 707.
2) 11, 2, 470.



246 Das Drama in Kursachsen.

wartig .. und; ;genossen werde,” dann ,dass solche Niessung
nicht allein geschehe geistlicher Weise mit dem Glauben, son-
dern auch sacramentlicher Weise mit dem Munde,“ und dass
mdiese sacramentliche miindliche Niessung gemein sei, beide
den frommen Christen . . und den Scheinchristen.” Allein den
ersten Satz haitte ja jeder Calvinist unterschrieben, und die bei-
den anderen haben wir bereits bei Hardenberg gefunden. Nieht
calvinisch lautet dann freilich der Satz der Siebenbiirger Con-
fession, welcher auch gebilligt wird, ..dass mit Brod, unter Brod
oder im Brod und Wein der wahre Leib Christi gereicht und
empfangen werde," ,.aber, sagt das Responsum, er wird in der
Confession doch also erklart, dass dadurch weder die erdichtete
transsubstantiuatio, noch eine riumliche, natiirliche, fleischliche,
beharrliche Einschliessung, Vermischung oder Anheftung des
Leibes und Blutes in oder an das Brod und Wein soll gesetat
oder gestirkt werden.” Damit sagt das Responsum aber nur,
was mit diesem Satz nicht gemeint sei, mit keinem Wort aber,
in welchem Sinn der Satz denn zu nehmen sei. Das Responsum
gibt ferner freilich den Siebenbiirgern Recht, wenn diese beken-
nen, ,einestheils, dass sie den Artikel von der Himmelfahrt und
dem Sitzen des Herrn Jesu Christi in seinem rechten Verstand
lassen, und anderentheils doch auf Erden in seinem Abendmahl
einem jeden seinen Leib geben,aber das Responsum dussert sich
doch iiber die Vereinigung der zwei Naturen so, dass damit die
Gegenwart Christi im Abendmahl im lutherischen Sinne, wenn
nicht ausgeschlossen ist, doch nicht daraus gefolgert werden
kann: denn es wird gesagt, dass in der wunderbaren Vereinigung
der zwei Naturen wesentliche Eigenschaften unvermischt und
unterschieden in der einigen unzertrennten Person unseres Herm
Jesu Christi, dass er zugleich wahrer Gott und Mensch zur Rech-
ten Gottes sitze, Himmel und Erde erfiille, und auch an seinem
verklirten unsterblichen, aber doch wahrhaftigen Leib behalte
die wesentlichen Eigenschaften menschlicher Natur, guae non
admittat infinitatem. Bei solcher Erklirung liegt es naher, die
Gegenwart des Leibes Christi im calvinischen Sinne zu fassen,
zumal sich an das Bekenntniss der Darreichung des Leibes mit
Brod und Wein der bei den Calvinisten immer gebrauchte Aus-



Das Drama in Kursachsen. 247

druck anreiht, dass| Christus, aufs allergenaueste sich mit allen
denen vereinige, die ihn sammt allen seinen Wohlthaten mit
gldubigem Herzen fassen und annehmen.

Es will endlich auch wohl beachtet sein, dass die Verfasser
des Responsums den Gegensatz gegen die lutherische Lehre im-
mer nur dahin fassen, dass das Abendmahl des Herrn nur ge-
mein und schlecht Brod, oder Brod und Wein lediglich Symbol
des abwesenden Leibes Christi sei. Wie viel richtiger haben da
die Verfasser des Rostocker Responsums den Gegensatz be-
stimmt, ') wenn sie die Lehre verwerfen, ,,dass das Brod und
der Wein in dem rechten Brauch des Abendmahls nicht sei der
wahre und wesentliche Leib und Blut des Herrn, sondern allein
ein Zeichen oder eine Bedeutung des abwesenden wahren na-
tirlichen Leibes, welcher nach seinem Wesen im Himmel sei,
und als Mittel, durch welche nicht anders denn durch das Wort
die Kraft und Wirkung des Leibes Christi die geistliche Gemein-
schaft mit dem Leib Christi uns mitgetheilt wird, welche geist-
liche Empfahung der Wohlthaten, Kraft und Leben des Leibes
Christi allein mit dem Glauben zu aller Zeit und Ort, auch aus-
serhalb dem Brauch des Abendmahls geschehen miisste und den
Gottesfiirchtigen eigentlich zugehdre.“ Und wenn sie von den
Gegnern sagen: ,sie liugnen, dass der Leib wesentlich im
Abendmahl ausgetheilt werde, sie verneinen, dass er mit dem
Mund gegessen werde. Denn ob sie wohl bisweilen diese schein-
baren Worte fithren: der Sohn Gottes ist wahrhaftig, lebendig,
wesentlich und personlich in seinem Abendmahl zugegen, je-
doch verstehen sie solche Worte durch die Gemeinschaft der
Eigenschaften, per communicationem idiomatum oder alloeosin,
wie es Zwingli nennt, das ist von einer allein, nemlich von der
gottlichen des Herrn Christi Natur. Aber sie halten, dass der
Leib des Herrn Christi an einen gewissen und unscheinbaren
Ort des Himmels also eingeschlossen sei, dass er nicht konne,
was sein Wesen anlangt, zu einer Zeit an vielen Orten, wo das
Abendmahl des Herrn hier auf Erden ordentlich gehalten wird,
- wahrhaftig gegenwirtiz sein. Und wenn sie diese Worte

1) Das responsum in Historie des Bacramentstreits p. 701 fi.



248 Das Drama in Kursachsen.

brauchen, dass)ider wahre Leib und Blut des Herrn Christi uns
Christen mit dem Brod und Wein im Abendmahl ausgetheilt
werde, verstehen sie nicht, dass der wahre Leib und Blut mit
dem Brod und Wein allhier auf Erden gegenwirtig sei, sondern
dass die Wirkung, Kraft und Wohlthat des Leibs und Bluts
Christi den Gliubigen mitgetheilt werde, nicht anders als wenn
durchs gehorte Wort und mit dem Glauben gefasst der wahre
Leib und Blut des Herrn Christi ausgetheilt und dargereicht
werde.“ .

Damit war richtig nicht nur die Zwinglische, sondern auch
die Calvinische Auffassung abgewehrt. Diese letztere fanden die
Rostocker in der ihnen mit tibersendeten Confession des ande-
ren Theils') und mit Recht nahmen sie auf diese in ihrem Respon-
sum Bezug. Warum thaten das die Wittenberger und Leipziger
nicht auch in ihrem Responsum?

Wieder horen wir von denselben Theologen in den Jahren
1562 und 1563.

Gerade in die Zeit vorher fallen die Schriften von Chemnitz,
Heshus, Brenz, Andre# einerseits, von Bullinger, Beza, Peter
Martyr andererseits, in welchen itber Abendmahl und Person
Christi gestritten wurde, und der Gegensatz zwischen beiden
Theilen immer stéirker hervortrat.

Man wird ohne Zweifel den Kurfiirsten von Sachsen genug-
sam darauf aufmerksam gemacht haben, dass seine Theologen
suspekt seien. Immer neue Proben legte er ihnen daher auf.
Es hat aber seine Schwierigkeit, herauszubekommen, wie es sich
mit den nichstfolgenden Vorgingen verhalten hat. Die &lteren
Greschichtschreiber, wie Peucer,?) dem Hospinian folgt, erzdh-
len, dass der Kurftirst noch im Jahr 1561 seine Theologen nach
Dresden berufen habe, um ihrer gewiss zu werden. Und da er-
zéhlt Peucer einen bemerkenswerthen Vorfall, der sich unmit-
telbar vor der Reise nach Dresden in Wittenberg zugetragen
haben soll. Eber, erzéhlt er, voll Unruhe tiber die Weise, wie

1) Sie fuhrte den Titel: defensio orthodozae sententiac ministrorum eccle-

siae Claudiopolitanae.
2) Peucer, tractatus ncht de 'controversia
coenae. 1596. p. 37 (b . 3




Das Drams in Kursachsen. 249

er sich da verhalten solle, habe ihn um Rath gefragt. Peuocer
habe ihm gerathen, mit seinem Gewissen zu Rath zu gehen und
sich zu der Lehre zu bekennen, welche ihm als die gegriindetere
erscheine. Darauf habe Eber ihm geantwortet, er halte die Lehre
der Schweizer fir dic wahre und sei entschlossen, sich zu ihr
zu bekennen, mache sich aber auf das Exil, wenn nicht auf den
Scheiterhaufen, gefasst. Das gleiche Bekenntniss in Betreff der
Lehre habe auch G. Major gegen ihn abgelegt und auch Paul
Crell sei, so viel er wisse, der gleichen Lehre zugethan gewe-
sen. Alle drei hitten aber dann in Dresden aus Furcht die Wahr-
heit verldugnet. Dieser Vorfall scheint aber schwer mit den Vor-
gingen in Dresden vereinbar, von denen Selneccer!) erzdhit.
Nach ihm hitten jene Wittenberger Theologen sich durch kein
Zureden der lutherischen Theologen bewegen lassen, die Aus-
driicke anzunehmen: ,das Brod sei der Leib Christi,“ ,jin, mit
und unter Brod werde der wahre Leib Christi gereicht,” ,auch
die Unwiirdigen empfingen den Leib Christi. Ja gereizt durch
die Vorwiirfe, welche man ihrer Confession gemacht, hitten sie
die Aeusserungen gethan: ,der Genuss der Unwiirdigen habe
keinen Grund als in den Worten Pauli; die Gottlosen gehdrten
nicht zur Kirche; die Schriften Luthers seien verdichtig und er
habe vieles geschrieben, was besser ungeschrieben geblieben
wire; wer sage,dass uns im Brod der wahre Leib Christi gereicht
werde, nehme eine magische Einschliessung an.“

Da nun beide Berichte nicht gut zusammenstimmen, so meint
Planck, die Theologen miissten 1562 zum zweitenmal nach
Dresden berufen worden sein, und der von Peucer erzihlte Vor-
gang sei der zweiten Reise vorangegangen. Das ist aber eine
Hypothese, welche durch die Bemerkung Hutters,?) dass der
Kurftirst seinen Theologen ofters Confessionen abgefordert habe,
sehr schwach unterstiitzt wird. Es wird also nichts tibrig blei-
ben, als dass man beide Vorginge doch unter sich zu vereinba-
ren sucht, denn etwa die Erzihlung Peucers fiir unwahr zu er-

1) Aus Briefen, die sich handschriftlich suf der Gottinger Bibliothek be-
finden. Planck. II, 2. 496
2) In conc. concors c. IL. p.45.

-



250 Das Drama in Korsachsen .

kldren, wird man sich nicht erlauben diirfen. Die Vereinbarung
scheint mir auch nicht unmoglich.

Die Wittenberger mogén immerhin auf die Forderungen,
welche nach dem Bericht Selneccers die Lutheraner an sie stell-
ten, nicht eingegangen sein, und mdgen auch mit einiger Ge-
reiztheit dieselben zurtickgewiesen haben, sie haben sich damit
der Sache nach doch nur auf der Linie des dem Kurfiirsten #iber-
gebenen Bekenntnisses gehalten, denn auch in diesem hatten sie
sich gegen Annahme der Ausdriicke, welche die Lutheraner ih-
nen zumutheten, und gegen den Genuss des Leibes von Seite
der Ungliubigen erklirt, und doch war der Kurfirst damit zu-
frieden gewesen. Sagten sie jetzt in Dresden nicht mehr, so be-
friedigten sie freilich die Lutheraner nicht, wenn sie aber, was
sie offenbar gethan haben, bei dem verblieben, was sie in jener
Confession bekannt hatten, so konnte der Kurftirst mit ihnen
zufrieden sein, wie er es nach Uebergabe ihrer Confession ge-
wesen war, und Peucer, dem Eber und Major eben erst das Be-
kenntniss’ abgelegt hatten, dass sie schweizerisch gesinnt seien,
und dem Eber wenigstens seinen Entschluss, die Wahrheit dem
Kurfiirsten zu bekennen, mitgetheilt hatte, konnte mit Recht ih-
nen vorwerfen, dass sie die Wahrheit verliugnet hiitten.)

" Ueber die weiteren Vorginge in Dresden, und was der Kur-
filrst mit diesen Theologen verhandelt, wissen wir gar nichts.

Eine weitere Veranlassung, sich zu #ussern, war ihnen durch
einen ungarischen Magnaten gegeben, der nach Deutschland
gekommen war, um Consilien einzuholen, wie man sich gegen
die in Ungarn auftauchenden Anhinger der calvinischen Abend-
mahlslehre zu verhalten habe. Auf Schloss Eulenburg hatten die

1) Peucer, tractatus historicus etc. p. 38. Profecti hi itaque Dresdam, cum
ante iter illud recte et constanter sentire de coena Domini, et nulla pericula exti-
mescere, fortes ante proelium, nulla reformidare odia vel exilia videri vellent:
moz uno momento mutati, repudiato €o, quod pro vero et certo habuerant, am-
plexi sunt contrarium; non aliis, ut ferebant impulsi causis, quam metu ex-
aggeratorum periculorum,ne odia conflarent nova, aut bella his terris attraherent.
Liberarunt ergo suspicione academiam, cum jactura abnegatae veritatis, contra
conscientiam. — Peucer erziahlt noch, diesen Abfall Ebers habe sich sein
Diakon Sturio so zu Herzen gezogen, dass er bald darauf gestorben sei.



Das Drama in Kursachsen. 254

Theologen dariiber zu berathen. Da hatten sie in dem Bericht
(vom 11. Juli 1563), den sie dem Kurfiirsten tiber ihre Berathung
abstatteten , die Kiihnheit, zu sagen, sie hitten sich gegen die
Ungarn 8o erklirt, dass man daraus-erkennen kénne, wie Cal-
vins Bekenntniss vom Abendmahl von dem ihrigen so weit ent-
fernt sei, wie der Himmel von der Erde. Calvin nemlich lehre,
dass Christi Leib nirgends anders, denn nur im Himmel zu fin-
den sei, ihre Kirchen aber lehrten, dass Christi Leib auf Erden
an allen Orten, wo Abendmahl gehalten werde, gegenwirtig
vorhanden sei. Damit hatten sie freilich den Unterschied zwi-
schen Calvin und der lutherischen Kirche richtig angegeben,
aber meinten sie es denn, wie die lutherische Kirche es meinte?
So viel sie auch von einer Gegenwart des Leibes Christi im
Abendmahl sprachen, so verstanden sie es doch nie anders als
80, dass Er den Seelen der Glidubigen gegenwirtig sei, und ldug-
neten sie die Gegenwart des Leibes ,in, mit und unter dem Brod.“
Damit kamen sie aber der Sache nach mit Calvin tiberein: denn
eine Gegenwart des Leibes Christi im Abendmahl in diesem
Sinn bekannte auch Calvin, und eine solche war mit seiner Be-
hauptung, dass der Leib Christi nur im Himmel sei, wohl
vereinbar.

Es folgte noch in demselben Jahr eine Schrift von Eber tther
das Abendmahl,!) die er, wie er in der Vorrede sagte, abgefasst

1) Unterricht und Bekenntniss vom heiligen Sacrament des Leibes und
Blutes Christi. Hospinian, Wigand, Loéscher und Planck setzen alle diese
Schrift in das Jahr 1563. Sixt freilich (Dr. Paul Eber) sucht nachzuwei-
sen, dass sie schon im Jahr 1562 ausgegeben worden ist. Es spricht aller-
dings manches dafiir, vor allem das Zeugniss Ebers selbst, der in einem Brief
vom 10.Oct. 1562 an seinen Freund schreibt: scriptum de coena jam sub prelo
est et ante Martini ut spero absolvetur (bei Sixt Beil. XXXV);und der in einem
anderen Brief vom 6. Januar 1563 der verschiedenen Urtheile gedenkt, wel-
che seine Schrift bereits erfahren habe (Beil. XXXVI). Ich weiss diese An-
gaben aber nicht mit der Notiz Ebers in einem anderen Brief vom 1. Mérz
1563 (Beil. XXXVII) zu vereinbaren, dass er im verflossenen Sommer (1562)
eine lateinische Uebersetzung dieser Schrift zu fertigen veranlasst worden sei.
Darnach miisste man ja annehmen, dass die deutsche Ausgabe in eine viel
frithere Zeit fillt, was sich nicht mit dem Brief (Beil. XXXV) reimte, oder
man miisste annehmen, dass in diesem Brief bereits die Uebersetzung gemeint
sei, was doch auch nicht angeht. Ich gestehe, dass diese Angaben mich 8o I



259 Das Drama in Kursachsen.

hattv, weoil er so oft tber diese Materie um Rath gefragt worden
noi. Diese Schrift warde ihm von seinen bisherigen Freunden
als Apostasie gedeutet, und die lutherischen Theologen waren
uaho daran, sie als Ridckkehr zur Lehre Luthers zu deuten, nur
wachte sie bedenklich, dass er doch den Genuss des Leibes
Christi von Seite der Unglaubigen unter gewissen Umstinden in
Abrede stellte.!) Peucerfillte daher iber diese Schrift das Urtheil,
er habe damit den Flacianern doch nicht geniigt, und den Wiir-
tembergern Anstoss gegeben, es sei ihm aber nur darum zu thun
gewesen, den Schein zu erwecken, dass er sich von den Schwei-
zern entfernt habe.?)

So weit ich aus den Ausziigen aus dieser Schrift,®) denn sie

verwirren, dass ich zu keiner Ueberzeugung iiber das Jahr der Abfassung
der Schrift gelangen kann.

Fiele die Schrift noch in das Jahr 1562 oder in den Anfang des Jahres
1563, so miisste der in Eulenburg abgefasste Bericht in die Zeit nach Ab-
fassung der Schrift iber das Abendmahl fallen. Sixt legt auf diesen Unter-
schied einen Werth, fiir mich hat er geringen Werth, denn bei meinem Ur-
theil itber die Schrift vom Abendmahl konnte Eber gleich gut vor wie nach
dieser Schrift jenen Bericht abstatten. Darnach ist auch mein Urtheil @ber
Eber selbst ungiinstiger als das Sixts, der annimmt, dass Eber im Jahr 1562
iber die Wahrheit der lutherischen Auffassungsweise ganz mit sich ins Reine
gekommen sei, und keiner unredlichen Zuriickhaltung sich schuldig gemacht
habe. Es wire aber fiir Eber nicht viel gewonnen, wenn er auch wirklich in
seiner Schrift vom Abendmahl ganz aufrichtig der lutherischen Lehre zuge-
fallen ware. Sixt nimmt ja doch drei Abstufungen in den Ansichten Ebers
an. Noch im Jahr 1556 sei er Zwinglianer gewesen, spiter, bis 1562, habe
er sich auf dem calvinischen Standpunkt befunden. Hat er denn aber vor dem
Jahre 1562 eingestanden, dass er auf dem calvinischen Standpunkt stehe,
hat er nicht vielmehr zu allen Zeiten als Theologe des lutherischen Bekennt-
nisses vom Abendmahl gelten wollen?

1) Er unterschied zwischen indignis und impiis (Atheis, Epicuraeis) und
nahm an, dass die Letzteren den Leib Christi nicht empfingen. Hutter (conc.
conc. I1, 48) nennt das eine ganz neue Meinung. Das war sie aber nicht,
denn bei Gelegenheit der Verhandlungen @iber die Wittenberger Concordie
hatte Bucer eine dhnliche Unterscheidung gemacht. Gegen diese Meinung
Ebers erschienen Censuren von Wigand, Musaeus, Judex, Westphal. cf. Wi-
gand, de sacramentariismo. p. 391—397.

2) Peucer, tractatus hist. etc. p. 39.

3) Die reichhaltigsten bei 8ixt. Dr. Paunl Eber, der Schiler, Freund und
Amtsgenosse der Reformatoren. Heidelberg 1843. p. 136 8q.



Das Drama in Kursachsen. 33

selbst ist mir|nicht zn Handen gekommen, ersehe, muss ich mich
tiber die gute Aufnahme wundern, welche die Schrift in den hn-
therischen Kreisen gefunden hat. Es ist in ibr allerdings mit
Wiarme und Nachdruck hervorgehoben, dass man sich in der
Auslegung der Einsetzungsworte an den Buchstaben halten und
der Vernunft keine Einrede gestatten solle, und es wird darin
die leibliche Gegenwart Christi im Abendmahl betont, auch der
miindliche Genuss bekannt, allein Planck bemerkt doch mit
Recht, dass Eber sich wohl gehtitet hat, eine der Formeln zu
brauchen, deren man sich damals bediente, um die calvinische
Lehre auszuschliessen, wie etwa die Formel, dass der Leib
Christi in und unter dem Brod gegenwirtig sei; ja Eber behanp-
tet ausdriicklich, die buchstibliche Erklirung der Einsetzungs-
worte berechtige nicht zu der neuen Redensart, dass das Brod
der wesentliche Leib Christi sei, und er Liingnet die Allenthalben-
heit des Leibes Christi. Endlich ist der miindliche Genuss doch
sehr dadurch in Frage gestellt, dass Eber nicht von allen, welche
Abendmahl empfangen, annimmt, dass sie auch Leib und Blut
Christi empfangen.

Die lutherischen Theologen haben sich, wie es scheint, tiu-
schen lassen. Vielleicht horten sie etwas von dem Zerwtrfniss
Ebers mit seinen Freunden und beurtheilten darum seine Schrift
glnstiger. Ddss aber Peucer mit derselben so sehr unzufrieden
war, erklirt sich leicht. Dieser sah offenbar ein, dass die Theo-
logen dieser Richtung ihre bisherige Stellung nicht mehr halten
konnten, er hitte darum, das erkennt man auch aus seinem Be-
richt, gern gesehen, dass die Wittenberger Theologen mit der
Wahrheit herausgeriickt wiren und war tibel damit zufrieden,
dass Eber nun im Gegentheil sich lutherischer ausdriickte, wih-
rend er in Wahrheit doch anders dachte.?)

1) Von dieser Zeit an war Spannung zwischen Peucer und Eber. Be-
richtet der Erstere recht, so war Eber bosen Gewissens und hat sich verlei-
ten lassen, einen Groll auf Peucer zu werfen: denn er berichtet: coepit ab
ea mutatione Eberus me et alios quosdam odisse, nulla tamen lacessitus culpa
nostra et a me multos bonos virvs abalienavit. Imo ne apud principes quidem mihi
pepercit, sed quos potuit in me concitavit. De qua re cum, adhibito teste D. Ma-
Jjore, eum compellassem et ostendissem, me non posse ea facilitate agnitam veri-



254 Das Drama in Kursachsen.

In Verlegenheit|werden wir aber durch das Gutachten ge-
setzt, welches die Wittenberger Theologen auf Verlangen ihres
Kurfirsten tiber den Heidelberger Katechismus abgeben mussten.
Diesen nemlich hatte dem Kurfiirsten sein lutherisch gesinnter
Schwiegersohn, der Pfalzgraf Casimir, mit dem Bemerken zuge-
schickt, die Heidelberger sagten aus, die Wittenberger déchten
ganz wie sie.!) In diesem Gutachten erklirten sich die Witten-
berger mit Entschiedenheit gegen die Heidelberger, weil diese
die sacramentirerische Lehre Zwinglis und Calvins bekenneten,
sie aber dieselbe verwiirfen. Die Heidelberger spriachen nur von
einem geistlichen Genuss durch den Glauben und nenneten wie
Zwingli die Sacramente leere Zeichen, ,sie aber lehrten mit der
Augustana, dass der wahre Leib Christi substantiell da sei, und
dass das Brod und der Wein der Leib und das Blut Christi sei.
Und es sei eitler Betrug, wenn die Heidelberger vorgiben, auch
sie lehrten eine Gegenwart des Leibes Christi im Abendmahl,
da sie doch offen behaupteten, dass der Leib Christi nur im
Himmel befindlich, das Brod aber Zeichen des abwesenden
Christus sei, auch verwtirfen sie die unschéidlichen Ausdrticke,
in, mit und unter.?)

Was soll man zu diesem Gutachten sagen? Loscher nennt
es ein auf Schrauben gesetztes, wodurch sie sich nur immer ver-
déchtiger gemacht hitten. Sixt?) aber nennt es eine Erklirung,
welche eben g0 kategorisch als ihrem Zweck entsprechend ge-
wesen sei. Wem soll man Recht geben? Gewiss, wenn diese
Erklarung allein vorlige, wtirde man sie arglos als eine luthe-
rische hinnehmen. Allein die fritheren Erkldrungen und vor al-
lem das Bekenntniss, welches Eber dem Peucer abgelegt einer-
seits, und andererseits die Dinge, welche spiter an den Tag

tatem abjicere, qua ipse abjecisset, tacuit prorsus consternatus, ut exanims similis
videretur, sed nullum deinceps verbum amplius de hac controversia intercessit,
me omnia dissimulante et ipsum ut pastorem colente.* Peucer bemerkt auch
noch, unmittelbar vor seinem Tod habe er ihn zu sich rufen lassen und als
er gekommen, zu sprechen versucht. Seine Krafte seien aber zu schwach
gewesen. '

1) Wigand, de sacramentariismo. p. 390 b.

2) Wigand p. 390D u. 391. 3) Paul Eber p. 162.



Das Drama in Kursachsen. 258

kamen, machen es unmoglich; die Erkldrung so arglos hinzu-
nehmen, und Planck wird nicht so Unrecht haben, wenn er dar-
auf aufmerksam macht, dass sie sich damit geholfen, dass sie
den Heidelbergern eine falsche Meinung angedichtet hatten. Die
Lehre nemlich, welche sie als die Heidelberger ausgaben, war
doch die Zwinglische: denn dass die Sacramente nur nuda signa
seien, sagte doch nur Zwingli und nicht auch Calvin. Vom lu-
therischen Standpunkt aus kann man nun freilich sagen und hat
man gesagt, trotz aller Verhtillungen komme auch Calvin tiber
die nuda signa nicht hinaus, allein man ist aus den fritheren Er-
klirungen zu der Annahme berechtigt, dass die Wittenberger
den Calvin giinstiger auslegten. Indem sie nun in diesem Gut-
achten den Heidelbergern nur die Zwinglische Ansicht unterleg-
ten und sich so ausdrtickten, als wenn sie das auch ftir die An-
- gicht Calvins hielten, blieb ihnen doch noch mdéglich, die posi-
tiven Ausdrticke, deren sie sich bei Darlegung ihrer Lehre be-
- dienten, im Sinne Calvins zu deuten. Eine Zweideutigkeit ih-
nen Schuld zu geben, muss man sich dann freilich entschliessen.

Schopfte nun aber der Kurfiirst aus diesem Gutachten keinen
Verdacht, so nattirlich noch weniger aus dem, welches er ihnen
tiber einige, ihm von dem Herzog Christoph von Wiirtemberg
zugeschickte, Schriften von Brenz und Andred abforderte.!) Sie
theilten mit Melanchthon die Abneigung gegen die Ubiquitéits-
lehre, aber das durften sie dem Kurftirsten kecklich sagen, denn
tiber den Zusammenhang dieser Lehre mit der Abendmahlslehre
war er natiirlich nicht unterrichtet, und dieser liess sich daran
gentigen, dass sie, ohne sich aber naher dartiber zu erkldren,
versicherten, mit den Wiirtembergern in der Lehre von der Ge-
genwart des Leibes Christi im Abendmahl tibereinzustimmen.
Die Wiirtemberger freilich wiesen ihnen in ihrer Censur des ih-
nen zu Handen gekommenen Gutachtens?) nach, dass ihre Lehre
von der Person Christi die gleiche sei wie die der Schweizer,

1) Die Schriften waren ohne Frage die aus den Jahren 1562 u. 64, wel-
che sich auf die Ubiquitit bezogen.

2) Das Gutachten der Wittenberger (vom 25. April 1564) bei Hutter,
conc. conc. p.49 sqq. Die Censur der Wiirtemberger, unterschrieben von
Brenz und Andred, ibid. p. 61 sqq.



256 Das Drama in Kursachsen.

dass diese Lehre aber die Moglichkeit einer leiblichen Gegenwart
Christi im Abendmahl ausschliesse. So, meinten sie, mdchte
auch die Wittenberger Confession von der Gegenwirtigkeit
Christi ein ,,Cothurnus* sein. Sie sprachen sich ferner sehr un-
gehalten dartiber aus, dass sie die Lehre von der Ubiquitit eine
neue Lehre nannten und dass sie so wenig achtungsvoll tiber
Luther sich Ausserten.

Es trat nun eine Zeit ein, in der die Wittenberger unge-
dringt blieben, ja in der ihre Stellung hei dem Kurfiirsten
eine festere wurde. Peucer setzte sich gerade jetzt in dem
Vertrauen des Kurftirsten fester, die Wittenberger erhielten
Verstirkung an den Theologen Pezel, Caspar Cruciger jun.
und Wiedebram (der letztere kam an Stelle des 1569 gestorbe-
nen Eber), und diese drei nebst Peucer waren jetzt weniger
vorsichtig, als es Major und Eber gewesen waren. Es gelang
jetzt, den Kurfiirsten gegen die Flacianer einzunehmen und ihn
glauben zu machen, diese seien es, welche seine Wittenberger -
Theologen grundlos in tiblen Ruf gebracht hitten. Durch die
Haltung der herzoglich sichsischen Theologen auf dem Collo-
quium zu Altenburg (1568) wurde der Kurfiirst noch mehr ver-
stimmt, so dass er 1569 ein Mandat erliess, dem zufolge seine
Geistlichen sich verpflichten mussten, gemass dem corpus doctri-
nae Misnicum zu lehren, und die Flacianischén Irrthimer zu ver-
werfen.') Dieses corpus doctrinae galt von friiher her fiir das
Normativ in Kursachsen und war den Wittenbergern sehr ge-
nehm, denn dasselbe enthielt die Melanchthonischen Schriften,
an welche sie sich bequem anlehnen konnten. Und das wurde
jetzt ihre Taktik, sich immer auf dieses corpus Misnicum zu be-
rufen. So als Jakob Andres 1569 mit seinen Bestrebungen, eine
Concordie zu erzielen, begann. Nur mit Zurfickhaltung Zusser-
ten sie sich iber die von ihm gemachten Vorschlige, und immer
zogen sie sich auf dieses corpus doctrinae zuriick.?)

1) Gieseler, Kirchengeschichte III, 2. p. 253.

2) cf, die Antwort Ebers und G. Majors auf die Vorschlige des Andred
bei Hutter 1569 c. c. p. 105 sq. und die Antwort, welche dieselben Theologen
ihm 1570 gaben, ibid. p. 118 sq.



Das Drama in Kursachsen. 257

So standen die Dinge, als im Jahr 1571 ein neuer Catechis-
mus in Wittenberg ausgegeben wurde.’) Er erschien anonym,
Wigand behauptete aber, Pezel sei der Verfasser desselben.
Als Grund der Herausgabe wurde in der von der Wittenber-
ger Fakultit unterschriebenen Vorrede der angegeben: ,Lu-
thers Catechismus sei nur fiir das zartere Alter bestimmt, die in
der Lehre weiter Fortgeschrittenen bedirften ausfilhrlicherer
und durch mehr Beweisgriinde befestigter Erkldrungen. Dieses
- Bediirfniss bdbe bisher schon die Pidagogen veranlasst, dass
einige derselben dieser, andere anderer ausfiihrlicherer Cate-
chismen sich bedienten, welche jedoch weder in der #dusseren
Anordnung, noch in der Form der Fragen und Antworten und
der Redeweise iibereinstimmten. Viele pflegten sogar die kirch-
lichen Streitfragen mit einzumischen und der zarten Jugend
Dinge mitzutheilen, die ihr nicht zuké#imen und sie nur verwir-
reten. Von den nachtheiligen Folgen hievon hitten sie selbst
bei den Priifungen sich sattsam iiberzeugt. Um diesem Uebel-
stand abzuhelfen, hitten sie es fir angemessen erachtet, dass
ein Catechismus in einer einfachen und bestimmten Form ge-
braucht wiirde, der, nach den durch Luthers Catechismus geleg-
ten Anfangsgriinden auf diesen selbst in den Knabenschulen
folgen konne. Denn die im examen credendorum oder in den
locis theologicis begriffenen Capitel und die Streitfragen, die
schon einen geiibteren Leser erforderten, konnten noch nicht
ganz und griindlich den Knaben gegeben werden, die noch im
Lutherschen Catechismus unterrichtet wilrden. Deswegen hit-
ten sie aus dem corpus doctrinae, welches ja von ihrer Kirche
als Consens der Lehre der Propheten und Apostel und Symbole
angesehen wiirde, diese Epitome in méglichst kurzem Auszug
zusammengewebt, indem sie in concinnen Definitionen das er-

1) Catechesis, continens explicationem simplicem et brevem decalogi, sym-
boli apostolici, orationis Dominicae, doctrinae de poenitentia et sacramentis,
contexta ex corpore doctrinae christianae, quod amplectuntur et tuentur ecclesiae
regionum Saxonicarum et Misnicurum, quae sunt subjectae ditioni ducis electo-
ris Sazoniae etc. Edita th academia Wittebergensi et accommodata ad usum scho-
larum puerilium. 1571. Nach Planck (II, 2. 572. not.) ist es zweifelhaft, ob
der letztere Satz schon in der ersten Ausgabe stand.

17



258 Das Drama in Kursachsen.

klirten und beleuchteten, was im Lutherschen Catechismus sum-
marisch angezeigt wire. So glaubten sie nun, dass dieser Ca-
techismus von den Jiinglingen nach dem Lutherschen und vor
dem examen theologicum mit Erfolg werde benutzt werden
kénnen.“?)

Dieser Anschluss des Catechismus an das corpus doctrinae
Misnicum erregte sofort den Verdacht, dass man den Lehrbegriff
dieses corpus doctrinae, also den Melanchthonischen, damit in
Umlauf und zur Geltung bringen wolle, aus diesenfGrund traten
auch sofort lutherische Theologen und Ministerien gegen densel-
ben auf. War es wirklich mit der Herausgabe des Catechismus
darauf abgesehen und liess sich das aus dem Inhalt des Cate-
chismus erweisen, 8o war der Lirm, den die lutherischen Theo-
logen erhoben, nicht so unnattirlich, wie Planck meint: denn es
lag ihnen doch sehr nahe, der Geltendmachung des Melanch-
thonianismus entgegenzutreten. Wenn sie auch weiter nichts
daran auszusetzen gehabt hitten, als dass perplexae, ambiguae,
ambidextrae locutiones singulari vafritie ad fallendum simpliciores
darin gebraucht wiirden, so wire das schon Vorwurfs genug ge-
wesen: denn hinter solche verschanzte man sich eben, um die
Differenz mit der lutherischen Lehre zu verdecken. Die Jenen-
ser Theologen aber, die zuerst auf dem Plan waren, wiesen auch
nach, dass die Lehre Luthers darin falsch und ungenau wieder-
gegeben sei. In dem Abschnitt vom Abendmahl fehlte die Defi-
nition Luthers; was die Substanz des Abendmahls sei, war ver-
schwiegen; es war wenigstens nicht deutlich bekannt, dass man
den Leib und das Blut des Herrn mit dem Mund und dem Glau-
ben empfangen miisse, sondern nur der Glaube war eingescharft;
ob nur die Wiirdigen oder auch die Unwiirdigen den Leib Christi
mit dem Mund empfiengen, dartiber war trockenen Fusses hin-
weggegangen; die falschen, Lehren der Sacramentirer waren
in diesem Punkt wenigstens nicht widerlegt; lber das Sitzen
Christi zur Rechten des Vaters driickte sich der Catechismus so

1) Calinich Kampf und Untergang des Melanchthonismus in Kursaclisen
in d. J. 1570 bis 15674, und die Schicksale seiner vornehmsten Haupter. 1866
p. 37 8q.



Das Drama in Kursachsen. 250

unbestimmt, und,allgemein aus, dass es unbenommen blieb,
sich spéter auf die Seite der Sacramentirer zu schlagen.')

Wenn dann daneben noch die Gegenwart des Leibes und
Blutes Christi bekannt war, so war damit wenig gethan, zumal
sie in Ausdrticken bekannt war, welche theils an Melanchthon,
theils an Zwingli erinnerten:2) denn die Gegenwart Christi
hatte ja auch Melanchthon “stets behauptet, auch zu der Zeit,
wo er sich von der Lehre Luthers schon entschieden abgewen-
det hatte. '

Die Wittenberger Theologen liessen sich aber durch die Auf-
nahme und Censur, welche dieser Catechismus erfuhr, so wenig
einschiichtern, dass sie vielmehr noch in demselben Jahr eine
Vertheidigung desselben in einer iiberaus ausfihrlichen Schrift,
der sogen. Grundveste?), ausgehen liessen.?)

Zwar hatte der Kurfrst, als er von ihrer Absicht horte,
ihnen erst befohlen, mit dem Druck des Buchs inne zu halten
und sich zuvor gegen ihn tiber die Bedenken zu #ussern, wel-
che ihm gegen den Catechismus durch den Herzog von Braun-
schweig zugekommen waren, aber es gelang den Wittenber-

1) Wigand, de sacramentariismo p. 405. Nach Calinich fahrte die Schrift
den Titel:* Warnung vor dem unreinen und sacramentirischen Catechismo
Etlicher zu Wittenberg durch die Theologen zu Jena. Jen. a.1571. Die Aus-
ziige bei Wigand stimmen mit denen bei Calinich p. 40—55 tberein.

2) Coena est communio corporis et sanguinis Christi, situt in verbis evan-
gelii instituta est, in qua sumtione filius Dei vere et substantialiter adest et testa-
tur, se applicare credentibus sua beneficia.

- 8) Der Titel: Von der Person und Menschwerdung unseres Herrn Jesn
Christi, der wahren christlichen Kirchen Grundvest wider die neuen Marcio-
niten, Samosatener, Sabellianer, Arianer, Nestorianer, Eutychianer und
Monotheleten unter dem Flacianischen Haufen, durch die Theologen zu Wit-
tenberg aus der heil. Schrift, aus den Symbolis, aus den firnehmsten Conci-
liis und einhelligem Consensus aller bewéhrten Lehrer wiederholt und gestellt
zu treuer Lehre und ernster Verwarnung an alle fromme und Gottselige Chri-
sten. Neben wahrhafter Verantwortung auf die giftigen und boshaften Ver-
liumdungen, so von den propositionibus und Catechismo, zu Wittenberg aus-
gegangen, von vielen dieser Zeit ausgesprengt worden. Wittenberg 1571.

4) Vorangegangen waren zur Vertheidigung des Catechismus noch an-
dere Schriften. Ueber sie, wie iiber die anderen Schriften, in denen der Ca-
techismus angegriffen war, cf. Calinich 1. ¢. p. 55—64.

17*



260 Das Drama in Kursachsen.

gern doch, die, Erlaubniss zur Ausgabe des Buchs zu er-
wirken.!)

Dasselbe war mit sehr kluger Berechnung auf die damalige
Stellung und Stimmung des Kurflirsten geschrieben. Dieser war
damals sehr verstimmt gegen die Theologen, welche ihm als
Flacianer bezeichnet wurden; war geneigt zu glauben, dass der
ganze Larm, welcher gegen die Wittenberger erhoben wurde,
von diesen ausgehe; und wollte immer nur die lutherische Abend-
mahlslehre in seinem Lande aufrecht erhalten wissen: gegen die
Uhiquitiitslehre aber, deren Zusammenhang mit der Abendmahls-
lehre er nicht kannte, war er eingenommen. Sie eréffneten da-
rum ihre Schrift damit, dass sie an alles das erinnerten, was
man damals von Irrlehren in ihren Kreisen dem Flacius vorwarf,
an dessen Lehre von dem ewigen Wort und dem Sohn Gottes,
von der Erbsiinde, von der Klotzbusse. von den drei Stiicken
der Bekehrung, von der Rechtfertigung, von dem Gesetz und
Evangelio, vom neuen Gehorsam, von der ewigen Vorsehung
Gottes. Dazu kimen dann noch die neuen Lehren von der com-
municatio idiomatum, der sessio ad dextram patris, der ascensio
Christi in coelos. Gegen alle diese Lehren hitten sie vorlangst
Zeugniss ablegen miissen, daher der Hass der Flacianer wider
sie. An die Flacianer hitten sich aber aus Hass gegen die Wit-
tenberger Fakultit auch Andere, welche sich bis dahin nicht zn
den Flacianischen Irrthtimern bekannten, angeschlossen und mit
ihnen gemeinsame Sache in Verdichtigung der Wittenberger
gemacht. Diese Verdichtigungen nun wollen sie ablehnen, vor
allem die, dass ihre Lehre von der Person Christi die ealvini-
sche sei. Dass dieselbe mit der Calvins tibereinstimme, stellen sie
nicht in Abrede, aber nicht von Calvin, behaupten sie, hatten sie
diese Lehre entlehnt, sondern lange vor Calvin hétten sie schon
so gelehrt, denn ihre Lehre sei die Lehre der alten Kirche, und
mit Calvin rifen sie eben wie auch mit den Papisten in diesem
Festhalten an der Lehre der alten Kirche zusammen.

Sie legen dann in grosser Ausfithrlickheit ihre Lehre von der
Person und Menschwerdung Christi dar und begleiten sie mit
Zeugnissen aus der heil. Schrift und der alten Kirche, gehen von

1) Ibid. p. 67.



Das Drama in Kursachsen. 2061

da aber tiber zur Anfzihlung aller Hiresieen, von Simon Magus
bis zu Schwenkfeld, und stellen die , neuen Ubiquitisten“ in eine
Linie mit diesem. Zu den neuen Ubiquitisten z&hlen sie aber
nicht nur die Flacianer, sondern auch die Wtirtemberger, den
Brenz und Andred so wie den Martin Chemnitz.

Erst im dritten Theil kommen sie auf ihren Catechismus zu
sprechen und suchen ihn gegen die Anschuldigungen insbeson-
dere des Boétius und Chemnitz zu rechtfertigen. Aber auch da
handeln sie nur sehr vortibergehend von der Lehre vom Abend-
mahl, denn sie behaupten, um sie bewege sich der Streit gar
nicht, da sie in diesem Artikel offenkundig dem Catechismus
Luthers gemiss lehrten, es handle sich auch da nur um die
Person Christi, und wieder suchen sie zu zeigen, wie die Lehre
der Gegner ein Riickfall sei in die alten Ketzereien. Den Nach-
druck legen sie aber darauf, dass die Lehre des Catechismus
ganz die des Corpus doctrinae sei. Das war sie allerdings auch,
aber die darin enthaltene Lehre konnte eben im calvinischen
Sinn gedeutet werden: darum hatten die lutherischen Theologen
auch gegen die im Catechismus enthaltene Abendmahlslehre
Widerspruch eingelegt.

Bei dem Kurfilrsten fiel es indessen ins Gewicht, dass sie die
Uebereinstimmung mit dem Corpus doctrinae behaupten konnten,
am meisten aber machte ihm Eindruck, dass, wie die Witten-
berger behaupteten, der Streit sich nur um die Lehre von der
Person Christi drehen sollte. Gegen ihn hatten sich die Witten-
berger zu rechtfertigen gewusst, die lutherischen Theologen aber
nicht irre gemacht. Diese liessen zahlreiche Schriften gegen die
Grundveste ausgehen.!) Diess bestimmte den Kurfiirsten, die
Wittenberger auf den 10. Octbr. 1571 nach Dresden zu berufen
und ein bestimmtes rundes Bekenntniss vom Abendmahl ihnen
abzuverlangen.?) Wieder legten sie ein Bekenntniss ab, mit

1) Die bedeutendste war eine Confession der gesammten niedersachsi-
schen Kirche. Planck II, 2, 585.

2) Nach Calinich (p. 75) hatten die Wittenberger selbst schon am 16. Sep-
tember den Kurfiirsten gebeten, er wolle von der Universitit Leipzig, den
drei Consistorien und den vornehmsten Theologen, Doctoren und Superin-

tendenten des Landes ein Bedenken wiber ihr Bekenntniss vom heil. Abend-
mahl einfordern.



202 Deas Drama in Kursacheen.

welehem der Kurflirst znfrieden war. Es ist dies das unter dem
Namen Consensus Dresdensis bekannte, und war von den Wittea-
bergem allein verfasst,!) aber von simmtlichen in Dresden an-
wesenden Theologen unterschrieben worden. Hutter theilt eine
Censur mit, welehe Luecas Osiander darfiber abgegeben hatte.?)
Dieser urtheilte, ,die ganze Schrift ist durchaus in beiden Punk-
ten, von des Herrn Nachtmahl, und von der Person und Maje-
stat Christi, ibr selbst sebr ungleich und also zusammengetragen,
dass unterschiedliche zweierlei widerwirtige Lebrer und Gei-
ster darin gesptirt werden. davon ein Theil gern die Lehre Lu-

theri . . fort treiben wollte, der andere Theil aber dieselbe reine -
Lehre muthwillig wiederum verkebrt, verfilscht und das Zwing-
lische Gift, wo er kann, darunter menget, und dasjenige, so an
ihm selbst recht, bekannt und geschrieben, verdunkelt und mit
zweifelhaftigen Reden wiederum hinwegnimmt und verderbt.*

Und das beweist Osiander auch.

Die Verfasser des Consensus hatten nemlich bei der Lehre
vom Abendmahl den Kunstgriff gebraueht, dass sie an die lu-
therischen Redensarten und Ausdriicke solche von Melanchthon
anreihten; wodurch sie die lutherische Lehre im Sinn Melanch-
thons deuteten. So sagten sie, ,das Sacrament des Nachtmahls
des Herrn ist der wahre Leib und Blut unsers Herrn Jesu Christi,
unter dem Brod und Wein uns Christen zu essen und zu trinken
von Christo selbst eingesetzt,“ sie fuhren aber fort und sagten:
,oder was eins ist: dieses Sacrament ist nach der Erklirung
Pauli die Gemeinschaft des Leibes und Blutes Christi, wodurch
der Herr mit den Ausseren sichtbaren Zeichen, nemlich mit Brod
und Wein, uns wahrhaft gegenwirtig seinen Leib und.sein Blut
darreicht und uns dadurch seine Verheissungen bekriftigt, dass
uns unsere Stinden gewisslich um seines Todes und Verdienstes
willen vergeben werden, dass er wahrhaftig bei uns und in uns
wirksam sei.“ So sagten sie: ,der Sohn Gottes ist im Abend-
mahl wahrhaftig und substantiell gegenwirtig, so dass er uns

1) Hutter, Concord. conc. p. 162.
2) Ibid. p. 163 8q. Der Consensus selbst scheint ganz in Hospinians Con-
cordia discors p. 186 8q, abgedruckt zu sein.



Das Drama in Knrsachsen. 263

in dieser Niessung mit Brod. und Wein seinen Leib und sein Blut
gibt,“ fiigten aber hinzu: ,sich uns selbst und die Verheissung
seiner Gnade zuweist (adplicet) und uns zu Gliedern seines Lei-
bes macht und in uns Trost wirkt. Denn diese Wirkung geschieht
. durch die Person, welche die menschliche Natur angenommen
hat und in ibr ist er wirksam und um derselbigen willen ist er
in uns.“ So ist einerseits freilich die substantielle Gegenwart
des Leibes Christi bekannt, andrerseits wird aber auch gesagt:
nder Sohn Gottes sei wahrhaft gegenwirtig in dem Amte, das er
eingesetzt, und in denSacramenten, und durch diese sei er in sei-
ner Kirche gegenwirtig.*

Endlich macht Osiander mit Recht darauf aufmerksam, dass
des Empfangs des Leibes mit dem Munde nicht gedacht und
dass nirgends gesagt wiirde, dass auch die Unwilrdigen den
Leib des Herrn geniessen.

Der Kurfust hatte indessen auch an diesem Consensus kem
Arg. Dass seine simmtlichen Theologen ihn unterschrieben,
bestirkte ihn in seiner guten Meinung von demselben, denn er
konnte doch nicht annehmen, dass alle seine Theologen in Ver-
dacht zu ziehen seien;!) es machte auch insbesondere einen gu-
ten Eindruck auf ihn, dass der Consensus sich ausdrficklich auf
Luthers Catechismus berief und sich zu diesem bekannte.?2)
YVon der Orthodoxie des Consensus war er jetzt tiberzeugt, war
freilich betroffen, als ihm von Heidelberg, wohin er ihn geschickt
hatte, berichtet wurde, dass die Heidelberger Theologen den-
selben wesentlich #ibereinstimmend mit ihrem Catechismus fin-
den, liess sich aber doch durch eingeholte Gutachten therzeu-
gen, dass dem nicht so sei®) und kehrte wieder zu der Ueber-
zeugung zurtick, dass die Flacianer nur tible Nachreden gegen
seine Theologen aufgebracht. Sie liess er jetzt auch seinen Un-

1) Wigand, de sacramentariismo, sagt freilich, Selneccer habe berichtet,
vornehme Superintendenten hitten geklagt, dass man auf sie nicht gehort
habe, und auf einem Convent zu Lichtenberg hitten sie dem Kurfrsten selbst
bekannt, sie seien dort betrogen worden.

2) Hutter, Conc. conc. p. 166. Auf Pfeffingers Antrieb soll die Berufung

geschehen sein.

3) Die naheren Vorgénge bei Calinich p. 88 sq.



264 Das Drama in Kursachsen.

muth fahlen, denn als er 1573 nach dem Tod des Herzogs .
Johann Wilkelm von Weimar die Vormundschaft tiber dessen
Lande tberkam, war das Erste, was er that, dass er den Fla-
cius und Heshus aus Jena verjagte, das ganze Land von den
Flacianern siuberte und allen Predigern des Landes einschér-
fen liess, dass sie mit den kursichsischen Theologen den Con-
sensus in der Religion halten, die Flacianische Rotte meiden und
ibhre Schriften nicht lesen; dass sie Melanchthons Schriften in
allem approbiren sollten. Viele, die sich weigerten, das zu ver-
sprechen, wurden verjagt.

Nie war die Stellung der Wittenberger Theologen eine giin-
stigere und sie hielten sie wohl fiir cine gesicherte. Da erschien
im Jahr 1574 eine Schrift unter den Titel: exegesis perspicua et
ferme integra controversiae de s. coena,") mit welcher eine gewal-
tige, ja erschiitternde Wendung eintrat.

Wir mtissen uns zunichst mit der Frage beschaftigen, wer
der Verfasser dieser Schrift war und von welchem Ort sie aus-
ging: denn die Schrift gibt weder tiber das eine noch das andere
Auskunft. Dass sie aus der Druckerei des Buchhindlers Ernst
Vogelin in Leipzig ausgegangen war, kam bald an den Tag und
steht unzweifelhaft fest. Aber wer war der Verfasser?

Vogelin selbst sagte zwar in dem Verhor,?) das man nachmals
mit ihm anstellte, der Verfasser sei ein bereits (1573) verstor-
bener Arzt in Schlesien, Namens Joachim Curius. Die Schrift
sei ihm vor etlichen Jahren schon handschriftlich zugekommen,
er habe eine Abschrift davon genommen, aber bald bemerkt,
dass sich viele Fehler eingeschlichen hiitten, darum habe er
sich ein correctes Exemplar zu verschaffen gesucht und dieses
drucken lassen, zu keinem anderen Endzweck als zur Verbrei-
tung der Wahrheit, denn ,,er habe dafiir gehalten, dass in dieser
streitigen Sache vom Abendmabhl keine Erklarung so richtig und
dieser Landen Kirchen und Schulen gemasser, auch firnemlich
aus des Hr. Philippi sel. Schriften als ein Kern ausgelesen und
zusammengezogen oder ausgeklaubt. als eben diese exegesis

1) Neu herausgegeben von D. Schaffer. Marburg 1853.
2) Die Akten des Verhors bei Loscher Aist. mot. III, 195 und bei Calinich
p- 107 sq.




Das Drama in Kursachsen. 265

. gethan.’ Damals aber hat man diese Aussage nicht geglaubt und
war fiberzeugt, dass die Schrift von Wittenberg ausgegangen
sei. Das gibt auch Hospinian filr eine ganz gewisse Sache aus.
Niheres tiber die Verfasser berichtete dann Loscher. ,Die vor- -
nehmsten Angeber und Meister, sagt er, waren wohl Pezelius
und Peucerus; allein der heimliche Calvinist Esrom Rudingerus,
professor physices in Wittenberg, des bertthmten Camerarii
Schwiegersohn, musste die Feder fihren. Damit die wahren
auctores desto verborgener bleiben michten, ward das Buch zu
Leipzig gedruckt, und nahm der Schlesische Candidatus medici-
nae, Joach. Curius, diese Sorge tiber sich, als hétte er es selbst
gefertigt.“ : :

Das wurde die allgemeine Ueberzeugung, bis Heppe?) ihr
entgegentrat, und zu beweisen suchte, dass Verfasser der Schrift
eben der sei, welchen Végelin angegeben habe.

Er fihrt diesen Beweis in der Art, dass er erst die Unrich-
tigkeit der herkémmlichen Meinung damit darzuthun sucht,
dass die inhaftirten Philippisten beharrlich jeden Antheil an der
" Abfassung der Schrift in Abrede stellten; und dass er dann zeigt,
wie die Andeutungen tiber die Person und die Lebensverhglt-
nisse des Verfassers, die in der Exegese selbst vorliegen, mit
dem, was tiber die Person und die Verhiltnisse des gedachten
Curéius bekamt ist, ibereinstimmen. Es gehe, weist er nach,
daraus hervor, dass er ein Deutscher und ein Angehoriger der
Augsb. Conf,, und dass er ein Laie gewesen, und beides war
Curius. Er gebe sich ferner in der Schrift als einen Anhénger
Melanchthons zu erkennen und das stimme mit dem tiberein,
‘was Melchior Adam in seinen vitae Germanicorum von Curdus
mittheilt. In der Schrift sei von den unevangelischen Lehren
vom Sacrament allein die Schwenkfelds, eines Schlesiers, her-
vorgehoben, das weise darauf hin, dass der Verfasser in Schle-
sien lebte; an den Ausdriicken endlich, welche in der Schrift

1) Heppe, Kritisch-historische Abhandlung iiber die im Jahr 1574 zu
Leipzig erschienene Schrift . . und iiber den in diesem Jahr erfolgten Sturz
der Philippisten in Kursachsen. Beilage zum 2. Band seiner Geschichte des
deutschen Protestantismus.



266 . Das Drama in Kursachsen.

dem medicinischen und naturwissenschaftlichen Sprachgebrauch
entnommen seien, gebe sich der Verfasser als einen Mediciner
zu erkennen und das war Curius.

Diese Argumente haben filr uns nicht volle Ueberzeu-
gungskraft. Die in der Schrift enthaltenen Andeutungen tiber
die Person und Lebensverhiltnisse des Verfassers passen al-
lerdings auf Curfus, sie konnten aber auch auf eine andere
Person passen. Hitte z. B., wie Loscher behauptet, Rtidinger,
der Professor physices, die Feder geftthrt, so wiirde ja auch
auf ihn passen, dass der Verfasser ein Laie und ein Naturkun-
diger war; aus dem Umstand aber, dass in der Schrift unter den
unkirchlichen Lehren vom Sacrament die Irrlehre Schwenkfelds
hervorgehoben ist, wird man nicht so viel als Heppe will fol-
gern diirfen, denn auch die Grundveste macht sich besonders viel
mit dieser Irrlehre zu schaffen.

Gegen die Autorschaft des Curiius kann man dann einwen-
den, dass es doch auffallend bleibt, dass man damals nicht nur
von lutherischer Seite an der Autorschaft der Wittenberger nicht
zweifelte, sondern dass auch reformirte Schriftsteller, wie Hospi-
nian!) sie als ausgemacht annahmen. Die Aussage Vogelin’s be-
zeichnen die Berichterstatter dieser Zeit als eine Llige?). Aber
freilich, sie stellen nur Behauptungen auf und bringen keine Be-
weise bei. Auch der doch sonst genaue Loscher ereshlt nur, dass
der Kurftirst Rithe nach Wittenberg geschickt habe, welche
sich nach dem Urheber des Buchs erkundigen sollten, weiss aber
von dem Ergebniss nichts weiter zu sagen, als dass die Witten-
berger an der Exegesis keinen Theil haben wollten, und sonst
zweifelhaft geantwortet hitten; dann, dass endlich offenbar ge-
worden, dass das Buch bei Vogelin in Leipzig gedruckt worden.
Dieser sei darum in Verwahrung gebracht und wegen des Ver-

1) Hospinian, kist. sacr. p. 347. Theologi Wittebergenses ediderunt exege-
sin perspicuam. So auch in Concordia discors. p. 23.

2) Wigand de sacram. p. 409 b. Insuper deprehensos in scelere audio fa-
bulam fingere . . esse quendam auctorem nebulosi istius scripti procul in alia
regione extra territorium, in quo vivunt, et eum quidem esse mortuum. Sic men-
daciis mendacia cumulantur. Hutter, Conc. conc. p. 172. Postmodum (Witte
Dbergenses) autorem exegeseos confinzerunt alium et quidem professione medicum,
Silesium, J. Curaeum.



Das Drama m Kursachsen. 267

fassers gefragt worden, und da habe er dann, gedringt, alles
- auf den Curius, der ausser Lands gewesen, geschoben.

Hatte sich die Autorschaft der Wittenberger damals so genau
herausgestellt, dass Loscher sich der Beibringung der Beweise
. glaubte tiberheben zu diirfen, oder hat man vorschnell als bewie-
sen angenommen, was noch nicht genugsam bewiesen war?

Ein Anzeichen finde ich doch, dass Loscher der Sache nicht
genaun nachgegangen ist. Er berichtet nemlich, ein Schlesischer
Candidat der Medicin, Joachim Curius, habe ,die Sorge ftiber
sich genommen, als hitte er das Buch selbst gefertigt.“ Er selbst
nennt einen Curiius, wie Vogelin einen nennt, er aber sagt von
demselben: ,er war ausser Landes “, rechnet ihn also noch un-
ter die Lebenden, wihrend Vogelin seinen Curiius als einen be-
reits Verstorbenen hezeichnet. Aber auch diess berichtet Loscher,
ohne gewahr zu werden, dass er selbst denselben kurz zuvor als
einen Lebenden bezeichnet hatte?).

Das ist doch eine nicht geringe Ungenauigkeit, und erweckt
den Argwohn, dass man eben damals den Aussagen Vogelins kei-
nen Glauben geschenkt hat, ohne bestimmte Beweise gegen
seine Aussage zu baben.

Es ist unter diesen Umstinden schwer eine Entscheidung zu
treffen. Positive Beweise liegen fiir keine der beiden Behaup-
tungen vor, denn die Aussage Vogelins wird man nicht als positi-
ven Beweis anfiihren wollen. Vogelin ist in der ganzen Sache so
verfahren, dass er fiir sein Zeugniss nicht unbedingt Glauben in
Anspruch nehmen darf. Die Versuchung, einen anderen als Autor
vorzuschieben, lag nahe genug. Steckte er, was wenigstens még-
lich und was uns wahrscheinlich ist, mit den Wittenbergern unter
Einer Decke, so hatte er mit ihnen ein Interesse, den Verdacht
von ihnen als den Verfassern abzulenken. Konnte er glauben
machen, dass ein Auslinder, und noch dazu ein Verstorbener,
der Autor sei, so hatte er sich und den Wittenbergern damit
gedient.

Indessen, da von der anderen Seite auch keine positiven Be-
weise fiir die Autorschaft der Wittenberger beigebracht worden

1) Wigand 1. c. 409 b. ist der Genauere, denn er sagt von dem Autor:
eum es86 moriuum.



268 Das Drgma in Kursachsen.

sind, und da das Zeugniss Vogelins fir die Autorschaft des Curdus -
wenigstens negativ dadurch bestatigt wird, dass von den in Haft
genommenen Theologen keiner der Autorschaft gestindig war,
80 kann man eben 8o wenig an den frtiher gang und géiben An-
nahmen festhalten. Lassen wir es also dahin gestellt sein, wer der
Verfasser war, und wenden wir uns der Frage zu, was denn den
Buchh4ndler Vagelin bewogen habe, die Schrift herauszugehen;
und zwar 8o, dass man den Verfasser und den Drucker an ganz
anderem Ort suchen sollte. Vogelin hat sich nemlich das Papier
zur Schrift aus Frankreich holen lassen, ,,damit man sollte daftir
halton, dass es ein ausldndischer Druck sei, und hat die Schrift
selbat corrigirt und die corrigirten Druckbogen dann verbrannt,
damit der Ort, wo sie gedruckt wurde, verborgen bleibe. Die
Schrift selbst aber wurde in der Stille verbreitet, nicht durch
den Buchhandel, sondern auf Privatwegen. In Leipzig wurden
gar keine Exemplare verkauft, wohl aber viele verschenkt, in
Wittenberg wurde die Schrift durch die Professoren unter den
Studirenden verbreitet. Das alles ist auffallig.

Vogelin hat freilich das zu rechtfertigen und zu erklaren
versucht.

Als Grund der Herausgabe giebt er das Interesse an, das er
an dem Abendmahlstreit genommen, und beruft sich zur Bezeug-
ung seines Interesses an theologischen Fragen auf seine vier-
zehn Jahre zuvor unternommene Herausgahe des Corpus doctri-
nae, welches der Kurftirst doch erst spiter in seinen Landen ein-
gefiihrt habe. Als die Grtinde seines heimlichen Verfahrens gibt
er aber diese an: er habe voraussehen konnen, dass die Schrift
heftig wiirde angefochten werden, und habe geglaubt, der Auf-
nahme der Schrift selbst Eintrag zu thun, wenn bekannt wiirde,
dass die Herausgabe von einem Laien ausgegangen sei, da ,lei-
der in der Kirche dieser Brauch wieder einreissen wolle, dass sich
sonst niemand um die theologischen Hiéindel sollte anmaassen, als
nur die Theologi.“ Den Autor endlich, gibt er an, habe er nicht
nennen diirfen, da er sonst sich und den Wittenbergern Verlegen-
heiten bereitet hitte: denn da die Schriften des Curfus seiner
Zeit in Wittenberg und Leipzig erschienen waren, hétte man zu
leicht auf Wittenberg oder Leipzig als Druckort gerathen.



Das Drama in Kursachsen. 269

Aber waren diese Erklirungen befriedigend? Hatte Vagelin
ein solches Interesse an den theologischen Fragen in der Rich-
tung der Wittenberger, liegt da die Annahme nicht nahe, dass
er die Herausgabe der Schrift nicht ohne ihr Vorwissen vorge-
nommen, vielleicht sogar dass sie ihn zur Herausgabe derselben
veranlassten? An Vertretung ihrer Auffassung musste ihnen noth-
wendig viel gelegen sein, sie selbst konnten, wie Calinich mit
Berufung auf einen Brief von Ursinus an Bullinger erinnert?),
nicht frei schreiben, sie durften ja nicht einmal Wort haben, dass
sie 80 vom Abendmahl dichten, wie in dieser Schrift zu lesen war.
Konnten sie aber eine solche Schrift in Umlauf bringen, ohne dass
man dieselbe auf sie zurtickfilhren konnte, so war ibrer Sache ein
grosser Vorschub geleistet. Und konnten sie nicht glauben, dass
jetzt der passende Zeitpunkt gekommen sei, mit der Lehre, die
man eigentlich meinte, hervorzutreten, aber doch 8o, dass man
nicht mit seinem eigenen Namen und seiner eigenen Person da-
fiir einzustehen brauchte ?

Auch fiir diese Ansicht lassen sich freilich keine positiven Be-
weise beibringen, aber sie scheint uns viele Wahrscheinlichkeit
fur sich zu hahen.

Wie es sich nun aber auch mit der Autorschaft der Exegesis
und mit den Motiven zur Herausgabe derselben verhalten haben
mag, das steht fest, dass ihr Erscheinen die Lage der Witten-
berger von Grund aus inderte.

Waren die Wittenberger die Verfasser, oder wussten sie
wenigstens um die Herausgabe derselben, oder steckten sie gar
dahinter, so bleibt es bei der bisherigen Annahme, dass man
in jenen Kreisen einsah, man miisse endlich bestimmte Farbe
geben, und dass man jetzt glaubte, des Kurfiirsten so sicher zu
sein, dass man diess wagen durfte: denn damit, dass man sich den
Schein erhielt, als sei man gut lutherisch, war das Ziel noch
nicht erreicht: diess ging ja dahin, die Lehre, welche von den
Gegnern als die lutherische bezeichnet wurde, zu verdréingen.

1) Calinich p. 104,



270 Das Drama in Kursachsen.

Fur diesen Fall hatten, die Wittenberger sich selbst verrathen
und hatten sich verrechnet, denn sie hatten den Kurfiirsten kei-
neswegs so weit gebracht. als sie in diesem Fall meinten. Hat
aber Vigelin die Schrift eines Fremden und ohne Vorwissen der
Wittenberger herausgegeben. so hat er. ohne es freilich zu wollen,
Anlass gegeben. dass den Wittenbergern und Leipzigern die
Maske abgerissen wurde. und hat er das schwere Gewitter, das
jetzt ber sie hereinbrach. heraufbeschworen: denn mochten sie
auch die Autorschaft und das Mitwissen um die Herausgabe der
Schrift in Abrede stellen, dass sie mit dem Inhalt derselben ein-
verstanden seien, Konnten sie nicht langnen.

Wenden wir uns nun za der Sehrift selbst und fragen wir nach
ihrem Inhalt und ihrer Bedeutung.

In ihr tinden wir nichts. was die Theologen dieser Richtung
nicht echon in friheren Schriften gesagt hatten. nichts, was die,
welche sie kannten. hitte @berraschen konnen. daher nahmen
auch die lutherischen Theologen nicht viel Notiz von ihr, und
nur zwei von ihnen. Wigand!) und Heshus. schrieben dagegen.
Aber der Standpunkt der Philippisten war darin mit einer Pra-
cision dargelegt, wie nie zuvor; der Gegensatz gegen die Lehre
Luthers und gegen die der jetzigen Lutheraner war darin scharf
hervorgehoben und alles zusammengetragen. was zur Begriin-
dung ihrer Auffassung beitragen konnte?). Die Schrift enthilt
das vollstindige Programm dieser Partei. Es ist dies der Haupt-
grund, warum wir nur durch positive Beweise fiberzeugt werden
konnten. dass die Schrift nicht von einem der Futhrer der Partei
ausgegangen ist. Es wire nicht undenkbar, aber doch zu ver-
wundern. wenn ein diesem Kreis ferner Stehender vor Jahren
schon das erste Programm entworfen hatte.

Sehr bezeichnend ist es schon, dass die Schrift der Lehre
vom Abendmahl die von der Person Christi und denSacramenten
ttberhaupt vorangehen lisst, und zwar aus dem Grunde, weil die

1) Die Analyse der Wigandischen Schrift in Wigand de sacram. p. 409.

2) Wigand 1. c. 409. Prodiit typis excusa quaedam excgesis de coena Do-
mini in quam tota doctrina sacramentariorum et omnia ipsorum arqumenta in
unum quasi acervum summo studio ac labore congesta sunt.

-

8



" Dag Drama in Kursachsen. 2711

Sacramente Theile des Amtes seien, durch welche Christus bis
zur Vollendung der Kirche in den Gléubigen wirksam sein wolle.
Aus der Lehre von der Person Christi soll erhellen, in welchem
Sinn von einer Gegenwart Christi hier auf Erden und auch im
Abendmahl die Rede sein kann. Die Lehre=ist die: in Christo
sind zwei Naturen zu Einer Person geeint, so aber, dass beide
unvermischt bleiben. Das gilt auch von dem auferstandenen und
gen Himmel gehobenen Christus. Ist Christi Leib von da an auch
der erhdhte, so bleibt dieser Leib doch Leib und behlt die Eigen-
schaften eines Leibes bei, er ist jetzt ein geistlicher Leib, wiih-
rend er frither ein animalischer war. Daraus ergibt sich auch,
welches die rechte Lelhre von der communicatio idiomatum ist.
Sie besteht nur darin, dass man die Eigenthiimlichkeit der einen
Natur von der Person in concrefo aussagt. Man kann also sagen:
Christus hat gelitten, Christus ist iberall, die Meinung ist aber
nicht die, dass die gbttliche Natur gelitten hiitte, oder dass die
menschliche Natur an mehreren Orten zugleich sei: denn eine
wirkliche gegenseitige Mittheilung der Eigenschaft der einen
Natur an die andere findet nie Statt'), das verstiesse gegen die
oherste Regel: confundens proprietates, confundit naturas. Von
einer Gegenwart Christi hier auf Erden kann darnach nur in dem
Sinne die Rede sein, dass er inwendig durch Wort und Sacra-
ment in den Gliubigen wirksam ist, ihren Glauben entziindet
und mebrt, und diess neue Leben durch den heiligen Geist in
ihnen schafft, ohne aber, dass man sich die Sache so zu denken
hat, als ob Christus in magischer oder physischer Weise an Wort
oder Sacramente gebunden wire.

Da angelangt, handelt die Schrift des Ndheren von denSacra-
menten. Sie definirt dieselben als ritus incurrentes in oculos, in-
stituti ut sint sigilla promissionis et testimonia applicationis promis-
sionis universalis ad singulos. Die zwei von Christo eingesetzten
Sacramente entsprechen dem Bedtirfniss des Menschen. Dieser
bedarf der Einpflanzung in Christum, darum die Taufe, welche das
Siegel dieser Einpflanzung ist. Und er bedarf der stetigen Nah-

1) p. 15. Constanter igitur physicam illam communicationem proprietatum
in naturis explodimus. -



272 Das Drama in Kursachsen.

rung, darum das heilize Abendmahl, welches das Pfand und
dan Siegel derselben ist. Christus bezeugt da durch ®ein gewis-
son Pfand, dass er den Gliubigen allezeit gegenwirtig sein, sie
mit xeligem Leben erfitllen und ihre Leiber dereinst zu ewigem
Leben suferwecken will.  Diese Gegenwart Christi in uns will
abor recht verstanden sein. Es ist nur eine Gegenwart seiner
gottlichen Natur: denn die menschliche ist im Himmel und fern
von uns; die gottliche Natur aber ist im Abendmahl nicht anders
gogenwdrtig, als sie ande ewo gegenwilrtig ist, und ist nicht etwa
in magischer Weise an die Sacramente gebunden, die Gegen-
wart ist also nur eine Gegenwart der Wirksamkeit (efficaciae).
Mit dieser Gegenwart Christi ist aber auch eine Mittheilung
Christi gesetzt und zwar eine geistige und eine leibliche. Die
letztere ist aber nicht so zu verstehen. als ob sie eine Mittheilung
des Leibes Christi sei. denn der Leib Christi ist fern von uns, so-
vach kann auch kein Fheil der Substanz dieses Leibes uns mit-
getheilt werlen. darmnter ist vielmehr nur eine geistige Einigung
mit der Gottheit Christi zu verstehen.

Damit sind alle Grundlagen fir die Lehre vom Abendmahl ge-
geben. Man kann das Abendmahl definiren als eine von Christo
eingesetzte Ceremonie. in welcher mit den sichtbaren Zeichen
von Brod und Wein eine Mittheilung des Leibes und Blutes
Statt hat. der Sinn derselben ist aber nur der. dass Christus den
Gliubigen gegenwirtig ist und thoen bezeugt, dass er sie seiner
Wohlthaten theilhaftiz machen. sie als Glieder in seinen Leib
einfligen und in ihnen wohnen wolle. Die Gegenwart Christi, die
man auch eine substantielle nenoen kann. muss man betonen
denen gegenither. welche das Abendmahl so auffassen. als wenn
Brod and Wein nur an den abwesenden Christus erinnern soll-
ten. aber auch nur in dem Sinn ist Chrissus substantiell gegen-
wirtig. dass er in uns wirksam ist. wie es der heilige Geist ist?).

Ui Testimenium conerr omnes Fanacens ot Encinsiastas. qu fingunt Aane
HICTAE SIENAE LEMUNIIMI M SR 238 s Prote RN [uasE SCenicam
Christi nbsentis. ol 1mzem peman i Tared moquid JSicini. unt tentum rolam
profzavienss. went toge degcernedat Banauam @ (i, Nopse concedunt Aas
TS dCTUAET 3¢ ITIERL . Per Jude IPERT SunCo (o Credentibus «it ¢f ficar.
E comsma nog srcowney, CRrivtum, at in munisterton cers Pes cade pracsentem el
O A sunciune vy e Proxstary, Judd promitii cedngeliom.



Das Drama in Kursachsen. 273

Halt man daran fest,dass es sich im Abendmahl um eine solehe
Gegenwart Christi handelt, so wird man nicht zu der albernen
Frage kommen, welcher Art die Einigung des Leibes Christi mit
dem Brode sei, denn mit uns handelt Christus, und nicht mit den
Elementen von Brod und Wein hat er es zu thun. Ueber den Sinn
der Ausdriicke: ,das ist mein Leib, der Kelch ist das neue Testa-
ment in dem Blute Christi“ war auch die alte Kirche nie zweifel-
haft, und immer legte sie dieselben so aus, dass Christus durch
diesen Genuss uns bezeuge, dass uns Vergebung der Stinden
und ewiges Leben gegeben werden solle. Sehr viele Giter
(nicht umbrae, typi, ornamenta disciplinae externae aut politiae, qua-
lia sunt bona legis) werden uns da zu Theil. Eine Syneedoche
und Metonymie muss man freilich in diesen Ausdrficken anneh-
men. Die letztere nimmt auch Luther an, und es ldsst sich an
dem Beispiel, das er selbst beibringt, am deutlichsten zeigen, wie
der Ausdruck: ,der Kelch ist das neue Testament gemeint ist.
Er sagt: die Taube ist der heilige Geist. Damit kann nicht ge-
meint sein, dass der heilige Geist mit der Taube mehr gegen-
wirtig war, als an anderen Orten, denn bei Gott kann man
keine locale Gegenwart annehmen, der Sinn ist also nur der: mit
dieser sichtbaren Gestalt einer Taube wurde der heilige Geist
Christo infundirt, die Gegenwart des heiligen Geistes bezieht sich
aber nicht auf die Taube, sondern auf Christum, von einem Ge-
bundensein des heiligen Geistes an die Taube ist also hier so
wenig die Rede, wie dort von einem Gebundensein Christi an
die Elemente, hier wie dort ist nur von einer Gegenwart der
Wirksamkeit die Rede. Entgegnet man nun aber darauf, das sei
gegen die buchstiibliche Auslegung, (6 ¢nrov abjici), so sagt die
Exegesis dagegen: die Auslegung ist gemiss der Absicht Christi,
der einen Ritus einfihren wollte, durch den die Mittheilung sei-
ner Wohlthaten bezeugt werden sollte. Die Exegesis fragt, ob die-
selben nicht buchstiblicher auslegen, welche den Ausdruck sacra-
mental verstehen und einfach glauben, dass wir durch den Ge-
nuss im Abendmahl des Leibes Christi theilhaftig werden. Eben
darum haben auch die Jinger keinen Zweifel gehabt, wie sie die
Rede Christi im Abendmahl aufzufassen hitten: denn sie haben
sich erinnert, dass der Herr in einer lingeren Rede schon von

18



272 Das Drama in Kursachsen.

rung, darum.das heilige Abendmahl, welches das Pfand und
das Siegel derselben ist. Christus bezeugt da durch ®in gewis-
ses Pfand, dass er den Gldubigen allezeit gegenwirtig sein, sie
mit seligem Leben erftillen und ihre Leiber dereinst zu ewigem
Leben auferwecken will. Diese Gegenwart Christi in uns will
aber recht verstanden sein. Es ist nur eine Gegenwart seiner
gottlichen Natur: denn die menschliche ist im Himmel und fern
von uns; die gottliche Natur aber ist im Abendmahl nicht anders
gegenwirtig, als sie anderswo gegenwirtig ist, und ist nicht etwa
in magischer Weise an die Sacramente gebunden, die Gegen-
wart ist also nur eine Gegenwart der Wirksamkeit (efficaciae).
Mit dieser Gegenwart Christi ist aber auch eine Mittheilung
Christi gesetzt und zwar eine geistige und eine leibliche. Die
letztere ist aber nicht so zu verstehen, als ob sie eine Mittheilung
des Leibes Christi sei, denn der Leib Christi ist fern von uns, so-
nach kann auch kein Theil der Substanz dieses Leibes uns mit-
getheilt werden, darunter ist vielmehr nur eine geistige Einigung
mit der Gottheit Christi zu verstehen.

Damit sind alle Grundlagen fiir die Lebhre vom Abendmahl ge-
geben. Man kann das Abendmahl definiren als eine von Christo
eingesetzte Ceremonie, in welcher mit den sichtbaren Zeichen
von Brod und Wein eine Mittheilung des Leibes und Blutes
Statt hat, der Sinn derselben ist aber nur der, dass Christus den
Gliubigen gegenwirtig ist und ihnen bezeugt, dass er sie seiner
Wohlthaten theilhaftiz machen, sie als Glieder in seinen Leib
einfiigen und in ihnen wohnen wolle. Die Gegenwart Christi, die
man auch eine substantielle nennen kann, muss man betonen
‘denen gegentiber, welche das Abendmahl so auffassen, als wenn
Brod und Wein nur an den abwesenden Christus erinnern soll-
ten, aber auch nur in dem Sinn ist Christus substantiell gegen-
wirtig, dass er in uns wirksam ist, wie es der heilige Geist ist?).

1) Testimonium contra omnes Fanaticos et Enthusiastas, qui fingunt hanc
sacrae coenae administrationem tantum esse repraesentationem quasi scenicam
Christi absentis, aut nudam picturam significantem quid divini, aut tantum notam
professionis, sicut toga discernebat Romanum a Graeco. Neque concedunt has
sacras actiones esse organa, per quae spiritus sanctus in credentibus sit efficaz.
E contra nos statuimus, Christum, wl in ministerio, vere piis esse praesentem et
cum hac sumtione vere eis praestare, quae promitiit evangelium.



Das Drama in Kursachsen. 273

Hs&lt mandaran fest,dass es sich im Abendmahl umeine solche
Gegenwart Christi handelt, so wird man nicht zu der albernen
Frage kommen, welcher Art die Einigung des Leibes Christi mit
dem Brode sei, denn mit uns handelt Christus, und nicht mit den
Elementen von Brod und Wein hat er es zu thun. Ueber den Sinn
der Ausdriicke: ,das ist mein Leib, der Kelch ist das neue Testa-
ment in dem Blute Christi“ war auch die alte Kirche nie zweifel-
haft, und immer legte sie dieselben so aus, dass Christus durch
diesen Genuss uns bezeuge, dass uns Vergebung der Siinden
und ewiges Leben gegeben werden solle. Sehr viele Giter
(nicht umbrae, typi, ornamenta disciplinae externae aut politiae, qua-
lia sunt bona legis) werden uns da zu Theil. Eine Synecdoche
und Metonymie muss man freilich in diesen Ausdriicken anneh-
men. Die letztere nimmt auch Luther an, und es ldsst sich an
dem Beispiel, das er selbst beibringt, am deutlichsten zeigen, wie
der Ausdruck: ,der Kelch ist das neue Testament“ gemeint ist.
Er sagt: die Taube ist der heilige Geist. Damit kann nicht ge-
meint sein, dass der heilige Geist mit der Taube mehr gegen-
wirtig war, als an anderen Orten, denn bei Gott kann man
keine locale Gegenwart annehmen, der Sinn ist also nur der: mit
dieser sichtbaren Gestalt einer Taube wurde der heilige Geist
Christo infundirt, die Gegenwart des heiligen Geistes bezieht sich
aber nicht auf die Taube, sondern auf Christum, von einem Ge-
bundensein des heiligen Geistes an die Taube ist also hier so
wenig die Rede, wie dort von einem Gebundensein Christi an
die Elemente, hier wie dort ist nur von einer Gegenwart der
Wirksamkeit die Rede. Entgegnet man nun aber darauf, das sei
gegen die buchstiibliche Auslegung, (zo ¢nrov abjici), so sagt die
Exegesis dagegen: die Auslegung ist gemé#ss der Absicht Christi,
der einen Ritus einfithren wollte, durch den die Mittheilung sei-
ner Wohlthaten bezeugt werden sollte. Die Exegesis fragt, ob die-
selben nicht buchstiblicher auslegen, welche den Ausdruck sacra-
mental verstehen und einfach glauben, dass wir durch den Ge-
nuss im Abendmahl des Leibes Christi theilhaftig werden. Eben
darum haben auch die Jiinger keinen Zweifel gehabt, wie sie die
Rede Christi im Abendmahl aufzufassen hitten: denn sie haben
sich erinnert, dass der Herr in einer lingeren Rede schon von

18



274 Das Drama in Kursachsea.

dem Genuss seines Fleisches gesprochen und darunter das ver-
standen hat, dass er in den Gliubigen wirksam sein wolle.
Nannte nun Christus, als er mit ihnen beim Mahle sass, das Brod
seinen Leib, so wusten sie. dass die Meinung die sei, das Brod
sei ein Siegel dieser Mittheilung, nicht aber dachten sie an eine
wunderbare Fortpflanzung seines wirklichen Leibes, und nicht
daran, dass ihnen etwas gegeben werden solle, das ganz ver-
schieden war von der Wohlithat, welche ibnen im Evangelium
verheissen war. Der Ausdruck: ,dies ist mein Leib“, findet dann
weiter seine Erklirung an dem folgenden: .der Kelch ist mein
Blut des neuen Testaments*. denn 8o heisst es, und nicht etwa:
der Wein ist mein Blut. Den Sinn dieser Worte aber hat der
Apostel Paulus am deutlichsten erliutert. wenn er sagt: .der ge-
segnete Kelch ist die Gemeinschaft des Blutes Christi, das ge-
segnete Brod die Gemeinschaft seines Leibes=. Da sagt er nicht:
dasBrod ist der wahre wesentliche oder substantielle Leib Christi,
sondern: das Brod ist die dussere sichtbare Sache, dadunrch es
zu einer Gemeinschaft zwischen uns und dem Leibe Christi kommt.
Dass diess der Sinn der Worte ist. und nicht etwa der, dass die
Gemeinschaft des Leibes eine Mittheilung des Leibes an das
Brod bedeute, erkennt man daran, dass Paulus das Abendmahl
dem Mahl der Heiden entgegenstellt. Die Heiden. sagt er, gehen
da eine Gemeinschaft mit den Gotzen ein, wir eine mit Christo,
also nicht von einer Gemeinschaft mit dem Brod ist die Rede,
sondern von einer Gemeinschaft Christi mit den Frommen. —
Der Verfasser der Exegesis unternimmt es ferner, seine Ueber-
einstimmung mit der Augustana darzathun, freilich mit der Be-
merkung, dass eine bessere Erkenntniss, eine genauere und rich-
tigere Fassung. damit nicht ausgeschlossen sei, wie er demn
auch an ihr gebessert habe. Er bekennt also mit der Augustana
eine leibliche Gegenwart im Abendmahl, aber so, dass damit
nicht eine Verbindung des Leibes mit den Symbolen gesetst
ist, sondern nur eine solche, die dem Menschen heilsam ist?).
Um Alles zu erschopfen, so bertihrt der Verfasser der Exe-
gesis auch noch die Frage, was denn die Gottlosen im Abend-
mahl empfingen, bezeichnet sie aber als eine mflssige. Die Mei-

1) Praesentia, quas Romini-salutaris est.



Das Drama in Kursachsen. 275

nung, dass auchdie Gottlosen den Leib Christi geniessen, leitet
er von der katholischen Lehre von der Transsubstantiation ab.
Besteht nun aher keine Verbindung des Leibes mit den Symbo-
len, so fallt die ganze Frage nach dem Genuss der Ungldubigen
dahin; und ist das Wesentliche im Abendmahl die Geemeinschaft
mit Christo, so folgt daraus, dass es nur fir die Frommen einge-
setzt ist, denen also, welche die Verheissung des Evangeliums
nicht auf sich beziehen diirfen, ist auch das Siegel, welches den
Frommen diese Gemeinschaft bezeugt, unntitz.

Nachdem so im ersten Theil die Lehre positiv dargelegt war,
wendet sich der zweite Theil gegen die falschen Auffassungen,
und beginnt mit einem Ueberblick' iher die Entwicklung der
Lehre. Es wird da anerkannt, dass Luther zum Kampf heraus-
gefordert wurde durch diejenigen, welche in den Sacramenten
nur fussere Zeichen und notae professionis sahen, aber es wird
dann doch auch bemerkt, dass man lutherischer Seits, auch
nachdem von der anderen Seite richtiger gelehrt wurde, den
Streit fortgesetzt habe, weil man im Streit gegen die Wider-
sacher sich einige Meinungen, welche ihre Wurzel in der Trans-
substantiations-Lehre hatten, angeeignet und diese nicht habe
fahren lassen wollen. Und so wie er es angedeutet, habe er sich -
auch bei Luther verhalten. Der schlimmere Streit aber brach
nach Luthers Tod aus, und da wird denen, welche die Lehre
Luthers vertraten, Schuld gegeben, dass sie mehr und mehr wie-
der den Meinungen der Katholiken verfallen seien und jetzt von
einer Einigung des Leibes Christi mit dem Brode sprichen. Aus-
fahrlich wird ihre Lehre dargelegt und widerlegt, am ausfithrlich-
sten die von der communicatio idiomatum. Mit ihr, wird behaup-
tet, werde alle Wahrheit der menschlichen Natur in Christo
aufgehoben.

Héren wir noch die Vorschlige zu einer Einigung, welche
zum Schluss beigeftigt werden. Sie werden eingeleitet durch die
Bemerkung, dass man nicht zu zih an der Autoritit derer, welche
die Kirche gegrtindet, hingen, und der besseren Erkenntniss,
welche sich spiiter geltend gemacht habe, Raum verstatten
solle. Es wird hingewiesen auf die Beschaffenheit der Reformir-
ten, auf den Stand ihrer Gemeinden, auf die Bliithe der Studien

) 18*



276 Das Drama in Kursachsen.

in ibren, Kreisen auf ihre Lehre, die den Symbolen der alten
Kirche gemiss sei, auf den Vorzug, den sie vor der lutherischen
Kirche dadurch hitten, dass sie so viele Miirtyrer z&hiten. Solle
man, wird gefragt, sie verdammen, weil man in Einem gering-
fugigen Punkt nicht mit ihnen tibereinstimme? Sei man doch auch
inBetreff der Lehre vom Abendmahl in dem weseentlichsten Punkt
einig, in dem von der Frucht des Abendmahls. Die einzige Diffe-
renz sei die tiber die Frage, ob der menschliche Leib Christi im
Abendmal gegenwiirtig sei? Da mége man aber zudem beden-
ken, das man lutherischer Seits an die Gegenwart eines mensch-
lichen Leibes glaube, der in Wahrheit keiner sei, denn man ent-
kleide ihn ja aller Eigenthtimlichkeiten eines Leibes. Oder solle
man sich auf Luther berufen, als durch den alles schon entschie-
den sei? Als wenn man bei aller Achtung vor Luther nicht zu-
geben mtsste, dass er in der Hitze des Streites nicht selten zu
weit gegangen sei, 80 dass es doch besser wire, sich an die an-
zuschliessen, welche Luthern von Gott an die Seite gegeben
worden und die richtiger geredet hitten.

Nachdem der Verfasser nun unterschieden hat zwischen den
Lebren, welche man ertragen kénne, wenn man sie auch nicht
filr richtig erkenne, und denen, welche unter allen Umsténden ver-
worfen werden mitssten, wohin die lutherische Lehre von der com-
municatio idiomatum gerechnet wird, weil diese wider die beiden
Artikel von den Naturen in Christo und von seiner Himmelfahrt
stritten, wird der Vorschlag gemacht, man mége, bis eine Synode
definitiv entschieden, darin tibereinkommen, dass man die Lehren
von der Ubiquitit, von dem Genuss des wahren Leibes von Seite
der Gottlosen, fahren lasse und sich in einer bestimmten Formel
einige. Als solche nennt er die: das Brod sei die Gemeinschaft
des Leibes Christi. Er empfiehlt weiter, dass man sich an die
Ausdrticke und Erklarungen Melanchthons halten mdge, und ge-
steht offen diesen den Vorzug vor der Augustana, die von vielen
falsch gedeutet worden und in einer Zeit abgefasst sei, in wel-
cher man noch nicht so klar gewesen sei, wie in spiterer Zeit.—

Das ist der Inhalt der Exegesis, von der Wigand sagte, sie
enthalte die Lehre der Sacramentirer; von der Heppe aber be-
hauptet, sie stimme mit der Lehre Melanchthons und des Corpus



Das Drama in Kursachsen. 27

Misnicum, véllig)ttherein; und Ebrard '), ihr Inhalt sei ungefahr-
lich und harmlos.

Ungefahrlich und harmlos sollte eine Lehre sein, welche aus

“der lutherischen Lehre alles das streicht, was mit dieser Lehre
vom Abendmahl gesetzt ist, und das alles als Irrthum bezeichnet,
die unio sacramentalis von Brod und Leib, den mtindlichen Ge-
nuss, den Genuss der Ungliubigen, die Méglichkeit einer Gegen-
wart des wahren Leibes Christi im Abendmahl? Geht doch die
Tendenz dieser Schrift geradezu dahin, fir die darin niederge-
legte Lehre nicht etwa Duldung in Anspruch zu nehmen, son-
dern sie als die allein richtige zur Anerkennung und Herrschaft
zu bringen!

Sicher ist, dass die Lehre der Exegesis unlutherisch ist, ob
man sie calvinisch oder melanchthonisch nennen will, ist gleich-
gililtig. Allerdings haben die Philippisten dieser Zeit stets be-
hauptet, sie lehrten nur, was Melanchthon gelehrt habe, und hat
die Exegesis sich wohl gehtitet, auch nur den Namen Calvins zu
nennen, und hat sie absichtlich sich auf den Boden des Corpus
Misnicum gestellt: denn darin war die Abendmahlslebre vag und

. allgemeingenug gefasst. Aber es ist ja zur Gentige nachgewiesen,
dass Melanchthons Abendmahlslehre auf einem abschtissigen Bo-
den stand, der zum Calvinismus trieb. Und bei diesem waren die
Philippisten l4ngst angelangt. Sie waren insofern doch weit tiber
Melanchthon hinausgegangen, als sie, was Melanchthon nie that,
aus der melanchthonischen Abendmahlslehre Consequenzen
zogen, durch welche diese Lehre eben in den bestimmtesten
Gegensatz gegen die Lehre Luthers trat. Ob den Philippisten
diess nicht zum Bewusstsein gekommen war ? Es mag unterihnen
Einzelne gegeben haben, denen dieses Zusammenfallen des Me-
lanchthonismus mit dem Calvinismus verborgen blieb, von der
Mehrheit kann man es nicht annehmen, sie wusste sich der Sache
nach eins mit Calvin, statuirte keinen wesentlichen Unterschied
zwischen Melanchthons und Calvins Lehre und beharrte dabei,
im Gegensatz stehe man nur mit denen, welche in den Sacra-
menten nur leere Zeichen erblicken wollten. Wie hitten sie sonst,

1) Handbuch der chr. Kirchen- und Dogmengeschichte 111, 241.



278 Das Drams in Kursachsen.

auch in so regem Verkehr mit den Heidelbergern und Schwei-
zern stehen und deren Schriften so eifrig verbreiten kénnen, und
wie hatten sonst die Schweizer und Heidelberger sie 8o ganz als
die Ihrigen ansehen konnen? .

Doch wir wollen uns vorerst noch nicht weiter mit den Philip-
pisten zu schaffen machen, sondern noch bei der Exegesis stehen
bleiben, und dann von den Ereignissen berichten, welche sioh
an dieselbe anreihen.

Mag die Exegesis von den Wittenbergern verfasst sein oder
von einem Anderen, sie bezeichnet genau den Standpunkt, wel-
chen die Philippisten einnahmen, und wir ersehen aus ihr, wie
gie sich die Sache zurecht legten.

Melanchthon, wird behauptet, hat immer das Rechte vom
Abendmahl gelehrt, Luther aber hat sich von Anfang an nicht
weit genug von der Transsubstantiationslehre entfernt. Indessen
hat Luther sich doch nie gegen Melanchthons Lehre erklirt, was
als Beweis daftir anzusehen ist, dass er in dem, was er im An-
fang geltend machte, nicht das Wesen der Lebre geschen hat
Sonach hat man ein Recht, die Auffassung Melanchthons, die
auch in der Augustana niedergelegt ist, und zwar nach den Er-
klirungen, die er selbst dartiber gegeben , und nach den Ver-
besserungen, die er angebracht hat, alg die Lehre der lutheri-
schen Kirche anzusehen. Es war eine Gnadenftihrung von Gott,
wird weiter gesagt, dass Er den Melanchthon neben Luther geo-
stellt, und Luthern durch Melanchthon hat corrigirenlassen. Von
diesem guten Weg gingen spéitere Theologen in ihrer Feindselig-
keit wider Melanchthon ab, stellten das an der Lehre Luthers,
was dieser selbst hatte zurticktreten lassen, wieder in den Vor-
dergrund, und ftigten die die ganze Lehre von der Person Christi
verkehrende Lehre von der Ubiquitdt hinzu. Ihr gegenﬂhet ver
tritt die Exegesm angeblich die Lehre Melanchthons, in Wahr-
heit aber giebt sie der Lehre Melanchthons eine Deutung, welche
ihr allerdings gegeben werden kann, welche aber von Melanch-
thon selbst in dieser Schirfe und Bestimmtheit nicht ausgespro-
chen war, und welche in allen wesentlichen Stiicken mit der
Abendmabhlslehre Calvins #ibereinkam: denn sagt man von Cal-
vin, er habe im Abendmahl nur eine Geegenwart Christi im Geist



Das Drama in Kursachsen. 279

gelehrt; eine Glegenwart des Leibes aber nur in dem Sinn, dass
von dem im Himmel als an einem bestimmten Ort weilenden
Christus eine geistliche Wirkung ausgegangen sei; er habe kei-
nerlei Verbindung von Leib und Brod angenommen, also keine
Mittheilung des Leibes Christi in oder unter dem Brod; er habe
den mtindlichen Genuss und den Genuss der Gottlosen geliug-
net, so hat man doch wohl das Wesentliche seiner Lehre damit
genannt. Das alles aber findet sich in der Exegesis.

Warum soll man nun von dem Inhalt der Exegesis nicht gleich
gut sagen konnen, er sei calvinisch, als der Verfasser davon
sagte, er sei melanchthonisch? Beides war eben in eins zusam-
mengefallen. Richtiger aber war es in der damaligen Zeit, den
Inhalt calvinisch zu nennen, denn ob sich die melanchthonische
Lehre so deuten liess, darauf einzugehen war nicht Sache der
lutherischen Theologen, sie constatirten das Faktum, dass man
hier die gleiche Lehre finde, wie bei den Sacramentirern.

Und so sah auch der Kurfiirst von Sachsen die Sache an,
nachdem er von verschiedenen Seiten, von Privaten und ftirst-
lichen Hofen, auf die Exegesis aufmerksam gemacht, sich mit
dert Inhalt derselben bekannt gemacht hatte.

Er war sofort entschlossen, der Sache auf den Grund zu gehen.
Gleich bei der ersten Untersuchung, die er anstellen liess, stellte
sich heraus, dass Vogelin in Leipzig sie herausgegeben, dass die
Wittenberger ihren Inhalt nicht verwerflich gefunden, dass die
Schrift in Wittenberg verkauft und von den dortigen Professoren
den Studierenden-empfohlen worden war. Aufgefangene Briefe
der Wittenberger kamen hinzu, welche den Kurftirsten in dem Ver-
dacht bestirkten, dass die Wittenberger die Schrift verfasst héit-
ten. Damit war ihm der Beweis geliefert, dass sie ihn bis dahin ge- -
tauscht hatten, und das verargte er ihnen um so mehr, als er in den
letzten Jahren zu wiederholten Malen Verdacht gegen sie ausge-
gprochen, den sie immer wieder zu zerstreuen gewusst hatten;
und als er sie zu wiederholten Malen hatte warnen lassen. Sein
Unwille traf vor Allen seinen Leibarzt Dr. Peucer, den liess er
am 1. April 1574 verhaften und die bei ihm vorgefundene Corre-



280 Das Drama in Kursachsea.

spondenz liess er wegnehmen. In rascher Folge reihte sich die
Verhaftung des Hofpredigers Dr. Schiitz, des Dr. Stossel und
des Geheimen-Raths Dr. Cracau an').

Nachdem dann dureh eine Commission von Hof- und Land-
rithen der Process gegen diese vier Minner eingeleitet worden
war, berief der Kurfirst (im Mai) die Landstinde nach Torgau,
liess ihnen alle auf diese Sachen beziiglichen Documente vor-
legen, und forderte sie auf zu einem Gutachten fiber die Weise,
wie er sich zu den angeklagten Personen. als den Anstiftern die-
ser Sache, verhalten solle, und tiber die Mittel, die zur Verhtitung
eines Einreissens der sacramentirischen Lehre in seinen Landen
zu ergreifen seien. Die Aufgabe der Landstinde war also eine
doppelte. Der ersteren entledigten sie sich nicht zur Zufriedenheit
des Kurflirten?). Sie fanden zwar die vier genannten Manner
strafbar. trugen aber doch auf eine mildere Behandlung dersel-
ben an, als dem Kurftirsten angezeigt schien. In Betreff des ande-
ren Punktes ging ihre Meinung dahin, der Kurfirst solle aller-
dings Massregeln treffen, durch welche die reine Lehre im Lande
in Geltung bliebe.

Daftir hatte der Kurfiirst schon Vorsorge getroffen. Er hatte
von einer Anzahl von Superintendenten von Dresden, Leipzig
und Torgau ein Bekenntniss vom Abendmah!l fertigen lassen. Die-
ses wurde simmtlichen Wittenberger und Leipziger Theologen,

1) Eine eingehende Darlegung aller auf diese Angelegenheit beziiglichen
Handlungen auf Grund der im Dresdner Archiv befindlichen Originalakten
gibt Calinich in seiner Schrift: Kampf und Untergang des Melanchthonismus
in Kursachsen in den Jahren 1570—1574. Leipzig 1866.

2) In dem eigenhdndigen Aufsatz des Kurfiirsten (Bedenken Kurfiirst
Augusti mit eigner Hand geschrieben, von etlichen Artikeln, welche in dem
Abschied zu Torgau gehandelt worden, d. d. 28, Mai), welcher den Stinden
vorgelesen wurde, heisst es: ,,Und dieweil die Réthe in ihrem Bedenken 8o
kaltsinnig, so konnte gleichwol, so viel die bestrickten Personen anlangt, ihnen
zu einer Erinnerung das eingebildet werden, dass beide Pfaffen meine Beicht-
viter und Seelsorger gewesen, Dr. Peucer mein Leibarzt, dem ich meinen
Leib, mein Weib und Kind vertrauet, Dr. Cracau mein geheimster Rath in
allen weltlichen Hindeln. Von welchen allen ich schindlich und bdslich bin
betrogen, in dem, dass ich sie fiir fromme, redliche Leute angesehen und aus
ihren Handlungen doch das Gegentheil befunden fiir eins.“ Hutter p.238.



Das Drama in Kursachsen. 281

welche  der Kurftirst noch im Juni hatte nach Torgau kommen
lassen, zur Unterschrift vorgelegt, zugleich mit vier Fragstiicken,
welche sie mit Ja oder Nein beantworten sollten. Mit diesen
Theologen wurden nun weitldufige Verhore angestellt. Sie un-
terschrieben zuletzt simmtlich, mit Ausnahme von vieren, den
Theologen Cruziger, Moller, Pezel und Widebram. Diese wur-
den sofort verhaftet, erst in Torgau, dann in Leipzig in Haft
gehalten, und weiteren Verhoren unterstellt. Nachdem endlich
auch sie die Artikel unterschrieben hatten, freilich mit einem
Vorbehalt, der indessen nicht der Unterschrift beigeftigt war, und
dem Kurfiirsten trotz gegebener Zusage verschwiegen wurde?),
wurden sie nach Wittenberg entlassen, aber mit der Auflage, sich
daselbst still zu verhalten und die Stadt nicht zu verlassen.

Nachdem das geschehen war, schloss die in Torgau nieder-
gesetzte ‘Commission ihre Thétigkeit am 22. Juni 1574, nach-
dem sie zuvor dem Kurfiirsten tiber den ganzen Verlauf der statt-
gehabten Verhandlungen Bericht erstattet, und daran Vorschlige
filr fernere Sicherung des Bekenntnisses gekntipft hatten.

Die Entschltisse, welche der Kurfiirst jetzt fasste, waren die:
die vier Wittenberger Theologen entsetzte er ihres Amtes und
verwies sie des Landes; die Theologen Schiitz und Stdssel, den
Leibarzt Peucer und den Geheimen-Rath Cracau behielt er in
Haft, weil er sie als die eigentlichen Radelsfithrer betrachtete,
welche ihn planmiissig getiuscht und falsche Lehre wissentlich
in das Land einzufithren versucht héitten. Zwei von ihnen star-
ben im Gefingnisse, Cracau 1575, Stossel 1576, die beiden an-
deren wurden nach vielen Jahren erst entlassen, Peucer 1586,
Schitz 158972). .

Welches sind nun aber die Thatsachen, welche sich bei die-
ser Untersuchung herausgestellt haben ?

1) Der Vorbehalt war, dass sie die Torgauer Artikel nur so weit appro-
birten, als dieselben mit dem Corpus doctrinae und dem Dresdner Consensus
iibereinstimmten. Calinich p. 163.

2) Ueber das Schicksal dieser vier M#nner berichtet Calinich ausfithrlich
p. 173—304. Ueber Peucer auch Gillet, Crato von Kraftheim I. u.II., 1860,
auch Th. Henke: Akademische Reden und Vorlesungen. Caspar Peucer und
Nicolaus Krell. 1865.



280 Das Drama in Kursachsen.

spondenz liess er,wegnehmen. In rascher Folge reihte sich die
Verhaftung des Hofpredigers Dr. Schiitz, des Dr. Stossel und
des Geheimen -Raths Dr. Cracau an?).

Nachdem dann durch eine Commission von Hof- und Land-
rithen der Process gegen diese vier Minner eingeleitet worden
war, berief der Kurftirst (im Mai) die Landstinde nach Torgau,
liess ihnen alle auf diese Sachen beztiglichen Documente vor-
legen, und forderte sie auf zu einem Gutachten tther die Weise,
wie er sich zu den angeklagten Personen, als den Anstiftern die-
ser Sache, verhalten solle, und tiber die Mittel, die zur Verhtitung
eines Einreissens der sacramentirischen Lehre in seinen Landen
zu ergreifen seien. Die Aufgabe der Landstdnde war also eine
doppelte. Der ersteren entledigten sie sich nicht zur Zufriedenheit
des Kurfirten?). Sie fanden zwar die vier genannten M&nner
strafbar, trugen aber doch auf eine mildere Behandlung dersel-
ben an, als dem Kurftirsten angezeigt schien. In Betreff des ande-
ren Punktes ging ihre Meinung dahin, der Kurfiirst solle aller-
dings Massregeln treffen, durch welche die reine Lehre im Lande
in Geltung bliebe.

Daftir hatte der Kurftirst schon Vorsorge getroffen. Er hatte
von einer Anzahl von Superintendenten von Dresden, Leipzig
und Torgau ein Bekenntniss vom Abendmahl fertigen lassen. Die-
ses wurde simmtlichen Wittenberger und Leipziger Theologen,

1) Eine eingehende Darlegung aller auf diese Angelegenheit beziiglichen
Handlungen auf Grund der im Dresdner Archiv befindlichen Originalakten
gibt Calinich in seiner Schrift: Kampf und Untergang des Melanchthonismus
in Kursachsen in den Jahren 1570—1574. Leipzig 1866.

.2) In dem eigenhéndigen Aufsatz des Kurfiirsten (Bedenken Kurfiirst
Augusti mit eigner Hand geschrieben, von etlichen Artikeln, welche in dem
Abschied zu Torgau gehandelt worden, d. d. 28, Mai), welcher den Stinden
vorgelesen wurde, heisst es: ,,Und dieweil die Rithe in ihrem Bedenken so
kaltsinnig, so konnte gleichwol, so viel die bestrickten Personen anlangt, ihnen
zu einer Erinnerung das eingebildet werden, dass beide Pfaffen meine Beicht-
viter und Seelsorger gewesen, Dr. Peucer mein Leibarzt, dem ich meinen
Leib, mein Weib und Kind vertrauet, Dr. Cracau mein geheimster Rath in
allen weltlichen Héndeln. Von welchen allen ich schéndlich und béslich bin
betrogen, in dem, dass ich sie far fromme, redliche Leute angesehen und aus
ihren Handlungen doch das Gegentheil befunden fir eins. Hutter p.238.



Das Drama in Kursachsen. 281

welche der Kurftirst noch im Juni hatte nach Torgau kommen
lassen, zur Unterschrift vorgelegt, zugleich mit vier Fragstticken,
welche sie mit Ja oder Nein beantworten sollten. Mit diesen
Theologen wurden nun weitliufige Verhore angestellt. Sie un-
terschrieben zuletzt sdmmtlich, mit Ausnahme von vieren, den
Theologen Cruziger, Moller, Pezel und Widebram. Diese wur-
den sofort verhaftet, erst in Torgau, dann in Leipzig in Haft
gehalten, und weiteren Verhoren unterstellt. Nachdem endlich
auch sie die Artikel unterschrieben hatten, freilich mit einem
Vorbehalt, der indessen nicht der Unterschrift beigefiigt war, und
dem Kurfiirsten trotz gegebener Zusage verschwiegen wurde?!),
wurden sie nach Wittenberg entlassen, aber mit der Auflage, sich
daselbst still zu verhalten und die Stadt nicht zu verlassen.

Nachdem das geschehen war, schloss die in Torgau nieder-
gesetzte ‘Commission ihre Thatigkeit am 22. Juni 1574, nach-
dem sie zuvor dem Kurfiirsten tber den ganzen Verlauf der statt-
gehabten Verhandlungen Bericht erstattet, und daran Vorschlige
fir fernere Sicherung des Bekenntnisses gekntipft hatten.

Die Entschliisse, welche der Kurfiirst jetzt fasste, waren die:
die vier Wittenberger Theologen entsetzte er ihres Amtes und
verwies sie des Landes; die Theologen Schiitz und Stossel, den
Leibarzt Peucer und den Geheimen-Rath Cracau behielt er in
Haft, weil er sie als die eigentlichen Ridelsfiihrer betrachtete,
welche ihn planmissig getiuscht und falsche Lehre wissentlich
in das Land einzuftthren versucht hiitten. Zwei von ihnen star-
ben im Gefingnisse, Cracau 1575, Stossel 1576, die beiden an-
deren wurden nach vielen Jahren erst entlassen, Peucer 1586,
Schitz 15892).

Welches sind nun aber die Thatsachen, welche sich bei die-
ser Untersuchung herausgestellt haben?

1) Der Vorbehalt war, dass sie die Torgauer Artikel nur so weit appro-
birten, als dieselben mit dem Corpus doctrinae und dem Dresdner Consensus
iibereinstimmten. Calinich p. 163.

2) Ueber das Schicksal dieser vier Ménner berichtet Calinich ausfiihrlich
p. 173—304. Ueber Peucer auch Gillet, Crato von Kraftheim I. u.II., 1860,
auch Th. Henke: Akademische Reden und Vorlesungen. Caspar Peucer und
Nicolaus Krell. 1865.



282 Das Drama in Kursachsea.

Nach der Ueberzeugung des Kurftirsten und der lutherischen
Geschichtschreiber dieser Zeit sind es die, dass seit geraumer
Zeit der Plan bestanden habe, die Lehre Luthers vom Abendmabl
zu verdringen und die calvinische Lehre im Lande zur Geltang
zu bringen!). Der Geheime- Rath Cracau, die Theologen St3ssel
und Schiitz,der Leibarzt Peucer, nahm er als bewiesen an, waren
die Haupter dieser Verschworung, und trieben an den Witten-
berger und Leipziger Theologen, mit ihrem Bekenntniss nicht
linger zurtickzuhalten. Dieses hatten sie nun abgelegt in der
Exegesis perspicua, in der Hoffnung, der Kurftirst, der von jenen
Fithrern bearbeitet worden war, werde sich dasselbe gefallen las-
gen. Das alles haben aber die Angeklagten in Abrede gestellt. .
Sie wollten von keinem Plan wissen, der geschmiedet worden
sei, sie ldugneten es, dass die Exegesis aus ihrer Mitte hervorge-
gangen sgei, und sie behaupteten, nie hitten sie eine andere Lehre
zur Geltung zu bringen gesucht als die melanchthonische, welebe
in dem im Land geltenden Corpus doctrinae Misnicum zum Ans-
druck gekommen sei.

Hat die Untersuchung das Gegentheilvon dem allem erwiesen?
Die Untersuchung ftthrte dochzu einem anderen Resultat. Das swar
haben wir schon anerkannt, dass der positive Beweis dafiir, dass
die Exegesis von den Wittenbergern ausgegangen sei, fehlt. Dar-
auf hin ist in Torgau auch gar nicht mehr inquirirt worden, wahr-
scheinlich weil der Kurfirst den Stinden in Torgau diesen Punkt
gar nicht als Gegenstand der Untersuchung bezeichnet hatte,
aber die tibrigen Anklagepunkte sind doch von den zur Unter-
suchung bestellten Stinden auf Grund der ihnen vorgelegten Do-
kumente als begrilndet anerkannt worden. Schon die in Dresden
niedergesetzte Landescommission hatte anerkannt, dass aller
Grund zu dem Verdacht vorlige, welcher gegen die vier verhaf

1) Der Kurfiirst formulirte in dem Schreiben an die Stinde vom 24. Mai
1574 die Klage ging dahin: ,,derselbigen Leute Gedanken sind dahin ge-
standen, Lutheri Meinung und Lehre in diesem Artikel vom heiligen Abend-
mahl aus der Leute Gemiither und Herzen zu bringen, und dagegen eine an-
dere allméhlich und gemachsam in das gemeine Volk zu streuen, und Sr. Kur-
farst. Gnaden Schulen und Kirchen damit zu vergiften und anzuztinden.
Hatter 1. c. p. 177. *



Das Drama in Knrsacheen. 283

teten Personen erhoben worden sei'), das Urtheil der Torganer
Landstinde (vom 27. Juni) geht aber dahin?), ,sie hitten mit
Schmerz aus den ibergebenen Schriften der bestrickten Personen
und aus anderen Schriften, auch aus der Herrn Hofrithe Beden-
ken vernommen, dass etliche, so vortrefflich gelehrte, mit sondern
hohen donis herrlich begabte Personen solchergestalt in grossen
Irrthum und Verbrechung gegen Gott und den Kurflirsten ge-
fallen. Wenn sie nunrechtbedichten, wie mitgans beschwerlichen
gegen des Kurfiirsten Kirchen, Schulen, Landen und Leuten,
vornemlich aueh die unschuldige Jugend und Nachkommen, und
tiberaus gefdhrlichen Praktiken und Anschligen sie umgegangen,
und dieselben, da sie die ohne Zweifel gehoffte Gelegenheit da-
zu erlangt, ins Werk zu richten, sie an ihnen gar nichts witrden
haben erwinden lassen wollen, so konnten sie bei sich nicht er-
achten, dass der Kurfiirst an dem, was er bisher gegen die be-
strickten Personen vorgenommen, den Dingen in etwas zu viel,
sondern viel eher den Bestrickten ihrer eigenen geschworenen
Bekenntnissen, Obligationen, auch sonst anderen Umstinden
nach, gar milde und gnidige Erzeigung gethan.“

Fassen wir aber die Verhdre ins Auge, welche mit den Wit
tenbergern angestellt worden sind, so liefern diese doch genng
gravirende Thatsachen3).

Ein Brief Stossels an Widebram enthilt die Mahnung an
diesen, er mdge den Beza lesen, und eine Klage iber den Haas,
den man gegen diesen Theologen hege, zugleich die harte An-
klage gegen Luther, dass er viele Leute mit der Lehre vom Sa-
erament verfithrt habe.

Derselbe Theologe klagt tber das Weiberregiment am Hofe,
von welchem das Lutherthum untersttitzt werde*), theilt auch

1) Calinich p. 117 sq. . 2) Ibid p. 138.

3) Die Verhore bei Loscher hist. mot. ITI, 167; bei Calinich p. 155 nq.
Aus denselben Quellen wie Calinich hat auch Lascher schon geschdpft.

4) Die Kurfiirstin Anna war die entschiedenste Vertreterin des Luther-
thums, daher anch Peucer schrieb: wenn wir nur Mutter Anna auf unserer
Seite hitten, so sollte es nicht Noth haben.* Bei Gillet, Crato von Kraft-
heim I, p. 432., )



284 Das Drama in Kursachsen.

dem Theologen Schtz mit, was er mit dem Kurfiirsten in der
Beichte geredet habe.

Beide, Schiitz und St3ssel, ussern sich wohlgefillig tiber die
Exegesis, und gegen die manducatio indignorum.

Peucer trostete den Schiitz, dass, so wenig die Lehre in Bel-
gien und Frankreich habe gedimpft werden kdnnen, so wenig
werde es hier geschehen konnen; auf ihrer Seite stiinden gelehrte
und treffliche Manner. Er drtickte sein Bedauern dartiber aus,
dass der Catechismus verboten sei, und witnschte sich, falls die
Grundveste untergehen sollte, von Wittenberg weg. Die Lehre,
dass Christus im Abendmahl seinen Leib darreiche, nennt er
eine Blasphemie.

Cracau bekannte auch, er halte es nicht mit denen, welche
Christi menschliche Natur allmachtig machten; theilte dem Peucer
heimlich mit, was der Kurfirst vorhabe und schrieb ihm, er
werde ihm miindlich berichten, was er vorgehabt und ausgerichtet.

Bei Schtitz fand sich auch das Concept eines Schreibens an
die beiden Landesuniversititen, worin er tiber den neuen Hof-
prediger klagt, welcher die Calvinisten von der Kanzel herab
schmihe, und die Lehre von der mitndlichen Niessung der Un-
glaubigen vortrage?).

Einen weiteren Einblick gewahrt ein Bericht des Kurfursten
tiber Peucer. Darin erzihlt der Kurftirst, dass er 1571 bei Ge-
legenheit der Taufe seines Sohnes, bei welcher Peucer als Tauf-
zeuge zugegen war, diesem vorgehalten habe, es gehe das Ge-
rticht, als habe er den Wittenberger Catechismus, welcher da-
mals schon unterdrtickt war, den Professoren zur Einfthrung in
den Schulen anbefohlen, Peucer habe das in Abrede gestellt,
spiter aber gei ihm, dem Kurfirsten, in Schulpforta ein Brief von
Peucer, welcher dieses Gerticht bestatigte, vorgelegt worden,
das habe er spiter bei der Durchreise durch Wittenberg dem
Peucer vorhalten lassen, dieser aber habe seine Handschrift ver-
laugnet?), worauf der Kurfiirst ihm die Weisung habe zugehen

1) of. Heppe II, 428. Anm. Von ihm aus einem Manuscript mitgetheilt,
in welchem am Rand bemerkt war, dass er nicht abgeschickt worden.

2) Peucer musste das in den mit ihm angestellten Verhoren nachmals
selbst zugestehen, und wusste zu seiner Entschuldigung nichts anzufihrem



Das Drama in Kursachsen 283

lassen, er solle/seiner Arznei, warten und das Harnglas besehen,
und der theologischen Sachen miissig gehen. Endlich erwihnt
der Kurfirst auch jenes bei Peucer vorgefundenen Briefes an
Schttz, worin er diesen ermahnt, die von ihm empfangenen
Briefe jedesmal zu zerreissen, und die Hoffaung ausspricht, die
zerbrochene und niedergeworfene Kirche werde durch Dr. Cra-
cau wieder gebaut und aufgerichtet werden?).*

An diese Thatsachen reihen wirabsichtlich nicht die Bekennt-
nisse an, welche die Verhafteten bei den Verharen ablegten, denn
diese haben sie nachher zum Theil wenigstens widerrufen, und
sie verdienen keinen vollen Glauben, weil der Verdacht vorliegt,
dass sie ihnen abgepresst worden sind. Die beigebrachten That-
sachen sind Beweis genug dafiir, dass sie den Eingang calvinisti-
scher Lehre in den kursiichsischen Landen begtinstigten, nur da-

als dass er sich dieses Briefes nicht mehr erinnert habe , und rudem denselben
in einer Zeit geschrieben habe, in der er noch micht gewusst., dass der Kurfarst
den Catechismus unterdriickt wissen wollte. Pewceri kistoria carcerwm et libe-
rationis divinae. p. 443.

1) Der Bericht, der an die Stinde erlassenen Proposition beigelegt, bei
Hautter p.234. Dass der Kurfiirst um dieZeit von 1571 schon Verdacht schpfte,
geht auch aus einem Brief des Superintendenten Gresser an Selneccer, seinen
Schwiegersohn, hervor, (dd. 3. Oct. 1571). worin dieser ihm berichtet, der
Kurflrst sei aber die Wittenberger, wegen der von ihnen herausgegebenen
Schriften, fibel zu sprechen. und habe die Aeusserung gethan, er wollte sichs
20,000 Gulden kosten lassen, wenn diese Bticher nicht wiren ausgegeben wor-
den. Er berichtet auch, dass der Catechismus unterdriickt und den Lehrern
anbefohlen sei, ihn micht weiter zu brauchen. Von den leitenden Personen
sagt er aber folgendes: Peucerus Pilatum agit et manus larat, quo testatur, se
nikil habere commercii cum istis libris. Dicit enim, se non esse theologum sed
medicum, cum tamen omnem moverit rudentem cum Christiano aulico conciona-
. tore, ut ommibus scholis mandaretur praelegere illum catechismum, sed mmc utri-
que succenset elector et Christianus (Schfitz) acriter quidem reprehensus est ab
electore sed magis ab electrice, quae colloquium petentem eum repulit. Craco-
vius, qui haud obscure Wittebergensium partes juvare risus est, jam mussat, et
ne electori suspectus sit, sententiae sune confessionem scriptam Philippo Wagnero
exhibuit, de qua Ph. fatetur, eam reprehendi non posse, sed non pridem eam
cecinit cantilenam. Stoesselius callide Wittebergensium scripta bonam in par-
tem interpretatus esse dicitur. Nondum enim scivit, ea non placere electori. Es
ist ein Weltmann *“ Bei Loscher p. 168.



2980 Das Drama in Kursachsen.

riiber kann, man noch zweifeln, ob sie dabei ganz so planmiissig
verfabren sind, als der Kurfiirst annahm.

Wenden wir uns von ihnen zu den Aussagen, welche die Witten-
berger Theologen in Torgau abgegeben haben. Sie liefern den
Beweis, dass dieselben der lutherischen Lehre sehr fern standen.

Thnen waren jene vorhin erwihnten Artikel fiber das Abend-
mahl (articuli affirmativi et negativi ) zur Unterschrift vorgelegt?)

1) Mit diesen Artikeln hat es freilich eine eigene Bewandtniss, welche frith
bemerkt wurde. Es wird darin einerseits zwar das Brod im Sacrament der
Leib Christi genannt, die manducatio oralis und der Genuss auch von Seite
der Unglaubigen bekannt. Andererseits aber findet darin an manchen Stellen
eine Berufung auf Luther und Melanchthon Statt. Die Lehre wird einigemale
mit den Worten Melanchthons gegeben, das Auffallendste aber ist, dass darin
die camnis ubiguitas verworfen wird. Heppe thut indess doch der Sache zu viel,
wenn er sagt, die Acte beweise thatsichlich, dass die kursiéchsischen Kirchen-
obern nur im Zustand absoluter Bewusstlosigkeit die Verdammung des Philip-
pismus ausgesprochen hatten (II, 433). Die Sache ist vielmehr die: die Ver-
fasser der Artikel gehen von der Voraussetzung aus, dass Melanchthon in
der Lehre mit Luther einig gewesen sei, und unterscheiden also dessen Lehre
von der, welche sie bei den jetzigen Philippisten fanden. In gewissem Sinn war
ja diese Voraussetzung auch statthaft. Sie komnten immerhin fir die prae
sentia substantialis et veri corporis sich auf Luther, Melanchthon und Pome-
ranns berufen, und so liessen sich auch die Stellen, welche wenigstens an Me-
lanchthon anklingen, noch in gutem Sinn auslegen: aber weil sie auch in ver-
finglichem Sinn ausgelegt werden konnten und wirklich ausgelegt wurden,
war ihre Anfihrung ein Misegriff. Derselbe erklirt sich aber daraus, dass die
Verfasser offenbar zu denen gehorten, welche den Melanchthon noch luthe-
risch auslegten, und von jenen, welche die Artikel jetzt unterschreiben soll-
ten, annahmen, das sie in das Lager der Calvinisten tibergegangen seien, wes- -
balb sie in den Artikeln sich auch besonders viel mit Abwebr der calvinischen
Irrthamer abgaben. Solcher Theologen mag es allerdings damals Viele in Kur-
sachsen gegeben haben, welche, indem sie nicht jenen entwickelten Melanch-
thonismus, wie man es jetzt ausdrtickt, theilten, den Melanchthon noch im -
Sinn Luthers deuten zu dirfen glaubten. In diese Klasse werden wir anch
den alten G. Major rechnen darfen, der betreffs der vorgelegten Artikel die Er-
klarung abgab: ,ego hanc doctrinam semper retinui et nunquam abjeci. Man
soll 7o ¢nzov behalten et orglem manducationem. Didici hanc doctrinam ante
50 annos a Luthero . . neque Calvini, neque aliorum errores de sacramento probo.“
Dass diese Theologen noch nicht die Klarheit besassen, deren es bedurft
bitte, um bei dieser Gelegenheit Artikel zu stellen, ist freilich anzuerkennen,
undso geigt sich namentlich in der Verwerfung der ubiguitas carnis Christi, dass



Das Drama in Kursachsen. 287

und vier Fragen an sie gestellt worden, welche sie mit Ja oder
Nein beantworten sollten. Die dritte Frage lautete dahin, ob
sie die Lehre Luthers glaubten und ann&hmen, wie diese nament-
lich in seinen vier Schriften ,,wider die himmlischen Propheten,
dass die Worte, ,,dass ist mein Leib“ noch feststehen, im grossen
Bekenntniss, und dem kurzen und letzten Bekenntniss enthalten
sei? Sie umterschrieben weder die Artikel, noch bejahten sie die
vorgelegten Fragen.

Sie erkldrten, um nur die Hauptpunkte anzuftthren, sie kénn-
ten eine miindliche Niessung und eine Niessung der Unwiirdigen
nicht annehmen, sie verstinden die xowwvia, deren der Apostel
Paulus erwihne, von der geistlichen Gemeinschaft mit Christo;
der Unterschied zwischen der Lehre Luthers und der Calvinis-
ten sei nur einer in den Ausdrticken ; die Schriften Luthers mtiss-
ten nach dem Corpus doctrinae Philippi ausgelegt werden?).

Ganz so erklérten sich in den mtindlichen Verhéren?) auch
Solche, welche nachher doch, aber mit Restriktionen unterschrie-
ben. So Cruciger: die vier Streitbticher Luthers seien geschrie-
ben, als Luther das Papsthum noch nicht gar los war; Calvini
phrases seien nicht wider sie; er denke nicht, dass Luthers lete-
tes Bekenntniss ein solches sei, auf das zu fussen sei; Luthers
Streitschriften mtissten nach dem Corpore doctrinae regulirt wer-

*

sie sich von Melanchthon noch nicht genugsam losgerissen hatten, wobei man
indessen doch den von ihnen gemachten Zusatz: aut quidquam quod vel verita-
tem corporis Christi tollat vel wlli articulo fidei repugnet nicht tbersehen darf.

So mochte doch das Urtheil der &lteren Theologen iiber die Artikel rich-
tiger sein; das Loschers (III, 165): weil die Verfasser von der Liebe und Ehr-
erbietung gegen Melanchthon noch allzuvoll waren, habe sie dabei die mensch-
liche Schwachheit tibereilt, dass sie sich nicht nur auf Philippi Lehre vom hei-
ligen Abendmahl, sowohl als auf Lutheri seine, etlichemale beriefen, sondern
auch vorgaben, er sei hierin allezeit und wahrhaftig mit Luthero einig gewe-
sen. Und das von Hutter (L. c. 206), wenn er sagt: neque articulorum illorum
imperfectio tum statim a sinceris etiam et praeclare doctis atque exercitatis theo-
logis animadvertebatur, aber hinzufiigt: quo nomine etiam haec ipsorum sub-
scriptio illis fraudi postmodum esse non potuit, cum in articulis illis multa nota-
rentur, tanquam Calvinianis latibulum quoddam praebentia.

1) Loscher hist. mot. III, 171 sq.

2) Die Verhore bei Loscher III, 179 aq,



280 Das Drama in Kursachsen.

spondenz liees er,wegnehmen. In rascher Folge reihte sich die
Verhaftung des Hofpredigers Dr. Schiitz, des Dr. Stdssel und
des Geheimen-Raths Dr. Cracaun an!).

Nachdem dann durch eine Commission von Hof- und Land-
rithen der Process gegen diese vier Minner eingeleitet worden
war, berief der Kurfirst (im Mai) die Landstinde nach Torgau,
liess ihnen alle auf diese Sachen beziiglichen Documente vor-
legen, und forderte sie auf zu einem Gutachten tiher die Weise,
wie er sich zu den angeklagten Personen, als den Anstiftern die-
ser Sache, verhalten solle, und tiher die Mittel, die zur Verhtitung
eines Einreissens der sacramentirischen Lehre in seinen Landen
zu ergreifen seien. Die Aufgabe der Landstinde war also eine
doppelte. Der ersteren entledigten sie sich nicht zur Zufriedenheit
des Kurfiirten?). Sie fanden zwar die vier genannten M#nner
strafbar, trugen aber doch auf eine mildere Behandlung dersel-
ben an, als dem Kurftirsten angezeigt schien. In Betreff des ande-
ren Punktes ging ihre Meinung dahin, der Kurftirst solle aller-
dings Massregeln treffen, durch welche die reine Lehre im Lande
in Geltung bliebe.

Dafiir hatte der Kurfiirst schon Vorsorge getroffen. Er hatte
von einer Anzahl von Superintendenten von Dresden, Leipzig
und Torgau ein Bekenntniss vom Abendmahl fertigen lassen. Die-
ses wurde simmtlichen Wittenberger und Leipziger Theologen,

1) Eine eingehende Darlegung aller auf diese Angelegenheit beziiglichen
Handlungen auf Grund der im Dresdner Archiv befindlichen Originalakten
gibt Calinich in seiner Schrift: Kampf und Untergang des Melanchthonismus
in Kursachsen in den Jahren 1570—1574. Leipzig 1866.

.2) In dem eigenhdndigen Aufsatz des Kurfiirsten (Bedenken Kurfiirst
Augusti mit eigner Hand geschrieben, von etlichen Artikeln, welche in dem
Abschied zu Torgau gehandelt worden, d. d. 28. Mai), welcher den Stinden
vorgelesen wurde, heisst es: ,,Und dieweil die Rithe in ihrem Bedenken so
kaltsinnig, so konnte gleichwol, so viel die bestrickten Personen anlangt, ihnen
zu einer Erinnerung das eingebildet werden, dass beide Pfaffen meine Beicht-
viiter und Seelsorger gewesen, Dr. Peucer mein Leibarzt, dem ich meinen
Leib, mein Weib und Kind vertrauet, Dr. Cracau mein geheimster Rath in
allen weltlichen Héndeln. Von welchen allen ich schéndlich und bdslich bin
betrogen, in dem, dass ich sie far fromme, redliche Leute angesehen und aus
ihren Handlungen doch das Gegentheil befunden fiir eins.¢ Hutter p.238.



Das Drama in Kursachsen. 289

dass der Kurftirst, nachdem er ihre Verantwortung angehdrt, sie
in Gnaden entlassen, und dass Peucer gedussert habe, wenn
es bei dem verbleibe, was er jetzt von der Sinnesweise des Kur-
firsten erfahren habe, so wolle er diese Tage segnen. Ursi-
nus erzihlt eine Anekdote, welche beweist, welches Misstrauen
der Kurfiirst damals hegte. Er hatte den jingeren Cranach be-
auftragt, ihm die berihmten Wittenberger Professoren zu malen,
im Scherz aber hinzugefiigt, er solle sich hiiten, darunter einen
Calvinisten zu malen, und auf die Erwiederung des Cranach, er
konne das nicht so gewiss wissen, entgegnet: als ob er sie nicht
kennte! Endlich berichtet er, dass die Freunde eben verschieden
seien, die Einen gingen offener mit der Sprache heraus, die An-
deren seien schiichterner, was mit den Umstinden zu entschul-
digen sei, er hofft aber doch auch von diesen, weil sie gelehrt
und fromm, sie wiirden, wenn sie die Sache anch nicht forder-
ten, doch nichts gegen dieselbe thun, und er freut sich, dass die
Besten und Gelehrtesten der Universitit dieser Sache zngethan
wiren, auch hat er die Zuversicht, dass bei der grossen Fre-
quenz der Universitit die Sache dadurch in weiten Kreisen Ver-
breitung finden werde!).

Erinnert man sich endlich, dass Eber selbst dem Peucer
schon im Jahre 1562 gestanden hat, er halte die Lehre der
Schweizer fiir die wahre, und dass dieselben, welche jetzt be-
haupteten, die Lehre Luthers und die Calvins sei nur in den Aus-
driicken verschieden, im Jahre 1563 dem Kurftirsten versicher-
ten, Calvins Lehre vom Abendmahl sei von der ihrigen so weit
entfernt, wie der Himmel von der Erde, so wird man auch nicht
in Abrede stellen konnen, dass sie lange Jahre hindurch den
Kurfirsten mit ihrem Bekenntniss getduscht haben. Und das ist
auch von Solchen anerkannt worden, welche in der Sache auf

1) Ganz dhnlich die Heidelberger. Erast schrieb schon 1570: ,,es steht
fest, dass dort in Schule und Kirche (in Wittenberg) jetzt unsere Leute den
Lehrstuhl inne haben, was frither nicht der Fall war. Ausser jenem abgeleb-
. ten Major ist, wie ich hore, keiner, der nicht offenkundig mit uns iberein-
stimmte.“ — Aus einem Brief des Erast an Bullinger in Gillet, Crato von
Kraftheim und seine Freunde. I Thl, 1860. p. 406.

19



290 Das Drama in Kursachsen.

ihrer Seite standen, von Johann Sturm in Strassburg, der von
ihnen sagte, sie hatten sich gegen den Kurfiirsten dadurch, dass
sie ihm nicht die Wahrheit gesagt hitten, schwer versiindigt!);
von dem Landgrafen Wilhelm von Hessen, welcher sich filr sie
bei dem Kurfiirsten verwendet hatte 2), und von Anderen3).

Dass der Kurfiirst nach snlchen Entdeckungen ernstlich ein-
schritt, lag in seiner Regentenpflicht, wie er sie damals mit allen
Fiirsten auffaste. Darum kénnen wir ihn nicht tadeln, das miissen
wir ihm vielmehr zum Lob anrechnen. Dass er aber mit solcher
Strenge, ja Grausamkeit, mit denen, welche er fiir die Ridels-
fuhrer hielt, verfuhr, und dass er ihnen den Missbrauch seines
Vertrauens, den sie sich hatten zu Schulden kommen lassen, so
lange nachtrug, wer wird diess nicht strengstens tadeln? Schwe-
reren Tadel aber noch verdienen die Theologen, welche mit den
Verhafteten verkehrten, um der Weise willen, wie sie ihnen zu-
setzten und wie sie dieselben behandelten. Das Verbrechen die-
ser Manner hatte darin bestanden, dass sie ihre calvinische Ge-
sinnung dem Kurftrsen verheimlicht und calvinische Lehre in
das Land hatten einfithren wollen. Fiir dieses Verbrechen waren
sie genugsam bestraft, jene Theologen aber machten ihnen dar-
aus, dass sie diese Ueberzeugung hatten, ein Verbrechen und
handelten mit ihnen wie mit verstockten Sindern. Davon weiss
Peucer in seiner Zistoria carcerum viel zu erzahlen, und tiefes
Mitleid ergreift uns, wenn wir lesen, welche Seelenqualen der
geplagte Mann zu erdulden hatte; der der Haft so gern hitte los
sein mdgen und doch die Freiheit nicht mit Verliugnung seiner

1) Sturm (Antipappus IL) meint: sie hétten dem Kurfiirsten offen sagen
sollen, dass die Lehre, welche jetzt als lutherische geltend gemacht werde,
weder die Lehre Luthers, noch die Melanchthons sei. Er tadelt sie also, dass
sie gegen den Kurfiirsten unwahr gewesen seien. ,Quoniam aliud dissimula-
bant, aliud agebant, in has calamitates dilapsi sunt, in quibus ipsos haerere
videmus.*

2) cf. Heppe II, p. 445. Anm, 1.

3) Steinberger an Crato (dd. 26. April 1572). De Albiacis nikil amplius
audivi. Omnibus temporibus eum eventum dissimulationes et tergiversationes stu-
dio pacis usurpatae habebunt. Vereor, ut Septemvir a sententia Lutheri deduci
queat. Dominus nostri misereatur. Bei Gillet, . ¢. p. 426. Anm. 65.



Die Bemiihungen der Fiirsten um Erzielung des kirchl. Friedens. 291

Ueberzeugung erkaufen wollte. Wenn die Gespriche, welche
Peucer erzihlt, wahr sind, wenn insbesondere das mit Andred
und Selneceer gepflogene Gesprich war, wie Peucer berichtet?),
go fillt ein tiefer Schatten auf diese Theologen.

VI. Die Bemiihungen der Fiirsten um Erzielung des
kirchlichen Friedens.

Wir konnten hiermit unsere Aufgabe als vellzogen betrach-
ten: denn wir haben jetzt den letzten Kampf, der um Luthers
Lehre vom Abendmahl gekimpft wurde, hinter uns.

Nachdem wir unseren Ausgang von dem Beweis genommen
hatten, dass Luther die Wittenberger Concordie nur unter der
Voraussetzung eingegangen war, dass man seiner Lehre vom
Abendmahl zugefallen sei; nachdem wir nachgewiesen hatten,
dass Luther auch nur unter dieser Voraussetzung ein Verhéltniss
zu den Schweizern hatte eingehen wollen und dass er nie um
der Einigung willen mit ihnen etwas von der Bestimmtheit sei-
ner Lehre aufzugeben gewillt war; nachdem wir engdlich nach-
gewiesen hatten, dass Luthers Lehre vom Abendmahl ihren be-
stimmten Ausdruck in den Bekenntnissschriften der lutherischen
Kirche gefunden hat, hatten wir daran erinnert, wie durch das
Interim die Einheit der lutherischen Theologen untereinander
gestort worden war; wie unter den anderweitigen an das Interim
sich anreihenden Streitigkeiten der lutherischen Theologen un-
ter einander die Aufmerksamkeit von der Lehre vom Abendmahl
abgelenkt wurde; wie mittlerweile in lutherischen Kreisen die
Melanchthonische Auffassung Boden gewann, in der Schweiz
aber Calvin seine Auffassung durch den consensus Tigurinus zur
Geltung brachte, dieser mit dem Anspruch auftrat, die Héirten
Zwinglis und Luthers tiberwunden zu haben und damit auch
Glauben und Eingang in lutherischen Kreisen fand.

2) Dieses Gespriich (gehalten am 15. Nov. 1576 zu Leipzig) theilt Cali-
nich in extenso mit p. 248 sq.
19*



292 Die Bemfihungen der Fiirsten um Erzielung des kirchl, Friedens.

Diese, Wahrnehmung und die Ueberzeugung, dass die luthe-
rische Lehre vom Abendmahl in der lutherischen Kirche dadurch
gefihrdet sei, veranlasste, dass Westphal auftrat und die Reihe

. von Kampfen ersffnete, von denen wir berichtet haben. Der
Kampf war gegen die gerichtet, welche innerhalb der lutherischen
Kirche, ohne das Wort haben zu wollen, der lutherischen Lehre
untreu geworden waren, er war angehoben worden von nieder-
sichsischen Theologen, bald aber hatten auch die Wiirtemberger
Theologen sich angeschlossen. Wo gekampft wurde, nirgends
konnte man auf die Dauer liiugnen, dass man dem lutherischen
Bekenntniss vom Abendmahl untreu geworden sei, verschieden
aber war der Erfolg des Kampfes. In dem einen Lande, in der
Pfalz, endete er mit dem Sieg des Calvinismus, in dem anderen
Land, in Kursachsen, mit schwerer Bestrafung derer, welche
das lutherische Bekenntniss in diesem Land hatten verdringen
und das calvinisch-melanchthonische Bekenntniss hatten ein-
schwirzen wollen. Ein Zeugniss fir die lutherische Lehre war
der Kampf in dem einen wie in dem andern Lande, und sein
Ende fand er dadurch, dass man in der Concordienformel wenige
Jahre nach dem in Kursachsen abgelegten Zeugniss sich fiir die
Auffassung.als die lutherische erklirte, welche in dem Kampf
vertreten worden war.

Die Arbeit und den Kampf der lutherischen Theologen haben
wir also bis in sein letztes Stadium verfolgt.

Sehr nahe liegt es aber doch, auch noch der Stellung zu ge-
denken, welche die Filrsten in diesem Streit einnahmen. Ja wir
haben noch ein besonderes Interesse daran. Dieselben nemlich,
welche behaupten, der bis dahin beschriebene Kampf sei nur
von einer Fraction von lutherischen Theologen gefithrt worden,
welche, auf die Lehre Luthers sich steifend, und die Einigung,
welche sich zwischen der Lehre Luthers und der Calvins ange-
bahnt hatte, #tbersehend, der Melanchthonischen Lehre ihren
wohlberechtigten Platz in der lutherischen Kirche streitig zu
machen bemitht gewesen seien, behaupten weiter, die Fiirsten hit-
ten auf solennen Conventen und Firsten-Versammlungen ge-
rade die Melanchthonische Auffassung fiir die zuRecht bestehende
erklart und dieselbe kirchenrechtlich fixirt. Nach dieser Auffassung



Die Bemtthungen der Fursten um Erzielung des kirchl. Friedens. 293

wiiren \also'die)Fiirsten/ nicht mit ded Theologen, die wir die
lutherischen nennen, gegangen, hitten die Ftirsten vielmehr trotz
des Widerspruchs dieser Theologen die Melanchthonische Auf-
fassung als Bekenntniss der evangelischen Kirche anerkannt,
und damit thatsdchlich diese Theologen selbst nur als eine Frac-
tion in der lutherischen Kirche bezeichnet, welche kein Recht
habe, sich zu der herrschenden und tonangebenden zu machen.

Verhielte es sich wirklich so, so wiirde uns das zwar in un-
serem Urtheil tiber das gute Recht der lutherischen Theologen
in der Sache nicht irre machen, aber wir mfissten zugestehen,
dass ihnen dieses Recht von den Fiirsten ist streitig gemacht
worden, und dass die Melanchthonische Auffassung kirchenrecht-
lich sanctionirt worden ist.

Wie es sich damit verhalte, ist also filr uns eine sehr wich-
tige Frage, und mit ihrer Beantwortung soll der Schluss dieser
Arbeit gemacht werden.

Die Stellung der Fiirsten kam bei den verschiedenen Ver-
suchen zu Tage, welche sie machten,um die Zerwirfnisse, die
unter den Theologen der lutherischen Kirche bekanntlich nicht
allein um der Abendmahlslehre willen entstanden waren, bei-
zulegen.

Diese Versuche also haben wir noch ins Auge zu fassen.

Wir halten uns nur an die hervortretendsten. Diese begin-
nen mit dem Jahr 1557. In diesem Jahr war auf dem Reichstag
zu Worms beschlossen worden, dass auf einem demnéchst in
Worms zu haltenden Colloquium zwischen Katholiken und Pro-
testanten noch einmal der Versuch gemacht werden solle, beide
Religionsparteien, die katholische und evangelische, zu einigen.
Da lag nichts niher, als dass der andere Versuch, die evangeli-
schen Theologen untereinander zu einigen, voranging. Einen
solchen unternahm der Herzog Christoph von Wiirtemberg?).

Noch wihrend der Reichstag in Regensburg versammelt war,
kam dieser Fiirst auf den Gedanken, einen Convent der evange-
lischen Stinde zu Stande zu bringen?). Bei dem Kurfiirsten von

1) Sattler, Geschichte des Herzogthums Wiirtemberg, IV 116 ff.

2) Der Herzog schrieb an seine Gesandten nach Regensburg (am 1, Mérz):
»Er befénde nunmehr bei diesem beschwerlichen Handel eben dasjenige



294 Die Bemiihungen der Firsten um Erzielung des kirchl. Friedens.

Sachsen/fand dieser Gedanke keinen Eingang, er trug um des
Kaisers willen Bedenken darauf einzugehen, der Kurfiirst Otto
Heinrich von der Pfalz aber ging darauf ein. Diese beiden Fiir-
sten vereinigten ihre Bemtihungen und es gelang ihnen, einen
Convent in Frankfurt a/M. (am 1X. Juni 1557) zusammen zu brin-
gen, auf dem sich ausser ihnen der Landgraf Philipp von Hes-
sen, der Pfalzgraf Friedrich und der Graf Georg von Wiirtemberg
einfanden; die Grafen von Nassau aber, die Pfalzgrafen von Sim-
mern und Zweibriicken und einige Grafen und oberlindische
Reichsstidte schickten Deputirte. Die Fiirsten und Deputirten
hatten auch Theologen mitgebracht, deren es 31 waren.

Die vornehmsten Gegenstinde, tiber die man in Berathung
trat, waren die Instruction, welche man den Colloquenten fiir das
Colloquium mit den Katholiken zu geben habe, und die Frage,
,wie man eine gottselige Vergleichung in der Lehre und Cere-
monien stiften konne?* Es kam nun zwar zu einhelligen Beschlits-
sen. Es waren die: bei dem Wormser Colloquium solle man die
Augsburger Confession und Apologie zu Grund legen, den Ka-
tholiken gegentiber aber, wenn sie auf den unter den Evangeli-
schen vorhandenen Zwiespalt hinweisen wollten, entgegenhalten,
,,dass man im Grund und in den Hauptsticken einig sei. End-
lich: man wolle nach stattgehabtem Colloquium dahin wirken,
dass der Streit der evangelischen Theologen untereinander auf

in dem Werke, dessen er etliche Jahre her mit besonderem Anliegen grosse
Sorge getragen, dass durch der Theologen etwan unnéthige, etwan eigensin-
nige und hitzige oder auch unbedachtsame Schriften und Schreien ihre Her-
ren und Oberbdupter auch in Widerwillen, Uneinigkeit und Spaltung ge-
rathen mochten, und dass derhalben die hohe Nothdurft erfordere, dass die
A. C.-Verwandten Stande sich in eigner Person zusammenthun und diese
Dinge miteinander stattlich erwégen, und mit einhelligem Zuthun solch’ Schrei-
ben und Schmahen und dessen Folgen bei ihren theologis in den Schulen
und auf den Kanzeln abstellen, auch da diese sich hierin nicht missigen oder
sonst zum Frieden und Einigkeit weisen lassen wollten, sie gar nicht in ihren
Oberkeiten dulden und noch vielweniger ihre Schriften in den Druck kommen
lassen: denn sonsten wiirde eine Zerriittung unter den Evangelischen Stéin-
den entstehen, wenn die theologi ihre Meinungen hartnickig unter dem Bei-
stand ihrer Firsten durchsetzen wollten. Sattler 1V, 117.



Die Bemithungen der Firsten um Erzielung des kirchl. Friedens. 293

einer Synode zum(Austrag gebracht werde, bis dahin aber solle
der Streit rubhen?). )

Allein zu diesen einhelligen Beschltissen kam es doch nur,
weil weder die Fiirsten noch die Theologen, welche man zur
Flacianischen Partei rechnete, auf dem Convent vertreten waren.
Aus den Einwendungen des Gallus, des einzigen Theologen der
Flacianischen Richtung, der, von Regensburg deputirt, in Frank-
furt zugegen war, kann man das schon abnehmen. Er bemerkte
in den Bedenken, die er am 21. und 22. Juni einreichte, man
konne doch nicht sagen, dass bis dahin immer der A. C. gemiss
gelehrt worden sei, denn man diirfe der Interimistischen Collu-
sionen nicht vergessen; auch mdchte er den Beschlnss, dass der
Streit bis zu einer Synode ruhen solle, nicht so verstehen, dass
die Zwinglianer nicht mehr von der Kanzel gestraft, und den neu
aufkommenden Irrungen nicht gewehrt werden diirfte. Er schlug
weiter vor, dass, weil die Sekten sich mit der Augsburgischen
Confession deckten, nicht nur der Buchstabe, sondern auch der
Verstand derselben nach der Apologie und den Schmalkaldischen
Artikeln wieder festgesetzt werden mgchte. Endlich erinnerte er
daran, dass schon auf dem Regensburger Reichstag nicht alle
Theologen-Parteien seien vertreten gewesen und meinte er,
man dirfe bei der Vorbereitung zu einem kiinftigen Vergleich
keine Partei prijudiciren?).

. Wie man aber in den Flacianischen Kreisen tiber die Frank-
furter Beschliisse urtheilte, erfahren wir von Flacius selbst. Er
tadelte daran, dass die Fiirsten ihren Theologen nicht befohlen
hitten, die Sacramentirer zu verdammen; dass man die Theo-
logen nicht an die Schmalkaldischen Artikel, die doch von allen
Kirchen und Theologen unterschrieben wiren, verbunden habe.
Er nannte es eine Unwahrheit, dass behauptet worden, es hatten
bisher Alle der A. C. gemiss gelehrt; er rligte es, dass im Ab-
schied kein Wortchen vom Interim, den adiaphoris, dem Majoris-
mus enthalten sei. Als das Schlimmste aber bezeichnete er, dass

1) Sattler, Geschichte des Herzogthums Wilrtemberg. IV. Beilage 40.
p. 119. Bedenken und Verzeichniss zu einer Vorbereitung des kinftigen Col-
loquii gestellt etc.

2) Salig III, 264 sq.



208 Die Bemithungen der Firsten um Erzielung des kirchl. Friedens.

man den Eiferern wider besagte Ketzereien Stillschweigen anf-
erlegen und sie auf eine Synode, das ist ad graecas Calendas, ver-
trosten wolle ).

Schon aus diesen Aeusserungen liess sich abnehmen, dass
man auf dem zu erwartenden Colloquium mit den in Frankfurt
gefassten Beschliissen nicht zurecht kommen wiirde: denn die
Voraussetzung dabei war die eines Waffenstillstandes der evan-
gelischen Theologen unter einander, und von dieser Voraussetz-
ung war man in Frankfurt auch ausgegangen, ohne sich zu ver-
gewissern, ob denn auch beide Parteien darauf einzugehen ge-
neigt wiren. .

Man sollte bald, noch vor Beginn des Colloquiums, inne wer-
den, dass man von falscher Voraussetzung ausgegangen war:
denn die herzoglich sidchsischen Theologen gaben mit ihrem
Herzog aufs deutlichste zu erkennen, dass sie zu solchem Verfah-
ren die Hand nicht bieten wiirden. Statt in eine Vertuschung
oder Ignorirung der vorhandenen Differenzen zu willigen, woll-
ten sie vielmehr, dass dieselben erst ausgeglichen wiirden,und sie
ihrerseits konnten an eine Ausgleichung nur dann glauben, wenn
man einig wiirde in Verwerfung der Irrthiimer, welche im Laufe
der Zeit aufgetaucht waren.

In diesem Sinn hatte Flacius schon am 9. August an die
in Worms versammelten Theologen eine lange Epistel gerichtet
und sie ermahnt, wider das Interim, die Adiaphoristen, Osian-
dristen, Majoristen tapfer zu fechten, und den Papisten ja nichts

1) Salig IIT, 275. Ganz so urtheilt ein Theologe, der auf dem Convent
zugegen gewesen in einem Brief, den Salig (I1I, 276) mittheilt. Salig vermu-
thet, dass Hartmann Bejer aus Frankfurt ihn geschrieben hat. Derselbe
schreibt: Theologi, quos ego desiderabam, aberant omnes, praeter solum Gallum,
quem ego unicum in illo conventu vidi, de cujus pio zelo ardentique studio erga
ecclesiam Christi mihi aliquid certi possem polliceri. A ceteris enim omnia tam
negligenter et frigide, ne quid gravius, attamen verius, dicain, administrata et
peracta sunt, ut non potuissent vel negligentius, vel frigidius. Et, si vis, ut uno
verbo tibi in aurem dicam quidnam ego inde adeptus sim commodt, scias , me non
obscure animadvertisse: Palatinos Majorismum, Wiirtembergicos Osiandrismum,
" Hassicos Zuinglianismum non omnino improbare. Reliquos omnes esse Praecep-
torios, ut ita dicam, quorum quisque suum, non habitd veritalis ratiore, sequitur,
vel vmnino aulicos, 3. e. aduluatores et canes mulos.



Die Bemithungen der Firsten um Erzielung des kirchl, Friedens. 297

einzurdumen ; | gie)sollten) ihr Schwerdt blank halten wider die
Sacramentirer und Schwenkfeldianer, und sich von Anderen nich¢
bereden lassen, es in die Scheide zu stecken. Jetzt wire die
Zeit des reinen und deutlichen Bekenntnisses!).

In gleichem Sinn #usserte er sich in einem Bedenken an die
Herzoge von Sachsen, und ganz in diesem Sinn war die Instruk-
tion abgefasst, welche den sichsischen Deputirten nach Worms
mitgegeben ward?). Sie sollten bei der A. C., Apologie und den
Schmalkaldischen Artikeln verbleiben, ,,wlirden nun die Anderen
das Widerspiel zeigen und vorgeben, sie blieben auch bei der
A.C., Apologie und Schmalkaldischen Artikeln, wollten aber wider
die eingeschlichenen Sekten und Verinderungen sich nicht aus-
driicklich erklidren, so sollten sie mit niemanden Gemeinschaft
halten, sondern, ehe man sich mit den Papisten ins Gesprach ein-
liesse, erst folgende Punkte namhaft von allen A. C.-Verwandten
verdammen lassen,” nemlich die Sekten der Wiedertéiufer, der
Zwinglianer und Sacramentschwirmer, den Osiander, Major,
Schwenkfeld, die Servetianer in Polen, ,,endlich Alle die, so ihren
Fall und Defection zur Zeit des Interims nicht erkennen, sondern
noch verfechten und vertheidigen wollten.*

Alle Bemiihungen, welche jetzt von der anderen Seite ge-
macht wurden, den Herzog von Sachsen und seine Theologen
zum Aufgeben dieser Forderungen zu bewegen, waren vergeb-
lich. Der Herzog verblieb dabei: ,es wire nicht méglich, dass
die gesammten Theologen die Augsburgische Confession wider
die Papisten vertheidigen konnten, ehe sie sich selbst vorher
nicht verglichen und die Irrthiimer verdammt. Die Papisten
hitten ja die Streitschriften gelesen, und wenn also die Theolo- .
gen A. C. nicht aus Einem Munde redeten, wiirden jene diese mit
ihrem eigenen Schwerdt schlagen*3). Auf ihre Forderung aber,
vor dem Beginn des Colloquiums noch den Versuch einer Eini-
gung zu machen, ging man von der anderen Seite nicht ein.
Noch vor Ankunft Melanchthons berichteten die herzoglich séich-
sischen Deputirten an den Herzog?), ,sie hitten viele Personen

1) Salig III, 294. 2) Ibid.
3) Salig 111, 296. 4) Ibid. p. 297.



298 Die Bemtihungen der Farsten um Erzielung des kirchl. Friedens.

angestochen und vermerkten, dass sie es schwerlich dazu wer-
den kommen lassen, dass von der Handlung mit den Papisten,
beides von den alten und neuen Irrthiimern, so seit der Zeit der
Promulgation des Interims aufgekommen, Unterredung gestattet
und Verdammung der Irrthtimer zugelassen werde, dieweil Phi-
lipp von dem zwinglischen Irrthum sehr verdacht, daneben auch
sonst des Adiaphorismus halber angefochten wird. So wirde
Brentius und die anderen Wiirtembergischen nicht lassen Osian-
dern verdammen. Sind auch Etliche unter den Wirtembergi-
schen, so Majorn mit seiner Proposition de necessitate etc. nicht
gedenken fallen zu lassen. So sind auch wohl Andere mehr unter
denHaufen der geordneten Personen, die Zwinglium auch im Busen
stecken haben. Dieweil dann einer hier, der andere dorten krank
liegt, werden sie unsres Erachtens dahin mithichstem Fleiss arbei-
ten, dass kein Irrthum, so wider unsere A. C.,Apologie und Schmal-
kaldischen Artikel strebet, angefochten und namhaft verdammt
werde, sondern werden es bei dieser Generalclausel bleiben las-
sen, dass man sich zur A. C. bekennt, dagegen alles, was dem
zuwider sei, in genere also verdamme, dass man keines Irrthu-
mes in specie gedenke*?).

Und dabei liessen sie es auch in der That auf dem Colloqui-
um, das am 4. September seinen Anfang nahm, verbleiben. Da-
rum kam es aber auch so, wie die herzoglich sichsischen Theo-
logen vorausgesagt hatten. Diese hatten sich zwar noch bestim-
men lassen, von einer Protestation vor dem ganzen Colloquium,
welche erst fiir den Fall, dass kein Vergleich zu Stande komme,
beschlossen worden war, abzustehen, und hatten sich daran ge-
nfigen lassen (am 2. Septbr.), eine schriftliche Protestation bei dem
Notar niederzulegen, welche aber, wenn es nicht die Nothdurft
erforderte, um der Papisten willen, bei wihrendem Colloguium
nicht erdffnet werden sollte. Allein die Katholiken, denen das
Colloquium léstig genug war, niitzten die ihnen wohlbekannte
Uneinigkeit der Theologen kliiglich, und der Bischof Helding
forderte in der sechsten Sitzung (am 20. Septbr.), nachdem Ca-
nisius zuvor in einer weitléufigen Rede darzuthun versucht hatte,

1) Salig LI, 297 sq.



Die Bemiihungen der Fiirsten um Erzielung des kirchl. Friedens. 299

dass die Protestanten keineswegs im Glauben einig seien, die-
selben auf, die Sekten erst namentlich zu benennen, welche sie
von der A. C. ausschliessen oder was sie fiir Lehren darunter be-
griffen. Bisher hitten sie nur Schwenkfeld, Servet, Thamer und
die Wiedertiufer genannt. Nun mtissten sie sich auch vermége
des Reichsdekrets deutlich erkliren, ob sie die Zwinglianer und
Calvinisten in der Lehre vom Sacrament, die Osiandristen in
der Lehre von der Rechtfertigung, die Flacianer in der Lehre
de servo arbitrio und guten Werken, und die Picarden in an-
deren vielen Punkten von der A. C. ausschlossen“?).

Jetzt glaubten die sichsischen Theologen, es wire rempus
confessionis und waren entschlossen, in der nichsten Sitzung ihre
Protestation zu publiciren. Vergebens suchte man sie von diesem
Beschluss abzulringen, und als man ihnen drohte, sie von der
ferneren Theilnahme an dem Gesprich auszuschliessen, ilberga-
ben die vier Theologen, Schnepf, Morlin, Strigel und Stossel am
2. October ihre Protestation dem Prisidenten des Colloquiums
mit der Bitte, sie zu den Akten zu nehmen, und verliessen
Worms.

Damit war das Collequium zu seinem Ende gekommen. Alle
Bemiihungen der zuriickgebliebenen Protestanten um einen Fort-
gang desselben waren vergeblich. Die Katholiken erklérten jetat,
sie wiissten nicht, wer die rechten A. C.-Verwandten seien, ob
die Zuriickgebliebenen oder die Ausgeschlossenen, sie konnten
also in einen Fortgang des Colloquiums nicht willigen, bevor
nicht eine Ausgleichung der evangelischen Theologen unter ein-
ander statt gehabt habe2).

Dieses Scheitern des Colloquiums hat man den Flacianern
Schuld gegeben. Das ist insofern wahr, als die Katholiken von
dem von den Flacianern hervorgehobenen Zwiespalt, der unter
den evang. Theologen selbst sei, Anlass nahmen, das Colloquium,
das sie von Anfang an nur ungern und ohne guten Willen ange-
treten hatten, abzubrechen. Aber kann darum die Flacianer ein
Vorwurf treffen? Fillt er nicht vielmehr auf die zuriick, welche
den gewagten Versuch machen wollten, die Heilung des auch

1) Salig III, 311. 2) Ibid. p. 331.



von ihnen als vorhanden anerkannten Zwiespalts auf eine spi-
tere Zeit auszusetzen und zuvor auf die unwahre Voraussetzung
einer Glaubenseinheit hin den Gang mit den Katholiken anzu-
treten? Hitten auch die Flacianer den Zwiespalt nicht aufge-
deckt, die Katholiken hitten ihn gewiss zar Sprache gebracht.
DenFlacianern aber durfte man nicht zumuthen, eine Einigkeit zu
fingiren, die nicht vorhanden war. Entweder also hitte man auf
den Antrag der Flacianer, vor dem Beginn des Colloquiums eine
Ansgleichung zu versuchen, eingehen oder, wenn man voraus
sah, dass eine solche nicht zu erzielen sei, mit allen Mitteln das
Zustandekommen eines Colloquiums verhindern sollen!). —

Das Colloguium war gescheitert. Die evangelischen Flrsten
wagten keinen neuen Versueh mehr, den Riss zwischen Katho-
liken und Protestanten zu heilen.

1) In Worms war wahrend des Colloquiums auch Beza mit noch einigen
Deputirten der evangelischen Kirche Frankreichs erschienen, um die Theolo-
gen, die man dort versammelt wusste, zum Beistand fir die Reformirten
Frankreichs anzugehen. Die daraunf beziglichen Vorginge gehoren nicht in
den Text unserer Geschichte, in einer Note wird es aber verstattet sein, ihrer
zu erwahnen, da sie ein Licht auf die noch immer fortgehenden Bestrebungen
der Reformirten um Anerkenntniss von Seite der Lutheraner werfen.

Wir entnehmen das Nihere daraber dem Leben Bullingers von Pesta-
lozzi.

Schon im Jahr 1557 waren Beza und Farel in Deutschland gewesen, um
Schutz wider die Verfolgungen, denen die unter franzosischer Hoheit stehen-
den Waldenser Piemonts ausgesetzt waren, zau erwirken, und damals hatte
man sie in Deutschland aufgefordert, die Stellung dieser Waldenser und ihre
eigene zu der Augsburgischen Confession darzulegen. Sie setzten zu diesem
Behuf ein ,,Bekenntniss der in der schweizerischen und savoyischen Kirche
geltenden Lehre* auf, mit dem man in Deutschland sehr zufrieden war. Voll
Freude dariiber kehrte Beza nach der Schweiz zurick, sagte in Zirich dem
Bullinger aber nichts von dem Bekenntniss, das er iibergeben, theilte ihm aber
mit, dass man in Deatschland mit dem Gedanken umgehe, einen Congress von
Fiirsten und Theologen zum Behuf der Erzielung der Einigung der lutheri-
schen Theologen unter einander ins Werk zu setzen, und zugleich ein Reli-
gionsgesprich zwischen Katholiken und Protestanten vorzubereiten, und
suchte Bullingern fiir Beschickung solcher Versammlungen von Seite der
Schweiz giinstig zu stimmen. Kunde von dem in Deutschland von Beza uber-
gebenen Glaubensbekenntniss erhielt Bullinger zuerst aus Deutschland und
#usserte sich sofort sehr ungebalten dariiber in Briefen an Beza und Calvin,



Die Bemtihungen der Fiirsten um Erzielung des kirchl. Friedens. 301

Sollten sie igleich mfissig dem Riss gegentiberstehen, der un-
ter den Evangelischen an den Tag getreten war?

Sie hatten es nicht gedurft, wenn sie auch gewollt hitten. Es
nahte der Reichstag zu Frankfurt heran, auf welchem dem Romi-
schen Kaiser Ferdinand die Kaiserkrone aufgesetzt werden sollte.
Zum ersten Mal nach dem Wormser Colloquium kamen die Fir-
sten da wieder zusammen, der Verdacht, dass die Evangelischen
unter sich nicht eins wiren in der Lehre, lastete aber seit dieser
Zeit schwerer als je auf ihnen. Diesen Verdacht mussten sie um
jeden Preis abwenden. Da die Theologen die Hand dazu nicht
boten, was blieb ihnen anderes tibrig, als an dem Gedanken fest-
zuhalten, den der Herzog Christoph von Wirtemberg sehon vor
dem Frankfurter Convent ausgesprocl.len hatte, an dem dass die

Dem Ersteren schrieb er (am 16. Juli): ,,Zur grossen Freude unserer Gegner
und zu der Unsrigen grossem Leidwesen wird sie (die Confession) @iberall ver-
breitet. Confessionen aber sollen klar und deutlich und durchaus nicht doppel-
ziingig sein, besonders in den noch streitigen Punkten. Ich wahrhaftig warde
eine solche Confession weder schreiben, noch wenn sie von Anderen geschrie-
ben wir, unterschreiben.” Warum, fragt erin einem Brief an Calvin, haben sie
nicht den Consensus ( Tigurinus)iiberreicht? ,, Mansollte doch itber einen schon
80 lange streitigen Punkt nicht solche Redeweisen brauchen, durch welche die
Einfaltigen gestossen werden konnen . . . Sieh’ in welche Verlegenheit sie uns
gebracht haben, auf den Fall, dass es zum Colloquium kommen sollte. Denn
ich kann vor Gott und vor der Kirche eine solche Confession nicht anerken-
nen. Wird ihr aber von mir und Anderen widersprochen, so wird Westphal
alsbald schreien: ,,habe ich’s nicht gesagt, dass sie selbst untereinander un-
eins sind.*

‘Wir konnen aus diesen Aeusserungen schliessen, dass das Bekenntniss, das
Beza abgegeben, in Ausdriicken abgefasst war, welche in lutherischem und
reformirtem Sinn gedeutet werden konnten, ein solches widerstrebte aber
dem ehrlichen Bullinger und es gentigte ihm die Entschuldigung Calvins nicht,
dass Beza es ,,zur Besénftigung der leidenschaftlichen Leute in Deutschland
gethan habe. .

Das zweite Bekenntniss, das Beza zur Zeit des Wormser Colloquiums
tiberreichte, war dann allerdings anderer Art. Beza erklirte da Namens der
franzosischen Kirchen, dass sie der Augsburgischen Confession in Allem bei-
stimmten, einzig den Artikel vom Abendmahl ausgenommen. (Auch dariiber
aber erklarten sie sich dahin, dass ihnen das Abendmahl durchaus nicht nar
ein signum professionis oder absentis Christi sei, sie hielten es vielmehr mit
den Worten Pauli: panis est xocvwria corporis. Das Bekenntnis in corp. Ref.




302 Die Bemtihungen der Firsten um Erzielung des kirchl. Friedens.

A. C.-Verwandten Stinde in - eigner Person sich zusammenthun
sollten, um den Hader der Theologen zu schlichten? Der Herzog
von Wiirtemberg suchte eine Anzahl befreundeter Fiirsten dahin
zu vereinigen, dass sie auf dem Frankfurter Reichstag in Per-

IX, 332). Bullinger kniipfte aber auch an dieses Bekenntniss keine Hoffnun-
gen, wie er sich auch nicht viel von einem Colloquium zwischen Lutheranern
und Reformirten versprach, auf das jetzt Beza grosse Hoffnungen baute. Er
schreibt an Beza (am 15, Decbr. 1557) . .. ,,Wir konnen uns allerdings noch
nicht @berzeugen, dass man durch Religionsgesprache zur Eintracht komme
mit den Lutheranern, oder dass diess der einzige Weg sei, die Zwietracht los
zu werden, es wire denn, dass wir noch vor Beginn des Gespraches uns ent-
schliessen wiirden, nur einfach die Augsburgische Confession zu unterschrei-
ben .. Seit dem Erscheinen dieses Bekenntnisses sind nicht wenige Colloquien
gehalten worden: in diesen allen ist dassclbe beinahe mehr beachtet worden
als das hochheilige Evangelium Jesu Christi selbst, so sehr, dass wer es nicht
in allen Stiicken annimmt und anerkennt, auch wenn er den evangelischen
" Glaubengind die apostolische Lehre vollstandig und lauter bekennt, angesehen
wird, als ob er kein Jota der reinen Lebre erkannt hatte oder annadhme . ...
Diesen Menschen (er denkt vor allem an Westphal) ists bei Weitem nicht ge-
nug, wenn man sagt, man wolle jene Confession willig nehmen, aber nur im
rechten Sinn und Verstand. Es zeigt sich also, sie begehren nichts Anderes,
als dass wir einmal unsere Redeweise und die Lehre unserer Kirche lassen
und nur einfach die A. C. unterschreiben.¢ ,,Und wie kommt es,* schliesst er
seinen Brief, ,,dass Du bei Deinen wiederholten Zusammenkiinften, nicht mit
den wiithenden, sondern mit den insgemein gemassigten Mannern, von denen
man einige Hoffnung hegt, dass sie sich zu einer Vereinigung verstehen mochten,
nicht ein einziges Mal unseren Consensus beiihnen vorgebracht
hast? Du merktest ohne Zweifel, dass auch bei ihnen nicht diese Vereini-
gung, sondern etwas Anderes, Mehreres verlangt werde? X

Hatten alle Reformirten und alle Lutheraner so klar gesehen wie Bullin-
ger, wie viele gegenseitige Tauschungen hatte man sich erspart!

Auch viel heller als Calvin sah da Bullinger. Calvin gab die Hoffnung
auf das Zustandekommen eines Colloquiums zwischen Lutheranern und Refor-
mirten nicht sobald auf, und setzte sie auf Melanchthon, stellte darum auch
in Aussicht, dass er zu einem kinftigen Colloquium sich einfinden werde.
Bullinger aber erwiderte ihm (am 10. Septbr. 1557): ,,Es gefallt mir gar nicht.
dass Du Deine ganze Hoffnung auf Melanchthon bauest und alle Deine Pline
auf ihn stiitzest. Das gebe ich zwar zu, Melanchthon ist ein redlicher Mann,
aber ein Mensch, und zwar ein furchtsamer. Wiirde man auch hundert Mal
zusammenkommen, und sich in Besprechungen einlassen, so wiirde er seiner-
seits fiir unsere Kirchen doch lang nicht so viel Heil bringen, als Schnepf,
Brenz und andere Wuthentbrannte, mit denen wir'’s da eigentlich zu thun

o



Die Bemtihungen der Fiirsten um Erzielung des kirchl. Friedens. 303

son erschienen, um sich zu einer gemeinsamen Erklirung zu
einigen?).

Der Aufforderung folgten die drei Kurfirsten, August von
Sachsen, Otto Heinrich von der Pfalz, Joachim von Brandenburg,
und der Pfalzgraf Friedrich Wolfgang?). Zuvor schon waren der
Herzog von Wiirtemberg und der Kurfilrst von Sachsen mit einan-
der iibereingekommen, Gutachten von Theologen einzuholen.

Solche wurden von Brenz und Melanchthon eingeholt. Wir
haben nur das des Letzteren gelesen?), und wissen von dem des
Brenz nur, dass es mit dem des Melanchthon durchaus einig war,
Melanchthons Aufsatz aber itber die Lehre vom Abendmahl deut-
licher befunden worden war4). Melanchthon hielt die Berufung
einer allgemeinen Synode, denn an eine solche hatten die
Firsten gedacht, nicht fiir réthlich. Jedenfalls, meinte er, miiss-
ten die Fiirsten vorher eintrichtig sein, ,nicht allein was sie filr-
tragen wollten, sondern auch was sie endlich schliessen und wor-
auf sie bleiben wollten.“ Er unterschied dann zwischen streiti-

hiitten, Unheil. Ich hab’s durchgemacht, ich spreche aus Erfahrung. Als der
selige Butzer ehedem so zuversichtlich eine Vereinigung zwischen Luther und
unsern Kirchen versprach und dabei sehr auf Melanchthons Miissigung baute,
wie sehr hatte er sich geirrt . .

Man konnte diese Worte prbphetlsche nennen, denn am 21, October un-
terschrieb Melanchthon mit den anderen Theologen jene Protestation, in wel-
cher erklirt wurde, dass man in nichts von der 1530 in Augsburg iibergebe-
nen Confession weichen, in der Lehre nichts darin indern und alle damit strei-
tenden Lehren verwerfen werde. Und ausdriicklich war darin Zwinglis Lehre
genannt und verworfen. (Corp. Ref. IX, 350). Calvin, ob er gleich den Ge-
danken an ein Colloquium mit den Lutheranern noch festhielt, musste jetzt
bekennen, dass er sich getduscht habe, sowohl in Melanchthon als in Brenz.
,,In starken Ausdriicken dussert er sich tiber Melanchthons Schlaffheit und
Schweigsamkeit; wiewohl diese ihm nicht unbekannt geblieben, sei Melanch-
thon doch weiter ausgeglitten, als er je von ihm vermuthete; auch von Brenz
hitte er nicht gedacht, dass er so feindselig verfahrenwiirde. .* (Bulling. p. 409).

1) Sattler, IV, 117.

2) Nach Salig war auch der Landgraf Philipp von Hessen zugegen,
Heppe stellt das (p. 269) in Abrede. Nicht ohne Absicht scheint der Herzog
die Einladung auf einen engeren Kreis beschrinkt zu haben. -

3) dd. 4. Mérz. C. R. IX, 462.

4) Sattler IV, 125.



304 Die Bemithungen der Firsten um Erzielung des kirchl. Friedens.

gen Sachen, welche leicht, und zwischen solchen, welche nicht
so leicht'zu richten seien.“Zu den letzteren rechnete er die Fra-
gen tiber den freien Willen, iiber Osianders Lehre, fiber das Sa-
crament des Altars, die Elevation, die guten Werke, die Mittel-
dinge, die Decisionen in Ehesachen, und er sagte nun, wie er
meine, dass man in diesen Punkten lehren solle.
Um zu sehen, welche Stellung Melanchthon in seinem Gut-
« achten zu dem Streit der Theologen unter einander einnimmt, ge-
migt es, das was er vom Sacrament des Leibes und Blutes Christi
sagte, niher anzusehen. Er weist da die katholische Transsub-
stantiationslehre, die Lehre der Boehmischen Pridikanten, dass
das Brod sei essentiale corpus Christi, und endlich die Lehre West-
phals, dass der Leib Christi sei an allen Orten, ab. Er will, dass
gelehrt werde: ,,dass nichts Sacrament sei oder sein konne ausser
dem eingesetzten Brauch, dass der Sohn Gottes im Abendmahl
also wahrhaftig und gegenwirtig sei, dass er uns in dieser Nies-
sung mit Brod und Wein seinen Leib giebt, sich selbst und seine
Verheissung uns applicirt, und zu Gliedmassen seines Leibes
macht.“ Endlich verwirft er als unrecht die Reden Zwinglis und
anderer, ,, dass das Sacrament ein dusserliches Zeichen und der
Herr Christus nicht wesentlich dabei sei. Die Ubiquitit des
Leibes Christi schliesst er also aus; der unio sacramentalis und
des Genusses von Seite der Unwiirdigen gedenkt er nicht.
Nimmt man nun noch hinzu, dass er im Eingang, wo er die
Berufung einer Synode als unrithlich bezeichnet, auf das Stirkste
sich gegen Flacius ausspricht, indem er bemerkt, ,.er begehre
nicht bei ihm zu sein, dieweil er gewisslich wisse, dass gedach-
ter Illyrikus und sein Anhang nicht Gottes Ehre suche, sondern
offentlich der Wahrheit widerstrebe und noch nie sich erklart
habe von der ganzen Summe der christlichen Lehre,“ so sieht
man, Melanchthons Gutachten zielt nicht auf eine Einigung der
‘beiden Partheien, er sieht vielmehr von der einen Parthei ganz
ab. Er hoffte vielleicht, dass eine Mehrheit sich die Fassung
der Lehren, welche er vorgeschlagen, aneignen werde, fir wel-
chen Fall eine Synode fiir ihn die Bedeutung gehabt hitte, dass
auf ihr diese Fassung solenn angenommen worden wiire.
In Frankfurt gingen die Firsten der Hauptsache nach auf



Die Benithungen der Firsten um Erzielung des kirchl. Friedens. 305

die Gedanken Melanchthons ein. Sie erkldrten (in dem Recess
vom 18. Mirz 1558, unterschrieben von Otto Heinrich, Kurfirst
August, Kurfiirst Joachim von Brandenburg, Pfalzgraf Wolfgang,
Herzog Christoph von Wiirtemberg und Landgraf Philipp von
Hessen'): da die Berufung einer Generalsynode auf Schwierig-
keiten gestossen, hitten sie, um den Verdacht, als wiren die
Evangelischen ihrem Bekenntuiss untreu geworden, abzuwehren,
sich entschlossen, aufs neue sich zu der reinen, wahren Lehre zu
bekennen, welche in gottlicher, prophetischer und apostolischer
Schrift des Alten und Neuen Testaments und auch in den drei
Hauptsymbolen derselben, der A. C.sammt derselben Apologie

. enthalten sei. Da aber tiber einige Lehrpunkte Streit stattgefan-
den habe, 30 wollten sie sich tiber diese des Naheren erkldren. Es
sind das die Lehren von der Rechtfertignng, den guten Werken,
dem Sacrament des Leibes und Blutes Christi und den Mitteldin-
gen. Ueber diese erklirten sie sich dann ganz in der von Melanch-
thon vorgeschlagenen Weise, und weiter erklirten sie, sie seien
entschlossen, in ihren Landen darauf zu halten, dass diesem Be-
kenntniss nicht zuwider gelehrt und nichts dagegen verdffent-
licht werde, seien auch bereit, ,,mit den abwesenden Filrsten und
Standen sich iber diese Artikel zu vereinigen und zu vergleichen,
damit die Unrube und Verbitterung, so einige vorhanden sein
sollte, unter denen, die dieses Verstandes mit ihnen einig sein
werden, in Vergessen gestellt und derselben nimmer gedacht
werde.“

Das Geschift der Vereinbarung mit den anderen Fiirsten und
Stinden vertheilten die Fiirsten dann ausdriicklich untereinan-
der. Im Namen aller Kurfiirsten und Fursten sollte der Herzog
Johann Friedrich von Sachsen zum Beitritt aufgefordert werden;
der Kurftirst von der Pfalz sollte mit den benachbarten Stinden;
auch mit Strassburg, handeln, der Kurftirst von Sachsen mit dem
Markgrafen Georg Friedrich von Brandenburg, den Firsten zu
Anhalt, der Stadt Magdeburg; der Kurfiirst von Brandenburg mit
dem Markgrafen Hans von Brandenburg, den fiirstlichen Hau-
sern Liineburg, Meklenburg und Pommern, der Herzog Chri-

1) Der Recess bei Sattler. IV. Beil. N. 44. p.129.

20 -



306 Die Bemthungen der Féirsten um Erzielung des kirchl. Friedens.

stoph von Wirtemberg mit dem Grafen Georg von Wirtemberg
und den'oberlindischén Stddten Ulm, Augsburg, Nirnberg und
Regensburg. Ausdriicklich aber wurde endlich noch beschlos-
sen, dass, wenn die eingeladenen Fiirsten und Stinde dem Re-
cess auch nicht beitrdten, die Einladenden doch an demselben
festhalten wollten.

. Der Standpunkt, welchen die Firsten, die den Recess unter-
schrieben, einnahmen, ist also ganz klar. Sie schlossen einen
Bund untereinander, eine bestimmte Lehrnorm, tiber die sie un-
ter sich tibereingekommen waren, in ibren Landen zur Geltang
zu bringen; sie versuchten auch die anderen Stinde und Fiirsten
dafiir zu gewinnen, aber der Bund sollte auch bestehen fiir den
Fall dass diese nicht beitriten. -Zur theologischen Grundlage
ibres Bundes aber machten sie die Ansicht, welche Melanchthon
derFlacianischen Partei gegentiber vertrat. Sie verzichteten also
auf eine Ausgleichung mit dieser, wie Melanchthon darauf ver-
zichtete, der ausdriicklich wollte, die sichsischen Lande sollten
nicht beigezogen werden, ,,sonst wiirde nicht Einigkeit gemacht,
sondern viel grossere Zwietracht und Hass angeziindet‘!).

Dass damit die ganze Melanchthonische Entwicklung des
deutschen Protestantismus von Seite der Firsten ausdrficklich
sanctionirt war, kann man schon darum nicht (mit Heppe?) be- -
haupten, weil ja auch Brenz mit dem Versuch einer Einigung
auf solchen Grundlagen einverstanden gewesen scheint, man
aber doch den Brenz nicht als einen Theologen wird bezeichnen
wollen, der, auch damals nicht, die ganze Melanchthonische
Anschauung sich angeeignet hatte. Den Melanchthonischen
Standpunkt nahmen die Fiirsten nur insofern ein, als sie mit ihm
der Meinung waren, der iberwiegende Theil der Theologen
werde dieser Vereinbarung in der Lehre sich anschliessen, und
so scheint auch Brenz geglaubt zu haben, der an den bisherigen
Streitigkeiten sich noch wenig betheiligt hatte und bekanntlich
erst das Jahr darauf sich ndher @iher die gegenseitigen Differen-
zen orientirte.

1) Mel. an den Landgrafen Philipp von Hessen dd. 16. Mal, C. R. IX, 556.
2) II, 277,



Di¢ Bemiihungen der Foirsten um Erzielung des kirchl. Friedens. 307

‘Haiten  dieFiirsten, hatten Melanchthon und Brenz darin
Recht, und gelang eine Einigung auf Grund des Frankfurter Reces-
ses, 80 war man an dem Ziel angelangt, gelang sie nicht, so kam
der Zwiespalt erst recht zu Tag.

Es geschah das Letztere. Zwar in den Léndern der Firsten,
von welchem der Recess ausgegangen war, wurde derselbe ohne
Widerrede angenommen, allein sehr anders wurde es von den
Fiirsten und Stinden gehalten, welche zum Beitritt eingeladen
worden waren. Die Fiirsten von Anhalt glaubten, die Lehre vom
 Abendmahl sei in dem Recess nicht genugsam gegen eine Aus-
legung des Artikels zu Gunsten der Sacramentirer gewahrt. Auch
die Grafen von Henneberg hielten das Bekenntniss vom Abend-
.mahl nicht fiir ausreichend, ihr Bekenntniss lautete dahin, dass
in, unter und mit dem Brod, beiden, den Gl&ubigen und Ungléu-
bigen, der wahre, natiirliche, wesentliche Leib nicht allein geist-
licher Welse, sondern leibhaftig doch unsichtbarlich gerelcht und
mit dem Mund empfangen werde. Auch erklirten sie ausdritck-
lich, dass sie den Recess nicht anders denn nach Laut der A, C.
und Schmalkaldischen Artikel unterschreiben wiirden.

Der Rath der Stadt Regensburg meinte auch, man hitte von
dem Abendmahl deutlicher und richtiger reden sollen, zumal Cal-
vin gwar auch die Worte ,gegenwiirtig und wesentlich“ brauche,
sie aber anders und nicht von der leiblichen Gegenwirtigkeit
verstehe. Der Rath will mit ausdrticklicher Berufung auf die
Schmalkalder Artikel das Bekenntniss aufgenommen wissen, dass
nicht allein die Gliubigen, sondern auch die Ungldubigen den
wahren Leib Christi zu geniessen bekommen.

" Die niederséchsischen Theologen klagten auch dartiber, dass
der Artikel vom Abendmahl gar zweifelhaftig gestellt sei, ,,also
dass Calvin und alle Sacramentirer gleich so wohl ihn auf ihre
Meinung ziehen konnten“?).

Starker sprachen sich die Meklenburger Theologen in einem
von Chytrius abgefassten Gutachten aus?). Sie hitten es fiir

1) Ueber die Aufnahme des Recesses bei den genannten Fiirsten und
Stinden: Historie des Sacramentstreits. p. 576—579.
2) Bei Salig 111, 369.

20*



"308 Die Bemtihungen der Farsten um Erzielung des kirchl. Friedens.

besser, gehalten, wenn man die A. C. von neuem hitte drucken
lassen und in einer Deklaration die beiden streitig gewordenen
Artikel hinzugefigt hitte: denn ohne namentliche Verwerfung
der Irrthimer sei es nicht moglich, Einigkeit wieder anzurichten.
Diirfe man auch nicht ganze Kirchen oder einzelne Personen, so
aus Einfalt irrten, verdammen, so miisste man doch die Sacra-
mentirer, Schwenkfeldianer, Osiandristen namentlich verwerfen.
Ganz in gleichem Sinn Zusserten sich die Pommerschen Theo-
logen, am unzufriedensten aber die Magdeburger in einem Be-
denken, das Wigand aufgesetzt hatte. Schon das ist ihnen bedenk-
lich, dass weltliche Herren ohne Beisein der Theologen in Reli-
gionssachen ein Formular stellten, zumal da gerade unter ihnen
diejenigen Theologen wohnten, welchen Irrthtimer vorgewor-
fen wiirden. Sie tadeln weiter, dass man eine Amnestie errich-
ten wolle, denn in Glaubenssachen, die die Sache Gottes und
nicht der Menschen betrifen, konne man nichts wie Aepfel und
Birnen vergeben. Eine Wunde dfirfe man nicht unterkstig
lassen und zuheilen, sondern miisse sie durch ffentliche Verdam-
mung rein ausdriicken, wenn anders eine bestiindige Heilung er-
folgen sollte. Sie sind endlich mit der Fassung der einzelnen Ar-
tikel nicht einverstanden, am wenigsten mit der der Lehre vom
Abendmahl, ,denn die Worte wahrhaftig, lebendig, wesentlich
und gegenwirtig stinden den Zwinglianern auch wohl an.“1)

Eine nicht kleine Anzahl von Landern und Ministerien hatte
sich also gegen den Frankfurter Recess erkldrt. An sie reihte
sich der Herzog Johann Friedrich von Sachsen mit seinen Theolo-
gen an. Dieser Herzog hatte von Anfang an den in Frankfurt ver-
sammelten Firsten die meisten Bedenken eingefldsst, denn sie
wussten ihn unter dem Einfluss seiner Theologen stehend, und
diese Theologen gehdrten der Flacianischen Parthei an, Flacius
selbst stand in seinen Diensten. Dieser und Amsdorf schrieben
sofort gegen den Recess, Flacius die refutatio Samaritani Interim?),
Amsdorf gab heraus ,offentlich Bekenntniss der reinen Lehre
und confutatio der jetzigen Schwirmer.“ .

1) Ibid. 371 sq.

2) Die Schrift von Flacius ist nicht gedruckt worden, ich kenne ihren
Inhalt nur aus Preger M. FL. IIL II, 74.

&>



Die Bemtthungen der Firsten um Erzielung des kirchl. Friedens. 309

Flacius/machte nicht allein Ausstellungen an den einzelnen
Artikeln des Recesses, dieselben, welche auch von den vorher-
genannten Theologen gemacht worden waren, er erhob vor allem
starke Beschwerde tiber den geringen Werth, den der Recess den
Lehrdifferenzen beilegte, und iiber die darin ausgesprochene Be-
hauptung, dass man nie von der Augustana abgewichen sei.
Noch grssere Beschwerde erhob er fiber die Tyrannei der Fiirsten,
welche sich darin kund gebe, dass sie den Theologen vorschrei-

" ben wollten, was und wie sie lehren sollten, und dass sie ,statt
eine Synode zu berufen, sich in einen Winkel setzten und da ein
neues Interim schmiedeten. Amsdorf fand es arg, dass die Theo-
logen, welche durch ihre Aenderung und Neuerung Uneinigkeit
und Zwietracht angerichtet hétten, jetzt die, welche darein nicht
willigen konnten, zinkische und storrige Képfe nannten, und
griff zurtick auf das Wormser Colloquium, auf dem die Adiapho-
risten nicht in die Verdammung des Zwingli und Osiander hitten
willigen wollen. .

Diese Theologen zeichneten wohl dem Herzog die Hal-
tung vor, welche er jetzt einnahm. Wir haben schon bemerkt,
dass von den Fiirsten eine Gesandtschaft an ihn abgeordnet
wurde, um ihn fiir den Recess zu gewinnen. Dieser erklirte er,
er misse sich Zeit lassen, die Sache zu tiberlegen, und nach Mo-
naten erst lief seine Antwort an die Ftirsten ein, in Begleitung
einer von seinen Theologen verfassten Schrift!). Die Erklirung
enthielt eine scharfe Kritik des ganzen Recesses, und bezeichnet
genau die Stellung, welche die herzogl. séchs. Theologen zu dem-
selben einnahmen. Es wird darin als ungebiihrlich bezeichnet,
dass einige weltliche Stinde Lehrartikel abfassten und sie der
ganzen christlichen Kirche vorschreiben wollten; es sei wider
der Kirche Gebrauch, dass gerade die Theologen, welche in der
Zeit der Verfolgung in der Lebre gewichen und die Kirche geéir-
gert hitten, berufen wiirden, tiber die Heilung des Zwiespaltes
ihr Urtheil abzugeben; im Recess wiirden mit Unrecht die Lehr-
irrthttmer, deren Viele sich schuldig gemacht, verldugnet; es sei

1) Diese kennt auch Salig (III, 383) nur aus der Wittenberger Beantwor-
tung. Die Erklarung an die Ftrsten bei Heppe. I. Beil. XXVIII. p. §6.



310 Die Bembhungen der Farsten um Ersielung des kirchl. Friedens. .

befremdlich), /dass| der Sehmalkaldischen Artikel nicht gedacht
werde; es wird an dem Recess gertigt, dass er die Antithese, die
Verdammung der Irrthiimer, unterlassen habe. Die Ausstellun-
gen, welche an den vier Artikeln gemacht wurden, sind die glei-
chen, die wir schon gehort haben. Zum Schluss wird bemerkt,
dass aus der vorgeschlagenen Amnestie nur grossere Uneinig.
keit entspringen werde: denn die Papisten bekiimen dann ein
Recht zu der Behauptung, dass unter dem Namen der A. C. aller-
lei Sekten vorhanden seien, die Sektirer wiirden in ihrer Hals-
starrigkeit gestarkt, die schwachen Gewissen verwirrt, die Stiinde
und Theologen aber, welche bisher bei der Wahrheit gestanden,
und die Sekten und Corruptelen gestraft, auch in Worms dffent-
lich dagegen protestirt hitten, wiirden damit sich selbst, ihr Ver-
- fahren und auch Lutherum, den Mann Gottes, strafen und dem
Schuldigen ein Zeugniss der Unschuld geben.

Der Herzog ging aber noch weiter!). Er fasste den Plan,
die Gegner des Frankfurter Recesses zu einem gemeinsamen Be-
kenntniss zu einigen, und lud zu diesem Endzweck die nieder-
siichsischen Stinde, denen sich, wie er hoffen konnte, Dinemark,
Pommern und Meklenburg anschliessen wiirden, zu einer Synode
nach Magdeburg ein. Weil aber die niedersichsischen Stiinde Be-
denken dagegen hatten, und auch die Stadt Magdeburg sich eine
Synode in ihrer Stadt verbat, ging der Herzog auf den Rath von
Flacius allein vor, und liess durch seine Theologen im Namen
seiner und seiner Briider eine Schrift fertigen, welche sich tiber
alle Irrthiimer, welche bisher aufgetaucht waren, aussprach, das
beriichtigte Confutationsbuch, welches von dem Herzog am 28.
Novbr. 1558 sanctionirt, und Anfangs des Jahres 1559 gedrucki
wurde. Dieses Confutationsbuch, das freilich bald dem Herzog die
meiste Noth bereiten sollte , war recht eigentlich und ahsichtlich
dem Frankfurter Recass. entgegengestellt, und enthielt gerads
das, was man an diesem von jener Seite aussetzte, eine formliche
Verdammung aller Irrthtimer, und eine genau und unumwunden
pricisirte Lehre. Mit ihr war der Bruch mit der anderen Partei
und also der Riss in der lutherischen Kirche recht eigentlich
constatirt?), :

1) Salig I, 391. . .2) Ueber das Confutationsbuch Salig I, 477. .



Die Bemtihungen der Fiirsten um Erzielung des kirghl. Friedens. 311

Die Fiirsten:des Frankfurter Recesses, welche das Gewitter
hatten heraufsteigen sehen, waren vergebens bemtiht gewesen es
abzuwenden. Gleich nachdem der Herzog Johann Friedrich die
" niedersédchsischen Stinde zu einer Synode nach Magdeburg ein- -
geladen hatte, war der Kurfiirst von Sachsen der Meinung ge-
wesen, an dieser Synode sollten sich auch die Anhinger des
Frankfurter Recesses betheiligen, diese waren aber unter sich
selbst dartiber nicht einig geworden, und es war darum gut, dass
die Synode, aus anderen uns schon bekannten Griinden, unter-
blieb. Der Pfalzgraf Otto Heinrich war dann bemtiht, eine Zu-
sammenkunft beider Theile an einem anderen Ort zusammenzu-
bringen, und'schlug Fulda als den Ort der Zusammenkunft vor.:
Der Herzog Johann Friedrich hatte sich auch bereit erklart, die
Conferenz in Fulda (sie sollte am 20. Januar 1559 stattfinden)
zu beschicken, nachdem ihm bemerkt worden, es handle sich
auf ihr nicht um das Bestreben, die Irrungen sofort zu beseitigen,
sondern nur um eine Vereinbarung zu Berufung aller Stinde und
ihrer Theologen. Die Conferenz scheiterte aber an dem Kurfiir-
sten von Sachsen. Dieser hatte erst gemeint, es handle sich nur um
eine Conferenz der Stinde und Firsten, welche den Frankfurter
Recess unterschrieben hétten, als er dann hérte, dass die Ab-
sicht dahin ging, womdglich alle Fiirsten fir die Conferenz zu
gewinnen, wurde er bedenklich, zum Theil wohl durch den Ein-~
fluss Melanchthons, der von einem Zusammentreten mit den her-
zoglich sachsischen Theologen nur gréssere Uneinigkeit fiirch-
tete und den herannahenden Reichstag fiir den geeigneteren Ort
daflir hielt. Der Kurftirst weigerte sich zwar nicht gerade dazu,
eine Conferenz zu beschicken, meinte aber doch, man sollte sie
auf eine spétere Zeit verschieben, oder besser noch, bis zum Zu-
sammentritt des Reichstags warten. Grossere Bedenken noch
hatte der Markgraf von Brandenburg. Der Pfalzgraf Otto Hein-
rich gab darum seinen Plan auf.

Mittlerweile war das Confutationsbuch ausgegeben. Die Be-
deutung desselben wusste der Kurfiirst von Sachsen wohl zu witr-
digen, und forderte daher die Wittenberger Fakultit zn einem
Gutachten tiber dasselbe auf, und Melanchthon gab am 9. Mérz
1559 ein solches im Namen der Fakultat ab. Der Landgraf Phi-



312 Die Bemtthungen der Forsten um Ersielung des kirchl. Friedens.

lipp von Hessen aber Zusserte sich selbst ausfithrlich am 7. Maj
ttber dasselbe in einem Schreiben an den Herzog Johann Fried-
rich?). Hilt man diese Gutachten zusammen mit der Antwort des
Flacius auf das Schreiben des Landgrafen an den Herzog Johann
Friedrich, so erkennt man leicht, dass eine Verstindigung zwi-
schen beiden Theilen ferner als je war. Melanehthon glaubte
das Confutationsbuch ausdriicklich auf sich selbst beziehen zu
miissen, er verhielt sich gegen dasselbe nur abweisend, ohne
Hoffnung auf eine Verstindigung, und iusserte sich in sehr star-
ken Ausdriicken tiber einzelne Lehren, welehe darin vertreten
waren. So riigte er, ,,dass sie von alten und neuen Zwinglianern
sprichen, und doch nicht sagten, ,,was sie neue Zwinglianer
nennen, sie wollten gehalten sein fir die allerfreudigsten Papst-
fresser und stirkten doch die papistisehe Abgotterei, denn sie
setzten etliche propositiones, welche niemand von der Kirehe
von Anfang an, auch die Pipstischen nicht, gesetzt hitten, nem-
lich dass der Leib Christi an allen Orten sei, in Stein und Holz.“

Der Landgraf Philipp schreibt freilich versohnlicher und
mochte vermitteln, er nimmt aber dabei einen Standpunkt ein,
der unmdglich zu einer Ausgleichung fiihren konnte. Man hitte,
meint er, den Sacramentirern gegentiber bei der Wittenberger
Concordie bleiben sollen, die Luther, Ph. Melanchthon, Bugen-
bagen u. A. angerichtet. Er glaube, wenn der Herzog der Sacra-
mentirer Bficher etliche lese, wiirde er sehen, dass beide Theile
nicht 80 weit auseinander wiren, 8o sie von allen Theilen der
Wabhrheit wollten Statt geben. Halte man sie aber fiir Schwir-
mer, Ketzer oder Sacramentsschwirmer, so solle man eine-Syno-
de aller evangelischen Stinde und ihrer Theologen deutscher
Nation versammeln und sie dahin kommen lassen. Wirde da
befunden, dass sie wider die Wahrheit des Evangelii und der
Epistel Pauli und dem Gebrauch zuwider, wie er in primitiva ec-
clesia gewesen, 8o kdnnten sie dann in diesem Artikel excludirt
werden. Solcher Auffassung der Dinge stand freilich Flacius weit
fern. Thm ist der Irrthum der Sacramentirer zu wohl constatirt,

2) Das Gutachten Melanchthons C.R.IX, 762 Das des Landgmfen von
Hessen C. R. IX, 753. --



Die Bemithungen der Fiirsten um Erzielung des kirchl. Friedenst 313

als dass er ihmjerst noch wollte in Frage gestellt sehen. Diese
Irrthtimer erst noch dem Urtheil einer Synode anheim zu stellen,
hielt er ftir striflich und gefihrlich, damit wiirden alle Sekten
und Rotten gleichsam in integrum restituirt: denn man mtisste
" dasselbe auch bei den Papisten thun, welche man auch nie aunf
einer ganzen Synode der Linge nach verhort habe?).

Noch bevor diese Schreiben und Schriften ausgegangen wa-
ren, war der Reichstag zu Augsburg, am 3. Mirz 1559, eroffnet
worden. Das Ergebniss desselben war das, dass man den Ver-
such einer Vereinbarung der Katholiken und Evangelischen ?)
auf spitere Gelegenheit aufschob, d. h. ihn fallen liess. Damit
war aber auch der Riss zwischen Katholiken und Protestanten
constatirt. Je weniger nun aber Einigkeit unter den Protestan-
ten war, desto mehr war ihre Lage den Katholiken gegentiber
gefihrdet. Das sahen beide Theile ein, von beiden Theilen
stellte sich daher eine gewisse Geneigtheit ein, abermals eine
Ausgleichung zu versuchen. Zu diesem Endzweck nahm der Her-
zog Christoph von Wiirtemberg den Plan des Pfalzgrafen Otto
Heinrich, der am 12. Febr. 1559 gestorben war, wieder auf. -

Aber noch wihrte es lange, bis es zu einer Zusammenkunft
kam: denn Flacianischerseits griff man den Gedanken, den der
- Herzog Christoph von Wirtemberg frither gehabt, aber auf den
Rath von Brenz hatte fallen lassen®), wieder auf, den nemlich,
auf Berufung einer Generalsynode hinzuwirken. Es scheint, dass
die Flacianer einen Congress, der von einem der Fiirsten, welche
den Frankfurter Recess unterschrieben hatten, ausgegangen war,
fturchteten und die Sache in ihre Hand zu nehmen suchten. Sie
reichten daher eine Supplication an alle evangelischen Stinde
ein?). Diese war von der stattlichen Anzahl von 51 Theologen aus
verschiedenen. Léndern unterzeichnet, nicht allein von allen her-

1) Die Antwort des Flacius kenne ich nur aus Preger II, 87,

2) Die Geschichte des A. Reichstags bei Heppe I, 325 sq.

8) Das Bedenken des Brenz dd. 18. Mai 1559, bei Sattler IV. Beil. 54.

4) Supplicatio quorundam theologorum, qui post obitum Lutheri p. m. cor-
ruptelis et sectis voce aut scriptis contradizerunt pro libera christiana et legitima
synodo. Salig III, 568. Nach Preger (II, 86) noch im Jahr 1559, nach
Struve (112) im Jahr 1560



314 Die Bemfihungen der Fiirsten um Ersielung des kirchl. Friedens.

zoglich sichsischen Theologen, sondern anch von den norddeut-
sehen Theologen Hamburgs, Liibecks, Bremens, Braunsehweigs,
Magdeburgs u. a., von oberpfilzischen Theologen, von hessischen,
brandenburgischen, kursichsischen, von den frinkisch Markgrif-
lichen Theologen, vou Theologen Ntrnbergs, Augsburgs, den
schwibischen Stidten und Baden!). Die Synode, wurde gebe-
ten, solle an einem Ort gehalten werden, der auch von Dinemark,
S8chweden und Preussen beschickt werden kénnte. Auf ihr soll-
ten die Irrthtimer klar bezeichnet und verdammt werden, und
alle Theologen, welche derselben beiwohnten, sollten zuvor aunf
die Augustana, Apologie und Schmalkalder Artikel verpflichtet
werden. ' :

Diese Theologen nahmen also ganz die Stellung ein, welehe
- die herzoglich sichsischen Theologen frither gegen den Frank-
farter Recess eingenommen hatten, wie sie sich denn aueh ganz
offen gegen die Weise, wie dieser Recess zu Stande gekom-
men sei, erklirten, dagegen nemlich, dass erst die Fiirsten
die Beschltisse feststellten und hinterher die Theologen nur zu-
stimmen sollten. Es war damit ausdriicklich die Weise verwor-
fen, welche Melanchthon in seinem Gutachten vom 4. Mirz 1558
empfohlen hatte. Denselben Inhalt hatte eine Supplik, welche
fitnf Jenaer Theologen (H. Musius, Wigand, Flacius, Judex und
Balthasar Winkler) ), an den Herzog von Wiirtemberg richteten.
Dieser, der die erste, auch ihm zugesendete, Supplik ungnidig
aufgenommen hatte3), schickte doch diese zweite an den Land.
grafen von Hessen. Der Tod Melanchthons war mittlerweile ein-
getreten, und vielleicht mochte der Herzog glauben, dass eine
Synode jetzt leichter zu Stande kommen konne, aber der Land-
graf war nicht geneigt darauf einzugehen, und dem Herzog
bot sich eine andere Gelegenheit einen Vergleichsversuch an-
zustellen.

1) Die namhaftesten Theologen waren: Amsdorf, Musius, Joachim
Morlin, Tilemann Heshusius, Gallus, Wigand, Iudex, Joachim Westphal,
Flacius, Joh. Stossel.

2) Die Supplik bei Heppe L. Beil. XXXIV. Sie trigt das Datum 21. April
1560, Preger aber (II, 90) meint, zu dieser Zeit sei sie gedruckt worden.

8) Preger II, 89. ) -



Die Bemithungen der Fiirsten um Erzielung des kirchl. Friedens. 313

Er war yon dem Kurfilrsten Friedrich von der Pfalz zu einer
Zusammenkunft eingeladen worden, auf der die politischen und
kirchlichen Angelegenheiten besprochen werden sollten, und er
hatte zugesagt; aber gerade weil er wusste, dass er dort auch den
Schwiegersohn des Kurfiirsten, den Herzog Johann Friedrich von
Sachsen, finden werde, nur unter der Bedingung, dass die Be-
_ sprechung sich allein auf die politischen Angelegenheiten be-

‘gchriinken witrde. Indessen als die Fiirsten (im Juni 1560) bei-
sammen waren, hielt es der Kurfirst doch fiir unverantwortlich,
nur fir die weltlichen Dinge zu sorgen und die Religionssachen
nicht zu bertthren. Er fragte darum den Herzog, wie er meige,
dass die Wunden der Kirche geheilt werden konnten. Der Her-
zog gab seine Meinung dahin ab: ,es konne solches nicht besser
geschehen, als wenn man nicht jedem zuliesse, nach seinem Kopf
zu schreiben, zu schelten und zu verdammen, und weil keiner
der Firsten mehr am Leben sei, welcher zur Zeit der Uebergabe
der A. C. zugegen gewesen und dieselbe unterschrieben habhe,
ausser dem Landgrafen von Hessen und dem Fiirsten Wolfgang
von Anhalt, so sollten alle evangelischen Stinde solche, wie sie
im Jahr 1530 dem Kaiser tibergeben worden, von neuem einhel-
lig unterschreiben und eine der Sache gemisse Vorrede und
Schluss dazu machen. Darin mitisste gemeldet werden, dass sie
die Apologie und Schmalkaldischen Artikel, so viel sie die Haupt-
punkte des christlichen Glaubens betrifen, auch also annehmen
und sich in ihrenKirchen und Landen demgeméss verhalten woll-
ten.“ Diese neuerdings durch Unterschrift bestitigte Confession
konnte dann entweder durch Abgeordnete oder auf einem offent-
lichen Reichstag dem Kaiser tibergeben werden. Endlich sollten
die Stinde feierlich geloben, keine Rotten noch Sekten in ihren
Landen zu dulden, auch den Theologen nicht zu gestatten, nach
ihrem Gefallen zu schinden und zu schm#hen ?).

- Der Gedanke des Herzogs yar der Sache nach derselbe,
welcher auch dem Frankfurter Recess zu Grund gelegen haite.
Von dem Antrag der Flacianer, die Irrlehren namentlich zu ver-
zeichnen, war Umgang genommen. Dass daher der Kurflirst von

1) Sattler IV, 146 sq.



316 Die Bemthungen der Farsten um Erzielung des kirchl. Friedens.

der Pfalz den Vorschlag des Herzogs gern annahm, war natiir-
lich, aber freudig tiberrascht war derselbe dartiber, dass auch der
Herzog Johann Friedrich bereitwillig auf diesen Vorschlag ein-
ging. Thn hatte wohl die Betonung der Unterschrift der Augu-
stana vom Jahr 1530 und die Beiziechung der Schmalkaldischen
Artikel dafiir eingenommen. Man besprach sich sogleich des Nihe-
ren fiber die Weise, wie ein Convent der Ftirsten ins Werk ge-
setzt werden kdnne. Ausdrticklich beantragte der Herzog Johann
Friedrich noch, dass keine Theologen, mit Ausnahme der Hof-
prediger, welche jeder Fiirst mitbringen konne, zugelassen wer-
den sollten, weil Solche, da wo es sich nur um Unterschrift einer
schon vorliegenden Confession handle, unndthig seien'). Man
hielt es ftir rithlich, vor allem den Landgrafen Philipp von Hes-
sen fir den Plan zu gewinnen. Dieser ging gern darauf ein und
der Herzog Johann Friedrich tibernahm es nun, den Kurfiirsten
von Sachsen in das Interesse zu ziehen. Es gelang auch diess,
und die so verbtindeten Fiirsten theilten sich jetzt in das Geschaft,
ihre Standesgenossen zu einem Convent nach Naumburg auf den
20. Januar 1561 einzuladen 2).

Schon hatte der Herzog Christoph von Wﬂrtemberg dort
Quartier bestellen lassen, da erhob gerade einer der Fursten,
welche an der Spitze des Plans standen, ein Bedenken fiber das
Exemplar der Augustana, das unterschrieben werden sollte, der
Kurftirst Friedrich von der Pfalz. Er schrieb (am 20. Decbr.) an
den Herzog von Wiirtemberg, er trage Bedenken, das deutsche
Exemplar der Augustana von 1530 zu unterschreiben, sei aber
bereit, das lateinische Exemplar von diesem Jahr zu unterzeich-
nen. Gegen den Kurfiirsten ‘'von Sachsen erklirte er sich noch
deutlicher dahin: es sei unverglichen geblieben, welches Exemplar
der A. C. eigentlich gemeint und verstanden worden, das von

1) Ibid. 147.

2) Das Ausschreiben des Kurfiirsten von Sachsen an den Fursten Wolf-
gang zu Anhalt (ein gleichlautendes an die tibrigen Firsten, die der Kurfrst
einzuladen tbernommen hatte) dd. 6. Dcbr. bei Hénn p.3. ,, ... sollten sonst
alle Condemnationen, darinnen ein Theil den anderen eingerissener Corrup-
telen und Secten auflegen wollte, ginzlich verbleiben, auch sonst in solcher
Zuhauffkunft von keinen weltlichen und privat Hindeln gerathschlagt werden.‘



Die Bemithungen der Fiirsten um Erzielung des kirchl. Friedens. 317

neuem unterschrieben werden solle. Sei das deutsche Exemplar
von 1530 gemeint, so trage er Bedenken dasselbe zu unterschrei-

- ben, denn die Fassung, welche die Abendmahlslehre darin habe,
konne auch in papistischem Sinn gedeutet werden ; dagegen trage
er kein Bedenken, die in dem lateinischen Exemplar enthaltene
Abendmahlslehre zu unterschreiben, zimal da dieses Exemplar
nachmals ,,an etlichen Orten selbst wohlbedichtig emendirt wor-
.den sei, welches emendirte Exemplar auch im Jahr 1541 auf dem
Colloquium zu Worms aufs neue als die wahre christliche Confes-
sion tiberreicht worden sei*!).

Dieses Schreiben wurde freilich von dem Herzog Christoph
gleich, und wohl mit Recht dahin gedeutet, dass der Kurfiirst von
der Pfalz nicht viele Lust zu dieser Zusammenkunft habe, und er
ftirchtete, dass wenn der Kurftirst die Unterschrift verweigere,
andere Fiirsten ihm nachfolgen wtirden. Aber es lag ihm so viel
an der Zusammenkunft, dass er sich dem Kurftirsten gegentiber
zur Annahme. des lateinischen Exemplars bereit erklirte, und
bei den anderen Firsten dahin wirkte, dass sie sich an diesen
Einwurf des Kurfursten nicht stiessen. Es kam nun wirklich zur
-Zusammenkunft in Naumburg, und am 23. Januar 1561 zur ersten
Sitzung. Die Gegenstinde, welche zur Verhandlung kamen, be-
trafen die Unterschrift der Augustana, und die Frage, ob man das
vom Papst ausgeschriebene Concil beschicken solle?

" Uns interessirt nur der erste Punkt.

Darin, dass die Augustana von neuem unterschrieben wer-
den solle, waren alle Fiirsten einig, und auch in dem Entschluss -
einigten sie sich bald, dass dieser neu unterschriebenen Au-
gustana eine praefatio voran zu schicken sei. ‘Aber nun traten die
anderen Fragen hinzu: welche Ausgabe der Augustana man un-
‘terschreiben solle; ob man in der Vorrede auch der Schmalkal-
der Artikel, ob man des Frankfurter Recesses oder auch der in
dem Corpus d. Misnicum enthaltenen sdchsischen Confession. er-
wihnen solle? Es ist unschwer zu sehen, wie diese Fragen
ihren Grund in den verschiedenen Richtungen, welche vorlagen
hatten. Der Herzog Johann Friedrich war es vor Allen, welcher

1) Sattler IV, 153 sq. c ) Lol



318 Die Bemtbungesn der Firstes un Erziclang des kirchi Fricdess.

der Schmalkalder Artikel. der Kurfirst vom der Pials, welcher
des Frankfurter Recesses gedacht wissen wollte. Ueber diesen
Punkt einigte man sich endlich dahin, dass weder des Frankfor-
ter Recesses, noch der Schmalkalder Artikel, noch der sichsischen
Confession gedacht werden sollte, sondern nur der Apologie und
der a. 40 wiederholten A. Confession!). Mehr Mtihe machte
es, tiber die zu unterschreibende Aunsgabe der Augustana sich 1u
einigen. Die Kurfirsten waren erst der Meinung, man solle die
neuere Edition (von 1540) beibehalten, ,die in Sachen von der
ersten nicht untersehieden, sondern nur mit weitliufigeren Worten
und mebhrerer Deutlichkeit und Dexteritit verfasst wire,“ aber
die anderen Ftirsten und Stinde wollten, dass man die allererste
Ausgabe unterschreibe, und man kam darin tiberein, dass man
die deutsche Confession der Wittenberger Ausgabe von 1530, und
die lateinische von 1531 unterschreiben wolle. Mit der Abfas-
sung der Vorrede wurden die beiden Kurfirsten beanftragt?).
Diese lautete ihrem wesentlichen Inhalt nach dahin?): die
Stinde A. C. wiren verunglimpft, als wiren sie unter einander
uneinig und von der A. C. abgegangen. Um solchen Vorwurf ab-
zuweisen, hitten sie beschlossen, die Augustana aufs neue zu un-
terschreiben, weil von den Firsten, welche dieselbe 1530 unter-
schrieben hatten, nur zwei noch am Leben seien, und obwohl
diese Confession 1540 u. 42 etwas stattlicher und ausfiibrlicher
wiederholt, auch aus dem Grunde der heiligen Schrift erkl&rt und
gemehrt, dieselbe auch auf dem angestellten Colloguium zu Worms
von den Stinden A. C. wiederum dem kaiserl. Prisidenten @iber-
geben, angenommen und darfiber colloquirt worden, hitten sie
doch die Edition von 1531 vornemlich zur Hand nehmen wollen,
damit ein jeder spiirte, wie ihr Gemfith und Meinung nicht sei
" andere neune oder ungegriindete Lehre zu vertheidigen oder aus-
zubreiten, hitten diese von neuem subscribirt und gedichten da-
bei zu verharren. Weiter aber wurde erklért, ,es sei ihr Ge-

1) Salig IIT, 680.

2) Ibid. 669.

3) Honn, historia des von den evangel. Standen a. 1561 zu Nammburg
wegen anderweiter Unterschreibung der umgeanderten A. C. etc. gehaltenen
Convents. 1704. p. 99 sq,



Die Bemfihungen der Fiirsten um Erzielung des kirchl. Friedens. 319

mith und Meinung gar nicht, dass sie durch diese Wiederholung
und Subseription obgemeldeter erster abgedruckter Confession
von obberiihrter anderweit anno 1540 ibergebenen und erklirten
Confession mit dem wenigsten wollten abweichen oder sich davon
fuhren lassen. Sie konnten also eben so wenig von derselben als
von der ersten ihrer Vorfahren und zum Theil ihrer tibergebenen
Confession abweichen, dazu sie dann desto mehr bewogen, weil
solche erklirte Confession, 8o a. 40 u. 42 in Druck gegeben wor-
den, jetzund den mehreren Theil bei ihren Kirchen und Schulen im
Gebrauch. Gleichermassen wollten sie die Apologie, so durch
ihre Vorfahren .. zu Augsburg fiberreicht .., wie dieselbe her-
nachmals zu Wittenberg gedruckt und auf gedachtem Colloguio
zu Worms a. 40 neben obberiihrter verbesserter Confession fiber-
geben, ausdriicklieh repetirt haben. Wollte aber der Gegentheil
etliche Worter oder Artikel in der ersten Edition der A. C. und
Apologie (sonderlich da von den heiligen Sacramenten und
Messe auch von der Rém. Kirche gemeldet wird) zn seinem Vor-
theil und dahin deuten oder ziehen, als wiren sie Protestanten
mit der Papisten abgottischen Lehre und Ceremonien und son-
derlich der Transsubstantiation einig,“ so erklarten sie, ,,dass sie
lediglich bei der heiligen Schrift und A. C. von dem Verdienst
Christi und Einsetzung der Sacramente verharrten.“

Versuchen wir es, uns ein Urtheil iiber diese Prifation zu
bilden! Sie giebt sich auf den ersten Blick als ein Compromiss
“gu erkennen, der zwischen den verschiedenen Richtungen
versucht wurde. Es war nemlich, sobald man an die Frage
kam, welche Ausgabe der Augustana unterschrieben werden
solle, eine Differenz unter den Fiirsten zu Tag getreten. Vor
allem der Kurfiirst von der Pfalz hatte gewollt, dass die Ausgabe
von 1540 zur Unterschrift gewahlt werde, der Herzog Johann
Friedrich von Sachsen aber hatte an der Ausgabe von 1530 fest-
gehalten. Beide Fiirsten hatten ein gleich grosses Interesse, an
der von ihnen vorgeschlagenen Ausgabe festzuhalten und gleich
starke Grilnde daftir. Der Kurfirst von der Pfalz hatte zudem die
Bedenken, welche er zuvor nur gegen das deutsche Exemplar von
1530 ausgesprochen hatte, jetzt auch auf das lateinische Exem-
plar tibergetragen. Er firchtete, dass der zehnte Artikel die



320 Die Bemthungen der Fnrsteq um Erzielung des kirchl. Friedens.

Brodverwandlung zu bekriftigen scheine; dass- aus den letzten
Worten/im Artikel von beiden Gestalten, da gesagt wiirde, dass
die papistische Procession und Herumtragen deswegen unterlas-
sen wiirde, guia divisio sacramenti non congruat cum institutione
Christi, gefolgert werden konnte , dass man dann wohl beide Ge-
stalten des Sacraments zugleich in Procession herumtragen
diirfte und konnte ; er nahm Anstoss an dem Satz: ,unsere Kir-
chen werden filschlich beschuldigt, dass sie die Messe abschaf-
fen: denn die Messe wird bei uns behalten  da in der ganzen
Pfalz die Messen abgeschafft und weder Lichter, noch Messge-
wand, noch andere papistische Ceremonien mehr zu héren, noch
zu sehen seien!). '

Ob das die einzigen Grtinde waren, aus denen der Kurfiirst
gegen Unterschrift der Augustana von 1530 und fiir Unterschrift
der von 1540 war? Schwerlich. Dass man calvinischer Seits
die Ausgabe von 1540 vorzog, weil man sie in der Abendmahls-
lehre in calvinischem Sinn deuten zu konnen glaubte, ist be-
kannt?).

Stand der Kurfiirst damals vielleicht auch noch nicht in diree-
tem Verkehr mit den Schweizern, welche so viele Stiicke auf
die verinderte Confession hielten, so stand er doch in Beziehung
zu den Strassburgern, welche doch die gleichen Interessen mit
den Schweizern hatten und in diesem Sinn auf den Kurfrsten
wirkten?). Und wire dem auch nicht so gewesen, der Kurfiirst
musste in seinem eigenen Interesse, um sich fir seine Auffassung

1) Salig III, 673.

2) Hospmlan (h. sacr. IT, 281, a), der die Naumburger praefatio dahin
deutete, dass in ihr die Ausgabe von 1540 tanquam fidei symbolum bekraftigt
worden sei, sagt: hae editiones confessionis Augustanae mutatae et locupletatae
atque in hoc principum conventu celeberrimo confirmatae ita comparatae sunt, ut
Calvinistarum, quos ita falso vocant, sententiam et doclrinam apertissime confir-
ment. Nihil enim in iis deest nisi quod non expresse dicatur: corpus Christi
ore corporis non editur. Alias praemissas omnes, quibus ad hanc conclusionem
nobis opus est, disertissime habent, nobisque tantum addendum relinquunt con-
clusionem necessario ex illis sequentem. Das ftihrt er dann im Folgenden aus,

3) Ein Brief, welchen Joh. Sturm von Strassburg auch noch wihrend des

Naumburger Convents an den Kurfirsten schrieb (in Hosplman II, 287h)
zeugt von diesem Interesse.



Die Bemtthungen der Fitrsten um Erzielung des kirchl. Friedens. 321

vom Abendmahl-anf die-Augustana berufen zu ktnnen, der Aus-
gabe von 1540 das Wort reden. Gerade lutherische Theologen
hatten ihm vor Jahren schon entgegengehalten, dass die Augs-
burgische Confession, auf die er sich berufe, nicht die #chte sei
und dass diese nichts wisse von einer Abendmahlslehre, wie sie
Melanchthon vorgetragen?). Er war also mit seinem eigenen In-
teresse an diese Ausgabe von 1540 gebunden, und wir werden
nicht irre gehen, wenn wir annehmen, dass dieser Grund die an-
deren Griinde, welche er dafiir anfithrte, iberwog.

Der Herzog Jobhann Friedrich von Sachsen scheint auch so-
gleich die Parteinahme des Kurfilrsten fir diese Ausgabe in die-
sem Sinn gedeutet zu haben, und gerade dadurch bestimmt wor-
den zu sein, an der confessio invariata festzuhalten. Man wird
nemlich annehmen diirfen, dass der Herzog sich die Meinung an-
geeignet hatte, welche Chytraeus in einem Bedenken an den
Herzog Ulrich von Meklenburg, der ihn mit nach Naumburg ge-
nommen, ausgesprochen hatte?). Des Chytrius Meinung?3) ging
aber dahin: man solle die allererste Edition unterschreiben, denn
wiren auch etliche Artikel in den neueren Editionen in den Haupt-
lehren und der Sache selbst nicht viel geindert, sondern nur
deutlicher und weitldufiger erklirt . . ,,80 wiren doch auch etliche
Worte und Sentenzen darin gefihrlich ausgelassen oder ge&ndert
und also beidenh#ndisch gestellt, dass die von Luther ernstlich

1) Kluckhobn 1. c. p. 50. Gallus von Regensburg scheint dem Kurfursten
zuerst diese Entgegenhaltung gemacht zu haben. Der Kurfirst antwortete
ihm damals (dd. 7. Januar 1559) freilich: ,,dass Thr eine neue und eine alte
A. Confession meinen wolltet: das dinkt uns gleichwohl ein Ueberfluss
(Kluckhohn p. 12). Er legte also allerdings damals noch keinen Werth auf
‘diesen Unterschied, aber Kluckhohn erkennt selbst an, dass ihn die Sache
lebhafter beschéiftigen musste, nachdem eine neue Unterzeichnung der Con-
fession in Vorsciflag gebracht war.

2) Planck (111, 226) theilt auch mit, dass die beiden Theologen, welche
der Herzog mit nach Naumburg gebracht hatte, Mérlin und Stdssel, ihren
Herrn gewarnt hitten, dass er sich auf alle Fille wegen der Aenderungen,
welche Melanchthon mit der Confession vorgenommen habe, sorgfiltig ver-
wahren moge. Gewiss stimmten diese Theologen mit Chytrius iiberein. Auch
die anderen auf diesem Convent anwesenden Theologen, Paul von Eitzen und
Sagittarius haben gewiss den Herzog in gleichem Sinn berathen.

3) Bei Salig 111, 670 sq.

21



322 Die Bemfihungen der Fiirsten um Erzielung des kirchl. Friedens.

verdammten und von unsererer Kirche abgesonderten Sekten die
A. C. zu ihrem Schanddeckel brauchen konnten.“ Als Beispiel
fihrt er den X. Artikel der conf. invarinta an, in welcher die
secus docentes improbirt scien. ,Das wiren die Zwinglianer
und alle die den Leib Christi nur.im Himmel einschldssen und
laugneten, dass Christus wahrhaftig und wesentlich zugleich an
vielen Orten gegenwirtig sei, wo das heilige Abendmahl gehal-
ten wird, und dass der Leib Christi nicht nur geistlicher Weise,
durch den Glauhen, sondern auch mit dem leiblichen Munde, von
Wirdigen und Unwiirdigen, genossen werde . . .“ In der Apologie
aber, fahrt er fort, wire dieser Artikel also erklirt,” dass im
Abendmahl Christi Leib und Blut wahrhaftig und wesentlich zu-
gegen, denn sonst hitte es Paulus nicht eine xowwria genannt.
Diess aber wire hernach in allen nachher gedruckten Apologien
ganz und gar ausgelassen und werde dafiir in anderen Schriften
der Sacramentirer Deutung gebraucht: das Brod ist dieses, da-
mit Gemeinschaft des Leibes Christi . . uns mitgetheilt wird, wo-
raus dann folge, dass Christi Leib und Blut mit Brod und Wein
nicht anders mitgetheilt wlirde, als dass mit dem gepredigten Wort
des Evangelii uns alle erworbenen Gutthaten angeboten werden,
welche Deutung aber Lutherus kurz rund verworfen hat.“ Chy-
traus fihrt weiter an: in dem letzten Druck der dcutschen Apo-
logie wiren die Worte ,wesentlich gegenwirtig“ ganz ausge-
16scht und dafir vere exhibeantur hingesetzt, welches die Sacra-
mentirer allein von der Kraft und Wirkung und nicht vom Wesen
und Substanz des wahren Leibes Christi verstinden; in der la-
teinischen Confession von 1542 aber seien die Worte vere adsunt
und improbant secus docentes ganz ausgelassen, und hingegen
cum pane et vino exhibeantur hineingertickt.” —

Eignete sich also, wie wir annehmen dtirfen, der Herzog Jo-
hann Friedrich diese Meinung des Chytrius an, so sehen wir, der
Herzog hatte so viele Grilnde fiur die Confessio invariata, als
der Kurfurst von der Pfalz fir die variata. Wie konnten diese
Gegensitze ausgeglichen werden?

Man suchte, um ein Compromiss zu erzielen, den Herzog Jo-
hann Friedrich dadurch zu befriedigen, dass man die Augustana
von 1530 und 31 unterschrieb, und dass man in der prae/atio ein



Die Bemtihungen der Fiirsten um Erzielung des kirchl. Friedens. 323

Bekenntniss vom Abendmahl ablegte, des Inhalts, dass im Abend-
mahl der Herr Jesus wahrhaftig, lebendig, wesentlich, gegen-
wirtig sei, zugleich auch ausdriicklich diejenigen verwarf,welche
im Abendmahl ein Zusserlich Zeichen sahen, also die Zwing-
lianer.

' Den Kurfiirsten von der Pfalz aber suchte man dadurch zu
befriedigen, dass man neben der Ausgabe von 1530 auch die
von 1540 anerkannte, und dass man ausdriicklich erklirte, es
sollten die Worte des Artikels in der ersten Edition, an welche
sich der Kurfirst stiess, nicht in papistischem Sinn verstanden
sein!).

1) Der Nanmburger Prifation hat Heppe (die confessionelle Entwicke-
lung p. 166) die Deutung gegeben, dass die A.C. von 1530 im Sinne der Augustana
von 1540 und 1542 aufzufassen und festzustellen sei, und auch Preger (II,97)
fasst sie 80, dass ausdriicklich die verinderte A. C. vom Jahre 1540 als Inter-
pretation der dlteren Ausgabe anerkannt sei. Dieser Auffassung missen wir
entschieden entgegen treten. Sie ist durch den Wortlaut der Prafation durch-
aus nicht gerechtfertigt. Darin ist tiber die confessio variata nichts ausgesagt,
als dass man durch Unterschreibung der invariata, als von der, welche
bei den meisten Kirchen und Schulen im Gebrauch und in etlichen Artikeln
ausfihrlicher gestellt sei, nicht abweichen wolle. Damit war allerdings die
Moglichkeit gegeben, dass der Eine oder der Andere die confessio tnvariata
nach der variata auslegte, aber die Absicht der Verfasser ging nicht dahin,
der variata diese Stelle zuzuerkennen. Am wenigsten aber dachten sie daran,
von einer solchen Stellung der variata die Anwendung zu machen, welche
Heppe ibr geben will, die nemlich, dass darnach die Melanchthonische
Fassung der Abendmahlslehre gegentiber der Luthers anerkannt wire. Denn
in diesem Fall wiren die Farsten geradezu der Auffassung vom Abendmahl
zugefallen, welche, wie sich bald zeigte, der Kurfirst von der Pfalz hatte.

- Das widerspricht aber allen ihren Aeusserungen, wie auch ihrem nachmaligen
Verhalten, als es zu Tag kam, dass der Kurfiirst die Prafation anders ver-
stehe, Sie deuteten nicht nur immer die Prifation sammt der angehéngten
Erklirung tber das Abendmahl im lutherischen Sinne, sondern sie waren
auch der Meinung, dass sie der Kurfiirst von der Pfalz so deute. Man ver-
kennt auch die ganze Intention der Priifation, wenn man ihr diese Deutung
gibt. Diese ging gerade dahin, sich in den Streit der Theologen tiber die ein-
zelnen Lehren gar nicht einzulassen, diesen vielmehr ganz zu ignoriren und
den Theologen zu iiberlassen. Wir Fiirsten, sagten sie, sind uns bewusst,
dass wir der Augustana treu geblieben sind, wir erkldren uns also aufs Neue
zu derselben. Nun fanden sich aber erhebliche Unterschiede in den verschie-
denen Ausgaben vom Jahr 1530 vor. Die einfache Unterschrift der Augustana

21*



324 Dic Bemthungen der Farsten um Erzielung des kirchl Friedens.

Er ging auf den Compromiss ein, nicht aber der Herzog Jo-
hann Friedrich von Sachsen. dem sich der Herzog Tlrich von
Meklenburg anschloss. Diese beiden Firsten erklarten sich also
gegen die praefatio, wihrend die tiberwiegende Mehrzahl der
Firsten sich mit ihr einverstanden erklirte. — War es diesen
Ftrsten zu verdenken?

Sie batten offenbar bei diesem Compromiss den Ktirzeren ge-
zogen. Wenn die Prifation auch mit Cnrecht, wie bald geschah,
8o ausgelegt wurde, dass die iltere Ausgabe nach der neueren

von 1530 war nicht wobl thunlich, da sich in Balde das Bedenken geltend ge-
macht hatte, dass der X. Artikel zn Gunsten der Papisten ausgelegt werden
konnte, die von 1540 oder 42, in welcher diesem Bedenken abgeholfen war
und welche auch sonst noch einige allgemein anerkannte Verbesserungen ent-
hielt, wollte man aber doch auch nicht zur Unterschrift wihlen, da das wie
eine: Verlangnung der von 1530 ausgesehen hatte. Darum unterzeichnete man
die invariata mit der Erklarung, dass man den X. Artikel nicht in papistischem
8inn verstebe. Man wollte sich aber auch der conf. variata nicht begeben,
theils weil sie so vielfach im Gebrauch war, theils weil sie anerkannte Verbes-
serungen enthielt. Darnm in- der bekannten Weise die Beziehung auch auf
sie Dass die cine gegen die andere gebraucht werden konne, daran dachte
freilich wahrscheinlich der Kurfurst von der Pfalz, die Gbrigen Firsten aber
dachten nicht daran. Znr Ergénzung sollte die rariata dienen, nicht aber zur
Correctur einer in der invariata enthaltenen Lehre, am wenigsten der vom
Abendmabl. Freilich-lag ftir diejenigen, welche in der Abendmahlslehre nicht
gut lutherisch waren, die Versuchung nahe, von der einmal zugelassenen ra-
riata einen Gebranch zu machen, welcher von der strengen Abendmahlslehre
entband, und eben darin liegt das Verfehlte der ganzen Uebereinkunft,
dass man daran nicht dachte, und es mit dieser Weise der Eipigung ver-
suchte, aher man hat von Seite der Ftirsten eben nicht daran ‘gedacht, oder
man hat im schlimmsten Fall dem Pfalzgrafen das stillschweigend con-
cedirt.

Die Reformirten haben freilich die Prafation von Aufang an so gedeutet,
wie Heppe, aber dass sie von lutherischer Seite je so gedeutet worden wire,
ist mir nicht bekannt. Auch Salig (III, 708) deutete sie nicht so, sondern
gibt folgende Deutung: ,,Nehmt beide Confessionen zusammen und erklért
und deutet sie nun eine aus der andern, so wird cine rechte lutherische Con-
fession herauskommen. Die umge#nderte schliesst den Verstand der calvini-
schen Deutung aus und die geénderte ist dem Verstand der papistischen Deu-
tung zuwider. Schet, was wollt Ihr mehr? Behaltet Ihr sie nun beide, so
bleibt die reine wahre lutherische Deutung auf dem Thron, und das Zanken
hat also ein Ende.*



Die Bemithungen der Fiirsten um Erzielung des kirchl. Friedens. 323

zu interpretiren: sei'), so -war wenigstens dem nicht gewehrt,
dass man im Anschluss an die confessio variata der Abendmahls-
lehre die Deutung gab, welche ihr von calvinistischer Seite her
gegeben wurde?), und so konnte freilich der Kurfiirst von der
Pfalz sich zur Unterschrift bereit erkléren, aber aus eben diesem
Grunde konnte der es nicht thun, welchem es um Geltend-
machung der Lehre Luthers zu thun war. Der Herzog hitte sei-
nen bisherigen Standpunkt génzlich aufgeben mtissen, wenn er
unterschrieben hitte. - X

Es ist ihm aus seinem Verhalten kein Vorwurf zu machen,
auch nicht der des Schwankens und der Unbestindigkeit. Er
konnte sich noch, ohne seiner Ueberzeugung untreu zu werden,
zu erneuerter Unterschrift der Augustana bereit erkliren: denn
damals, als man ihn dazu aufforderte, war nur von der Augustana
von 1530 die Rede, und war diese mit Redlichkeit unterschrie-
ben, so war damit die Lehre Luthers gewahrt. Ob unter dieser
Voraussetzung eine Einigung unter den Ftirsten zu Stande kom-
men konnte, war freilich eine andere Frage, welche aber micht
er, sondern welche die Firsten sich vorzulegen hatten, von wel-
chen der Vorschlag ausging. Und diese Frage hitten die Leiter

1) Das war auch die Meinung des kurpfilzischen Kanzlers Erasmus von
Venningen, der am 25. Mérz 1561 schreibt: ,,was die Verrichtung des Naum-
burgischen Tags belangt, gedenk ich ihr nunmehr, dessen Bericht meiner
Einfalt in kurze Summarien also geschaffen, dass, wie lang man solche Hand-
lung gut lassen, so ist gar nichts ausgericht; will man’s aber verkehren und
verdrehen, ut moris, mag wohl kiinftig nichts Guts daraus werden. Denn die
Zwinglianer und Coturniter unterstanden, die gottlichen und ewig seligmachen-
den Worte Jesu Christi zu verkehren, und in ihren Vortheil zu deuten, soll-
ten sie dann mit unterston, auch die Naumburgische Tractation zu ihreip Vor-
theil zu richten, wie deren Gesellen eines Theils die Feder fuhren helfen, sich
nit unbillig bertihmt, die Sachen sttinden wohl, und seien nit 50 wohl zu Heidel-
berg gestanden . .¢ (Struve l. c. p. 138.)

2) Wolff: ,,ohne einig Widersprechen ist gewiss, dass der A. C. wahrer
Verstand unter deren Zugethanen nnd Yerwandten weiter nicht in dem ersten,
sondern in den darauf erfolgten Bekenntnisshandlungen, Recessen und Ab-
schieden zu suchen sei. Item: es sei statuirt und geordnet worden, dass man
vermdg und Inhalt der repetirten Confession, und nicht ganz nach dem papi-
stischen Artikel halten und lehren soll. (Historie des Sacramentstreites
p. 634.)



326 Die Bemtihungen der Firsten um Erzielung des kirchl. Friedens.

dicses Planes allerdings zum wenigsten schon vor Berufang des
Naumburger Convents, von der Zeit an, sich vorlegen sollen, als
der Kurfiirst von der Pfalz mit seinen Bedenken gegen die con
fessio invariata herausriickte: denn liess er diese Bedenken nieht
fallen, so musste der Zwiespalt zwischen ihm und den luthe-
risch Gesinnten heraustreten. Der Herzog wollte das abwarten.
Nachdem aber die Fiirsten, die es freilich fir eine Unmdglieh-
keit halten mussten, den Kurfiirsten fir einfache Annahme der
confessio invariata zu bestimmen, jenen Compromiss versucht hat-
ten, der in Wahrheit keiner war, konnte der Herzog sich sagen,
dass er das Seinige gethan habe, und jetzt lag es ihm nahe ge-
nug. ganz zu dem alten Standpunkt zurfickzukehren, den er dann
in der Protestation vom 2. Febr., die er einreichte, aussprach?).

In ihr spricht er sein Bedauern dartiber aus, dass die Ffirsten
auf die Bedenken, welche e von Anfang an gegen die vorlie-
gende Fassung der praefatio erhoben, nicht geachtet hitten,
und giebt die Griinde an, warum er die praefatio nicht unter-
schreiben konne. Als ersten Grund nennt er den, dass darin die
falsche Behauptung aufgestellt sei, dass bis dahin von keiner
Seite eine Abweichung von der Augustana stattgefunden habe,
»da aus ergangenen Geschichten kurz verschiedener Jahre das
Widerspiel dermassen offenbar und am Tage, dass solches nicht
kann verneint werden. Zudem dass auch nicht wenige noch ge-
ringe Irrthtimer in Zeit des Znterim sich befunden und einge-
drungen.*

Witirde er nun die praefatio unterschreiben, so wiirde er wider
das offene und klare Verbot, Gottes, welches meldet, dass nicht
falsch Gezeugniss gegeben werden solle, erschrecklich stindigen,
,wiirde er damit auch seine eigenen confutationes, die hievon auf
stattlich gehabten Rath vieler fiirtrefflichen Theologen wider -
golche Irrthimer ausgegangen, ganzlich verwerfen.“ Erbemerkt
aber weiter, es sei ihm nicht méglich, ein Dokument zugleich
mit denen zu unterschreiben, ,,von denen ménniglich kund und
wissend sei, dass es dieselben mehr mit der Zwinglianer Mei-
nung, denn mit dem zehnten Artikel der Confession und Apologie

1) Honn p. 35 sq.



Die Bemithungen der Firsten um Erzielung des kirchl. Friedens. 327

und der Assertion der Schmalkaldischen Artikel halten, denn
offenbar und am Tag, dass dieselben in wenig vergangenen
Wochen etliche treue Diener und bestindige Lehrer, die sich
allein in Predigen vom Nachtmahl nach der Confession gehalten,
abgesetzt haben.” Er findet, dass in der praefatio ,die Irrthtimer
nicht allein nicht abgeschafft, sondern durch eine glimpfliche
friedliche Vergleichung und stillschweigende Verhehlung mit ge-
fairbtem Schein fast beigelegt, dergestalt, dass die bestindige
Lehre nicht allein mit den Corruptelen und Irrthiimern zugleich
vermischt und miteinander verglichen, sondern vielmehr den See-
tarien und Abgewichenen die Confession zu einem Schutz und
Unterflucht iibergeben und eingerdumt werden will.“ °

Er riigt, dass in der praefatio der A. C. selbst eigene Ordnung
nicht gehalten sei ,weil allewege in derselben Confession die
Gegenlehre verworfen und verdammt, und dasselbe nicht insge-
mein sondern ausdriicklich mit Namen der Sekten und in specie,
derhalber so sollten auch dergestalt in bertihrter praefatio die Irr-
thiimer neben der reinen Lehre angezeigt, dargethan, abgeson-
dert und verworfen worden sein. Da nun dermassen ohne Er-
lduterung und Verwerfung der Irrthiimer sollte unterschrieben
werden, so wiirde damit der A.C. ihr wahrhaftiger und in Gottes
Wort gefasster und wohlgegriindeter Verstand ungewiss gemacht:
‘denn leichtlich zu erachten, dass ein Jeglicher die Artikel nach

» seinem Irrthum deuten, ziehen, #&ndern und zu seinem Vortheil
verkehren, wie alleweil Calvinus, Hardebergius und andere
thun.* :

Endlich beklagte sich der Herzog auch dariiber, dass man in
der praefatio der Schmalkaldischen Artikel nicht mit einem
Wortlein gedacht und erwihnt, auch nicht gcduldet werden
wolle, dass derselben darin solle gedacht werden. -

Den Tag nach Uebergabe der Protestation verliess der Her-
zog Naumburg, noch bevor die Gegenvorstellung, welche man
sogleich dem Herzog zu machen beschloss, in seine Hinde kom-
men konnte'). Man versuchte noch durch eine Gesandtschaft,

1) Die Gegenvorstellung bei Hénn, p. 46. Es ist ungewiss, ob dieselbe

Gberhaupt in die Hande des Herzogs kam, oder ob sie, weil er schon abge-
reist war, zu den Akten gelegt wurde.



328 Die Bemfihungen der Farsten um Erzielung der kirchl Friedens.

welche man ihm nach Weimar nachschickte, ihn umzustimmen*),
diese richtete aber nichts aus. -

Nachdem die Gesandten mehrere Tage in Weimarzugebracht,
liess ihnen der Herzog (am 11. Febr.) eine Antwort an die Stinde
zugehen?), des Inhalts: die in die praefatio eingertickte Erkla-
rung tiber das Abendmahl kénne ihn nicht befriedigen, ,denn
die Schweizerischen Theologen neben Calvin und Hardenberg
bekenneten ja auch, dass Christus im Abendmahl nicht abwesend,
sondern gegenwirtig wire, und dass Christi Leib und Blut durch
den Glauben genossen werde, welches aber mit der A. C., Schmal-
kaldischen Artikeln und den Schriften Lutheri selig nicht tiber-
einstimmte, sintemal dieselbigen vom Abendmahl also lehrten,
dass die Niessung des Leibes und Blutes Christi nicht allein
geistlich mit dem Glauben, sondern auch Zusserlich leiblich mit
dem Mund geschehe und zugleich von Wiirdigen und Unwiirdigen
nach der Lehre Christi und Pauli empfangen werde.“ Sonach
wiirde durch Unterschreibung der Zwinglianismus mehr gestirkt
als verworfen. Der Herzog erklirte es ferner fir bedenklich,
dass die Schmalkaldischen Artikel als eine Richtschnur nicht
wollten zugelassen werden, stellte aber schliesslich doch den Bei-
tritt unter gewissen Bedingungen in Aussicht, unter denen nem-
lich: wenn man sich zu einer Synode oder einem Convent ent-
schliesse, auf welchem die eingerissenen Streitigkeiten beigelegt
wiirden,und wenn man entweder den Entwurf der praefatio, dener
beilegte, genehmige ?) oder wenn im Artikel vom Abendmahl be-

1) Die den Gesandten mitgegebene Instruction (dd. 6. Febr.) bei Honn
p. 63. Den Gesandten wird darin aufgetragen, dem Herzog mitzutheilen, dass
man in der letzten Sitzung, um dem Herzog zu gentigen, eine ausfithrlichere
Erklirung tiber das Abendmahl eingeschaltet habe; ihn aufmerksam zu
machen, welch grosses Aergerniss der christlichen Religion daraus erwachsen
und welches Frohlocken es dem Gegentheil machen wiirde, wenn er von der
Subscription sich zuriickzdge; endlich aber, wenn der Herzog bei der Verwei-
gerung der Unterschrift verharre, ihn wenigstens zu vermogen, dass er seinen
Theologen die 6ffentlichen Angriffe auf den Convent wehre, da sie, die Stinde,
sonst gendthigt wiren, um ihre Unschuld an den Tag zu geben, alles, was sich
vor dem Convent zugetragen, zu versffentlichen.

2) Das Schreiben findet sich in den im Nurnberger Archiv befindlichen
Ansbacher Reformationsakten (Bd. XXVII), wo ich es nachgelesen habe. -

8) Nach Planck III, 264. n. 08 sind die wesentlichen Unterschiede die-



Die Bemihungen der Firsten um Erzielung des kirchl. Friedens. 329

kannt wiirde, ,,dass der wahre Leib und Blut des Herrn gereicht
und empfangen werde von frommen und bdsen Christen, und dass
man es demnach auch nicht mit denen hielte, so allein eine geist-
liche Niessung des Leibes und Blutes Christi zulassen wollten.*

Man ersieht aus dieser Antwort des Herzogs, und namentlich
aus der von ihm beigelegten praefatio, wie es defn Herzog zu
klarem Bewusstsein gekommen ist, dass es sich vor allem um
Wahrung der Abendmahlslehre Luthers, welche in der Naum-
burger Prifation gefihrdet war, handle. Die in Naumburg ver-
sammelten Firsten und Stinde hitten aber eben darum nicht
daran denken konnen, auf die Vorschlige des Herzogs einzu-
gehen, denn nimmermehr wire der Kurfiirst von der Pfalz zur
Annahme dieses Vorschlags zu bewegen gewesen. Allein man
hatte in Naumburg auch gar nicht die Ankunft der nach Weimar
geschickten Gesandten abgewartet, sondern schon am 8. Febr.
sich schlissig gemacht, die Augustana und praefatio zu unter-
schreiben. In die letztere wurde dann noch die dem Herzog Jo-
hann Friedrich schon angekiindigte Erklarung tiber das Abend-
mahl eingesetzt, die dahin lautete: ,,dass in dem Abendmahl aus-
getheilt und empfangen werde der wahre Leib und Blut des
Herrn Jesu Christi, und dass der Herr Christus in der Ordnung
solches seines Abendmahls wahrhaftig, lebendig, wesentlich und
gegenwirtig sei, auch mit Brod und Wein, also von ihm geord-
net, uns Christen seinen Leib und Blut zu essen und zu trinken
gebe,und 8o wol nichts Sacrament sein konne ausserhalb der Nies-
sung des Nachtmahls, wie es von dem Herrn Christus selbst einge-
setzt. Also lehrten auch diejenigen unrecht, welche sagten, dass
der Herr Christus nicht wesentlich in der Niessung des Nachtmals,
sondern dass es allein ein #usserliches Zeichen sei, dabei die
Christen ihr Bekenntniss thun und zu kennen sind.*

Man beschloss dann endlich noch, diejenigen Stinde, welche
entweder in Naumburg gar nicht anwesend gewesen, oder die
Stadt vor dem Schluss des Convents verlassen hatten, zum Bei-

ser praefatio von der Naumburger die, dass darin die Schmalkalder Artikel
ausdricklich erwidhnt waren und bei ]:’.'rwihnung der Ausgabe von 1540 die
Clausel mit beigefiigt war ,,wie wir denn solche einer gleichhelligen Meinung
mit der ersten Ausgabe halten und verstehen.‘



330 Di2 Bamihangen d2r Farstn 1n E-zi2lung des kirchl. Friedens.

tritt einzuladen, anch den Predigern anfzugeben, demgemass zu
lehren." Unterschrieben war 'dieses Dokument von dem Kurfir-
sten von Sachsen, der Pfalz und von Brandenburg, von dem Her-
zog Christoph von Wirtemberg, von Philipp von Hessen, Carl
von Baden, dem Pfalzgrafen Georg, dem Markgrafen Johann von
Brandenburg, drei Herzogen von Pommern, den Flirsten von An-
halt, den Grafen von Henneberg; theils eigenhindig, theils durch
Stellvertreter.

Wir sehen: gross ist allerdings die Anzahl der Fiirsten und
Stindz, welche mit ihrer Unterschrift beitraten, obgleich doch
zu viel gesagt ist mit der Behauptung, dass fast alle evangeli-
schen Stande sich aufs neue in der gemeinsamen Anerkennung
der A. C. geeinigt hitten'), denn wenn auch nur die zwei
Fiirsten Johann Friedrich von Sachsen und Herzog Ulrich von
Meklenburg gegen die Vorrede protestirten, so haben doch
lange nicht einmal die Fiirsten und Stinde, welche auf dem Naum-
burger Convent zugegcn oder vertreten waren, unterschrieben?).
Aber gross ist die Anzahl der beigetretenen Fiirsten allerdings.
Was war nun das Resultat, das man erzielt hatte? Dagegen
haben wir uns schon ausgesprochen, dass man das Resultat des
Naumburger Convents mit Heppe dahin deuten konne, dass man
auf demselben die rechtliche Geltung der variata als authentische
Auslegung des Bekenntnisses von 1530, so wie die schriften-
massige Wahrheit der Melanchthonischen Abendmahlslehre vor
dem Kaiser bezeugt habe3). Die Einigung dieser Fiirsten und
Stinde bestand nur darin, dass man beschloss, die Differenzen
in der Lehre, welche unter den Theologen vorhanden waren, zu
ignoriren, und das war, wie wohl zu bemerken ist, ein Beschluss,
welchen die Fiirsten und Stiinde fassten, nicht aber ein Beschluss,
den die Theologen fassten: denn von den wenigen Theologen,
deren sich die Fiirsten als Beirath bedienten, kann man nicht
sagen, dass sie die Stimme der Theologen vertraten. Konnte

1) Heppe I, 406.

2) Preger (I, 100) verzeichnet die Firsten und furstlichen Gesandten,
welche nicht unterschrieben.

3) Heppe II, 406.



Die Bemihungen der Firsten um Erzielung des kirchl. Friedens. 331

ein solcher Beschluss rechtliche Geltung haben? Konnte man
ihm auch nur in ferner Analogie die Bedeutung beimessen. welche
man dem Augsburger Reichstag von 1530 beizulegen hat? Der
Kaiser hitte sich vielleicht dazu verstanden, aber es ware ein
arger Missbrauch der Landesfiirstlichen Gewalt gewesen, wenn
die Fiirsten und Stande ‘ihren Beschluss der Kirche hitten auf-
dringen wollen.

Wollte man aber auch den Fiirsten und Stinden diese Gewalt
vindiciren, immerhin war es ein Beschluss, dessen rechtliche
Geltung die Fiirsten und Stinde alsbald selbst wieder zuriickge-
zogen haben. :

Das beweist die Geschichte, welche sich erreignete. Bevor
wir zu dieser fibergehen, berichten wir erst iiber die Aufnahme,
welche der Naumburger Abschied bei den Stinden erfubr, die
nachtriglich zum Beitritt aufgefordert wurden.

Wir haben schon bemerkt, dass die in Naumburg versammel-
ten Fiirsten sich verabredet hatten, von den dort nicht vertrete-
nen Stinden die Unterschrift auszuwirken, damit waren sie aber
nicht glticklich.

Von den oberlandischen Stinden, welche einzuladen der
Herzog Christoph und der Pfalzgraf Wolfgang tibernommen
hatte, lehnten fast alle ab, oder unterschrieben nur mit der Er-
klirung, dass sie die Ahendmahlslehre im lutherischen Sinn auf-
fassten!). Noch ungiinstiger war das Resultat in Niederdeutsch-
land, als dem Land, in welchem die Abendmahlsstreitigkeiten
schon seit geraumer Zeit im Gange waren. Die Pommerschen
Theologen, welche von Chytrius auf Befehl des Herzogs Johann
Albrecht von Meklenburg befragt worden waren, liessen sich
durch die Unterschrift ihrer Herzoge nicht abhalten, zu erkléren,
dass sie mit der Prifation nicht einverstanden sein kénnten, denn
diese sci so abgefasst, dass auch die Sacramentirer ihren Sinn
hineinlegen konnten?). Die Magistrate von Liibeck, Hamburg
und Liineburg warteten gar nicht bis sie gefragt wurdep, son-
dern erklirten auf einem Convent in Moélln, sie konnten die

1) Planck III, 285,
2) Heppe I, 416.



332 Die Bemithungen der Fursten um Erzielung des kirchl. Friedens.

Prafation nicht, gutheissen, weil zuvor von Seite der Kirchen,
welche sich einer Abweichung von der A. C. schuldig gemacht
hitten, die Erklirung abgegeben werden misste, dass sie mit
den anderen einig seien im Verstand der Augustana nach den
Schmalkaldischen Artikeln und dem Catechismus Luthers; und
weil die Naumburger Préfation wolle, dass die streitigen Artikel
nach dem Frankfurter Recess ausgelegt wiirden, gegen den sie
sich frither schon erkldrt hitten'). Auf diese vorldufige Erkla-
rung folgte eine andere der Theologen aller niedersidchsischen
Stinde und Stidte. Sie ging von Liineburg aus, wo sie sich im
Juli 1561 versammelten. Wir nennen von den da versammelten
Theologen nur den Paul Eitzen und Joachim Westphal von Ham-
burg, den Tilemann Heshusius von Magdeburg, den Morlin und
Chemnitz?). Man erklirte sich da rundweg gegen den Naum-
burger Abschied, und dahin, die A. C. miisse in dem Verstand ge-
nommen werden, wie sie in der Apologie, den Schmalkalder Ar-
tikeln, dem Catechismus und anderen Schriften Luthers aus
Gottes Wort erkliart worden sei, ,,damit sie kein cothurn und
Deckmantel allerlei irriger falschen Lehre wiirde. Man ver-
langte ferner, dass man sich gegen die vornehmsten Irrthiimer
und Sekten erklire, und nannte als solche die Osiandristen,
Majoristen , Sacramentirer, Adiaphoristen und Synergisten.
Und diese Erklarung wurde auf einem zweiten Convent in Liine-
burg auch von den weltlichen Stinden unterschrieben, und mit
einer Vorrede von Morlin in Druck gegeben?®).

So klein war also die Anzahl derer nicht, welche sich gegen
die Naumburger Beschltisse erklirten, und sehr in das Gewicht

1) Planck III, 287.

2) Salig III, 766.

3) Die Fursten liessen dann freilich zugleich ein Mandat ausgehen, in
welchem sie mit Anschluss an den Naumburger Abschied den Predigern das
uuzeitige und ungebtihrliche Schelten auf der Kanzel und die Verdammung
ganzer Universititen oder sonderbarer Personen untersagten, aber in der
Lehre erklirten sie sich doch mit ihren Theologen einverstanden, und ihr Ver-
bot des Streitens fithrte nur zu weiteren Streitigkeiten mit den Theologen des
niedersichsischen Kreises, welche den Firsten gegeniiber ihr Recht des Zeug--
nisses wider falsche Lehre sich zu wahren suchten. Diese gehoren nicht hier-
her. Salig III, 767.



Die Bemithungen der Firsten um Erzielung des kirchl. Friedens. 333

fallt der Widerspruch, welcher von Seiten der Theologen gegen
dieselben erhoben wurden. —

Wenden wir uns nun aber zu den Fiirsten, welche fiir die
Naumburger Beschlilsse thitig waren, und zu der weiteren Ge-
schichte der Naumburger Prifation.

Der Protest des Herzogs war doch wie ein Pfahl im Fleisch
der in Naumburg verbiindeten Stinde. Obwohl man in Naum-
burg die Prifation unterschrieben hatte, bevor noch die Gesand-
ten von Weimar eingetroffen waren, so glaubte der Kurfirst von
Sachsen doch die Antwort des Herzogs nicht auf sich beruhen
lassen zu diirfen, er schickte sie daher noch im Februar 1561 an
den Kurftirsten von Brandenburg, mit der Bitte, sich dartiber zu
dussern. Dieser gab dem Herzog wenigstens in dem einen Punkt
Recht, dass man sich itber das Abendmahl priiciser, und zwar
80, wie er, der Herzog es gethan, aussprechen solle; wie ja auch
in dem Frankfurter Recess schon die Bereitschaft zu ausftihrliche-
rer Erkldrung ttber die einzelnen Artikel ausgesprochen worden
sei!). Er war daher der Meinung, der Kurfirst solle den Herzog
von Wtirtemberg und den Pfalzgrafen Wolfgang, und durch diese
" die tibrigen Fiirsten zu gemeinsamer Erklirung dartiber auffor-
dern und diese Erklirung dem Herzog von Sachsen zustellen:
bis man sich aber iber eine gemeinsame Erklirung tiber das
Abendmahl geeinigt, solle man die Einladung der tbrigen
Stinde zur Unterzeichnung der Augustana aufschieben.

" So wenig also hielt dieser Fiirst das in Naumburg vollbrachte
Werk fiir abgethan, dass er noch in demselben Monat dasselbe
in Frage stellte und zu Fortsetzung der Verhandlungen rieth.
Um dieselbe. Zeit drohte aber ein anderer Fiirst, dessen Gesandte
in Naumburg unterschrieben hatten, von der Unterschrift zuriick-
zutreten, der Markgraf Johann von Brandenburg. Er war gleich
dem Herzog von Sachsen mit der in der Prifation ausgesproche-
nen Behauptung, dass man nie von der Augustana abgewichen
sei, unzufrieden, und forderte den Kurfilrsten von Sachsen auf, bei
den tibrigen Farsten die Streichung, dieser Stelle in der Prifa-
tion zu erzielen, da er im anderen Fall sich offentlich von der

1) Heppe I, 408 u. Anm, 2. e



334 Die Bemfihungen der Farsten um Erziclung des kirchl. Friedens.

Naumburger Uebereinkunft lossagen wirde. Der Kurfiirst sah sich
genothigt, dem Markgrafen zu willfahren, und schrieb zu diesem
Endzweck an den Herzog von Wirtemberg und den Pfalzgra-
fen Wolfgang. Der Letztere tiberzeugte sich bei den Verhand-
lungen, welche jetzt zwischen ihm und dem Kurriirsten gepflo-
gen wurden, dass die Forderung des Herzogs von Sachsen in
Betreff der Lehre vom Abendmahl eine gerechte sei, und wir
ersehen zugleich aus diesen Verhandlungen, dass der Markgraf
bis dahin von der Annahme ausgegangen war, die lutherische
Lehre vom Abendmahl sei in der Prifation vollkommen ge-
sichert!). Der Pfalzgraf forderte jetzt auch, dass man auf Beru-
fung eines Theologen-Convents bedacht sein solle, auf welchem
man sich in einer Erklirung itber das Abendmahl einige. Man
fragtc nun bei dem Kurfursten von der Pfalz an, ob er in die Aen-
derung der Préifation und in die Aufstellung einer Erklarung itber
das Abendmahl zu willigen bereit sei. Dieserlehnte das Ansinnen
mit Entschiedenheit ab. Aber bei den anderen Fiirsten, bei den
Kurfirsten von Sachsen und von Brandenburg, dem Herzog Chri-
stoph von Wirtemberg, dem Pfalzgraf Wolfgang, gewann erst
recht die Ueberzeugung Platz, dass, wenn man auch von einer -
Aenderung der Prifation absehen konne, man doch nicht umhin
konne, eine hestimmte Erklarung tiher das Abendmahl nach dem
Antrag des Herzogs von Sachsen abzugeben, und diese Fiirsten
vereinigten ihre Bemithungen, den Kuritirsten von der Pfalz und
den Landgrafen von Hessen daftir zu gewinnen?); denn nicht nur
der Erstere sondern auch der Andere zeigte sich abgeneigt.
Ndturlich, denn jetzt zeigte es sich, dass alle die obengenann-
ten Filrsten die Naumburger Prifation in Betreff der Lehre vom
Abendmah! im lutherischen Sinn verstanden wissen wollten, und
sobald dem Kurfiirsten von der Pfalz und dem Landgrafen von
Hessen das klar geworden war, schien fiir sie die Zeit des Zu-
sammengehens mit diesen Firsten vortiber. So stand es nemlich
auch bei dem Landgrafen Philipp. Dieser trug sich immer noch
mit dem Gedanken, dass auch die Reformirten mit aufgenommen
werden sollten, und legte die Naumburger Prifation so aus, dass
er meinte, auch die Reformirten konnten sich an dieselbe an-

B mi)_ngpe I, 411. Anm. 1. 2) Heppe I, 431.



Die Bemthungen der Farsten um Erzielung des kirchl. Friedens. 335

schliessen; , Dureh ein Gutachten seiner Theologen?) liess er sich
zwar zu der Erklirung bestimmen, er sei auch bereit, die von dem
Herzog von Sachsen geforderte Declaration zu unterschreiben,
Es war aber ein Glick, dass der Kurfirst von der Pfalz in der
Verweigerung der Unterschrift standhaft blieb: denn wenn er
etwa auch in dem Sinn und mit den Gedanken des Landgrafen
von Hessen unterschrieben hitte, so wire eine Einigung doch
nur auf Grund einer gegenseitigen T4uschung zu Stande gekom-
men, oder, wie man gleich gut sagen kann, die Firsten, welche
sich fiur die Naumburger Prifation interessirten, wiren in der
T#uschung verblieben, als wiren sie in dem Bekenntniss mit
dem Kurfiirsten von der Pfalz einig: denn noch bis in die letzte
Zeit hinein waren sie der Meinung, der Kurfirst habe das der
Prifation angehingte Bekenntniss vom Abendmahl im lutheri-
- schen Sinn aufgefasst. Erst der standhaften Weigerung dessel-
ben, die vorgelegte Declaration zu unterschreiben, verdankten
sie die Aufklirung.

Ueberblicken wir nun den Gang der Dinge, so ergibt sich
Folgendes:

Die Fursten des Naumburger Convents waren mit den Theo-
logen, welche Widerspruch gegen die Naumburger Prifation ein-
gelegt hatten, in der Sache selbst mehr und mehr itbereingekom-
men, sie waren einig mit ihnen in der Auslegung der Augustana
nach den Schmalkalder Artikeln und dem Catechismus Luthers,
und einig in der Abendmahlslehre. Dieser Lehre vom Abend-
mahl fielen sie nicht jetzt erst zu, sie waren ihr schon zu der Zeit,
als sie die Naumburger Prifation unterschrieben, zugethan, da-
mals aber hatten sie geglaubt, um den Preis der Einigkeit mit
allen Firsten eine etwas ungenauere Fassung der Lehre sich
gefallen lassen zu sollen, sie waren aber auch damals von der
Voraussetzung ausgegangen, dass diese Fassung im lutherischen
Sinn verstanden wtirde. Als nun aber um diesen Preis doch keine
. Einigung zu Stande kam, traten sie der Forderung des Herzogs
von Sachsen, dass eine genauere Erklirung vom Abendmahl ge-
geben werden solle, um so lieber bei, als sie selbst dieser Lehre

1) Hep_p; I, 436. Das Gutachten der Theologen nebst anderen Dokumen-
ten bei Neudecker II.



336 Die Bemtihunger der Fursten um Erzielung des kirchl. Friedens.

zugethan waren.  Jetzt gaben sie auch dem Kurfarsten von der
Pfalz nicht mehr nach, wollten sie die Naumburger Préfation nur
unter der Bedingung aufrecht erhalten, dass der Kurfarst jene
Declaration tiber das Abendmahl mit unterschreibe, und da er
das nicht that, liessen sie die Naumburger Uebereinkunft fallen.

Die Sache stand also jetzt wieder so, wie vor dem Frankfur-
ter Recess und dem Naumburger Farstentag. Es hatte sich aus-
gewiesen, dass die Farsten nie ohne Zuziehung der Theologen
ein Einigungswerk zu Stand bringen konnten, und auch der Be-
weis war geliefert, dass man, um Einigkeit zu erreichen, die
Differenzen nicht verdecken durfte, dass man sie innerlich zu
itberwinden suchen musste.

Das war die Ueberzeugung aller der genannten Farsten, nicht
allein die des Herzogs Johann Friedrich. Man kann also nicht
sagen, dass dieses Resultat durch die Flacianische Parthei erzielt
worden ist: denn diese konnte wohl auf den Herzog von Sachsen,
nicht aber auf die anderen Fursten Einfluss haben, und auch
deren Einfluss auf den Herzog von Sachsen war ja keineswegs
ein unbedingter. Vielmehr war ja bereits zur Zeit des Naumbur-
ger Firstentags eine Spannung zwischen dem Herzog und der
Flacianischen Partei eingetreten, welche alsbald zur Absetzung
des Flacius von seiner Jenaer Professur fithrte. Sie war einge-
leitet worden durch den Ausgang des Religionsgesprichs, wel-
ches zwischen Flacius und Strigel 1560 Statt hatte. Der Herzog
war zwar in der Lehrfrage auf Seite des Flacius gestanden,
hatte sich aber, wie es scheint, von der so grossen Gefshrlich-
keit der Lehre Strigels doch nicht itberzeugen konnen, und war
nun nicht dazu zu bringen, wie er allerdings versprochen hatte,
eine Synode zum Behuf der letzten Entscheidung in dieser Sache
anzuberaumen. Die Flacianer firchteten jetzt, das Confutations-
buch sei gefihrdet,und vergassen sich in ihrem Eifer fir dasselbe.
Der zu ihrer Partei gehorende Superintendent Winter in Jena
liess den Professor der Rechte Matthius Wesenbeck nicht als
Taufzeugen zu, weil dieser ihm nicht gentigende Erkléirung #iber
seine Stellung zum Confutationsbuch gab, und schloss bald dar-
auf aus gleichen Grilnden einen anderen Juristen vom Abendmahl
aus. Es gelang den Gegnern, dem Herzog das Bedenken einzu-



Die Bemithungen der Fiirsten um Erziehung des kirchl, Friedens. 337

flsssen, dass die; Theologen, seine Gerechtsame nicht genugsam
respectirten, und die Massregeln, die er nun im Zusammenhang
damit gegen Winter traf, fihrten zu einem vélligen Bruch zwi-
schen ihm und der Flacianischen Partei, der auch Ursache war,
dass er die Strigelsche Angelegenheit ganz fallen liess. Wihrend
die Theologen wollten, dass die oberste Aufsicht itber die Thiir-
ingische Kirche dem theologischen Collegium iibertragen wiirde,
nahm der Herzog fiir sich als Landesfilrst, dem die custodia pri-
mae et secundae tabulae von Gott befohlen sei, die oberste In-
. spection der Kirche in Anspruch, und wie sich die Flacianer auch
wehrten, der Herzog entzog der Fakultit alles Aufsichtsrecht, und
bestellte (am &. Juli 1561) ein Consistorium unter seinem Prisi-
dium als oberste kirchliche Behdorde fir ganz Thitringen, der Wi-
derspruch aber, den die Flacianer dagegen einlegten, fihrte end-
lich zur Absetzung des Flacius und seiner Verbiindeten. Sie er-
folgte am 10. Decbr. 1561"). Nach diesen Vorgéingen wird man
also auch den Herzog Johann Friedrich nicht mit der Flaciani-
schen Partei identificiren wollen. Nur ihre Abendmahlslehre und
ihren Widerstand gegen die calvinische Lehre theilte er mitihnen,
schon seine gegen die Strigelsche Angelegenheit eingetretene
Gleichgtltigkeit deutete darauf hin, dass ihm auch das Confuta-
tionsbuch nicht mehr sehr am Herzen lag, und er fiir den Austrag
der noch schwebenden Streitigkeiten nicht gerade die gleichen
Bedingungen wie sie zu stellen gewillt war?).

1) Das Nihere bei Preger 1. c. II, 132—173.

2) Preger 1. c. 102. , Die scharf ausgeprigte Lehrgestalt der lutherischen
Kirche, die Kirche der Concordienformel hat in dieser Wendung, welche der
Streit in dem Jahr des Naumburger Fiirstentags nahm, ihre eigenthiimliche
Grundlage. Es bedarf keines Beweises mehr, dass Flacius zu diesem Resultat
viel, ja das Meiste beigetragen hat.*

. Aber hier ist auch die Grenze seines Einflusses auf die Kirchenpolitik im
16. Jahrhundert. Die Firsten waren nicht gesonnen, nachdem sie sich einmal
zu dem Zugestindniss eines scharf ausgepriigten Lehrgrundes verstanden
hatten, die fortwahrende Bekimpfung der Theologen unter einander wegen
friiherer Lehrabweichungen, und die Aufregungen, welche daraus entsprangen,
zn dulden. Neben der strengen Behauptung des lutherischen Lehrbegriffs
fordern sie jetzt fast iberall Toleranz und Amnestie. An dieser Forderung ist
das Schiff des Flacius noch im Jahr des Naumburger Ftirstentags geschextert.
Er ist nie wieder in den Hafen gelangt.«

22



Schiluss.

Die i voagen Abaehncs crwibaten Voepdinge fallem der
Zit nach misammen mit den Voeginzew in der Plabz und zehen
denen in Kureaskewn voran  Es waren die letznien Einigwnes-
versiche gewesin weldhe die Fiirsten anf eizene Hand gemacht
Wir kaben nachgrwicsen. daws sie dameals sebon in Naumburg
durchans niekt des Willens waren. dem Zwinglianismus oder
Calvinistons Zugrstindnisee 7o machen. ater azerkannt. dase.
wenn e bei den Besehltisser in Naumbarg verblichen wire.
der Calvinismms darans batte Vortheil ziehen kénnen. Darum
war ¢s ¢in Gloick. dass die Vereinbarung. welebe man in Naum-
burg getroffen bhatte. sich aufliste. es fiel damit fir die Firsten.
welehe bisher anf dem Boden des Iutherischen Bekenntniszes
gestanden batten. auch der Schein hinweg. als ob sie darin
schwankend geworden wiren. nmd sie hatten bald Gelegenheit.
und liessen sich diese auch nicht entzeben. fur ihre lutherische
Ueberzeugung Zeugniss abzulegen. Es geschah auf dem Augs-
hurger Reichstag von 1566. Da erklarten die gesammten Stinde.
dass sie in Betrefl des Artikels vom heiligen Abendmahl nicht
erkennen konnten, .dass der Kurflirst Friedrich von der Pfalz
mit der Augsburgischen Confession gleichformig halte;!) sie er-
kannten an, dass der Kurftirst des Calvinismus verdichtig sei
und lehnten ihrerseits allen Zusammenhangz mit dem Calvinis-
mus ab.

Dieses Zeugniss der Stande fir die LehreLuthers und ge-
gen den Calvinismus betrachten wir zugleich als ein Zeugniss
gegen den Melanchthonismus, denn wir glauben nachgewiesen
zu haben, dass Calvinismus oder Melanchthonismus zusammen-

1) Struve 1. ¢. Erklarung der Kurfursten und Stande der A. C., ob sie
den Kurftirsten Pfalzgraf {tr einen Stand der A. C. verwandt erkennen, der
kafserlichen Majestit tbergeben Sonntags den 19. Mai a. 1566. p. 191.



Schluss. 339

fielen. Das méogen die Fiirsten unmittelbar nach dem Naumbur-
ger Firstentag allerdings noch nicht erkannt haben und am
wenigsten erkannte es der Kurfiirst von Sachsen, den seine
Theologen um diese Zeit noch in dem Glauben erhielten, dass
sie, obwohl Anhénger Melanchthons, doch gut lutherisch gesinnt
seien. Es bedurfte der im V. Abschnitt erzéhlten Vorgénge, um
dem Kurfiirsten die Augen zu o6ffnen. Die Maassnahmen, die er
dann traf, beweisen, dass er nie eine andere Lehre in seinem
Lande wollte als die lutherische, und dieselben wurden von den
Fiirsten wie von dem sichsischen Lande gebilligt.

So zweifellos galt von da an Luthers Lehre vom Abend-
mahl fir die kirchlich recipirte, dass, worauf Frank mit Recht
aufmerksam macht'), Jacob Andres in seinen 1573 heraus-
gegebenen Predigten, welche eine Uebersicht #iber die unter
den lutherischen Theologen obschwebenden Lehrdifferenzen
gaben, die Abendmahlslehre nicht mit einbegriff und ihrer nur
obenhin im Zusammenhang mit der Lehre von derPerson Christi
gedachte; dass dann erst in die schw#bische Concordie ein Arti-
kel tiber das Abendmahl mit aufgenommen wurde, aber mit der
Erklarung: ,dieser Artikel von des Herrn Abendma.hl sollte viel-
leicht Etlicher Bediinken nach billig nicht hier gesetzt, sondern un-
terlassen worden sein, dieweil wir vorhaben, allein diese Artikel
zu erkliren, so allein unter den Theologen A. C. zweispaltig ge-
funden werden, weil aber auch Etliche unter den Theologen A.
C. auch in demselben den Zwinglianern oder Calvinisten zum
Theil éffentlichen Beifall gethan, und wider das Zeugniss ihres
Gewissens die A. C. auf den Zwinglischen und Calvinischen Irr-
thum mit Gewalt ziehen, als sollte in diesem Artikel derselben
eigentlicher Verstand sein, wie die Zwinglianer je und allewege
vom Abendmahl Christi gelehrt, haben wir der géttlichen Wahr-
heit zum Zeugniss, und dass wir mit viel gedachtem Irrthum
nichts gemein haben, denselben auch der A. C., wie auch den
Worten Christi keineswegs gem#ss erkennen, unser Bekenntniss
hiemit 6ffentlich wiederum erholen, und alle frommen Christen

1) Die Theologie der Concordienformel. IIL 1,



340 Schluss.

fir diegem schAdlichen und vielmal verdammten Irrthum warnen
wollen . .".“1). :

Nimmt man nun noch hinzu, dass man auch in den Kreisen,
welche fir Melanchthonisch galten, und von denen der Anschluss
an die Concordienformel dann verweigert wurde, gerade gegen
die darin niedergelegte Abendmahlslehre keine Einsprache er-
hob, also auch nicht fiir die Melanchthonische Fassung der Lehre
vom Abendmahl Partei nahm, 8o viel man auch sonst die An-
hinglichkeit an Melanchthon hewahrte, so wird man die That-
sache nicht bestreiten konnen, dass der Kampf, der sich durch
die von uns hesprochene Zeit hindurch zog, ein Kampf um die
Lehre Luthers vom Albendmahl war und fiir die lutherische
Kirche mit dem Sieg derselben endete.

Das zu erweisen war die Aufgabe dieses Buchs.

1) Die schwibisch-séchsische Concordie bei Heppe 1. ¢ III. Beil. II.
pag. 129.



Rle.glister.

Adiaphora. Streit itber die 111. 117,

Alber gegen Calvin. 175.

Alesius, Bericht desselben iiber Lu-
thers letzte Aeusserungen iiber den
Abendmabhlsstreit. 51.

Altenburger Colloquium 1568. 256.

Andreae fiir Luthers Abendmahls-
lehre. 175.

— Anweisung zum heiligen Abend-
mahl, 184.

— Predigten. 339.

Apologie. 71—75.

Augustana. 61—71.

— Melanchthon und die 82. 98.

— die Aenderung, welche Melanch-
thon in ihr vornahm. 75—82.

— variata und invariata. 318.

— in Naumburg unterschrieben. 329.

A:fsburgerReichstagv.wﬁﬁ. 224.338.

Balduin, Professor der Jurisprudenz
in Heidelberg. 198.

Basel. Lutheranisirende Partei in 45.

Bejer Hartmann, an Westphal. 177.

Bern. Lutheranisirende Partei in 44.
Bernard’s Bericht tiber die Verhand-

*_ lungen in Wittenberg. 27.

Beuther, Rath des Kurfiirsten v. d.
Pfalz. 197.

Boquin, Professor der Theologie in

eidelberg. 197. :

— auf dem Colloquium zu Heidel-
berg. 212.

Bremer Abendmahlsstreit. 186—194.

Brenz. 175.

Brenz Streit mit Lasco. 177.

— drei Predigten iib. 1. Cor. 11. 178.
— Urtheil itber Luthers letztes Be-
kenntniss vom Abendmahl. 236,
— warnt den Kurftirsten von d. Pfalz
vor P. Martyr u. Musculus. 199.

— seine Theilnahme an den grossen
kirchlichen Ereignissen. 226,

— Verfasser des Syngramma. 226.

— seine Haltung im Streit des Tossa-
nus. 234.

— iber den Genuss des Leibes Christi
von Seite der Unwiirdigen. 234.

— iiber Johan, VI. 235.

— gedenkt keines Unterschieds zwi-
schen der Lehre Zwinglis und der
Calvins, 238. .

Brenz gegen Barthol. Hagen. 238.

— legt der Stuttgarter Synode ein
Glaubensbekenntniss vor. 239.

— seine zwei grossen Schriften de di-
vina majestate Christi. 242.

Briick, Kanzler, die Differenzpunkte
zwischen Luther und Zwingli. 15.

Bucer u. Luther. 10—29.

— Lehre vom Abendmahl bis =ur
Wittenberger Concordie. 4—27.
— Verfasser der Tetrapolitana. 11.

— mit Melanchthon in Cassel. 21,

— in Wittenberg. 22.

Bullinger iiber Einigungsversuche u.
Verhiltniss der Schweizer zur Au-

stana. 180.

Calvin. Stellung zu den Schweizern
und zu Luther. 128.

— iib.Bucers Unionsbestrebungen.131.

— itber Luthers und Zwinglis Abend-
mahlslehre. 132—134.

— iber Westphal. 160.

Calvins Schriften gegen Westphal. 163.
164. 166.

— Stellung zur Augustana. 187.

Canisius in Worms. 298.

Carlowitz. Melanchthons Brief an 108.

Catechismus Luthers. 56—61.

— Der Wittenberger 257.

Celle. Versammlung kurséchs. Theo-

logen in 103.
onvent am 16. Novbr. 1648, 108,

Colloquium in Heidelberg am 3. Juni
1560. 212.

Confutationsbuch, das. 310.

Consensus Tigurinus.121.139.142.148.
Tigurinus, verglichen mit der

confessio Helvetica prior. 140—142,

Calvins' Absichten mit ihm in
Deutschland. 149.

Corpus doctrinae Misnicum, Normativ
in Kursachsen. .256.

Cracau verhaftet. 280.

— stirbt im Geftingniss 15675. 281.

Cruziger, Professor in Wittenberg.
256. 281.

Curaeus, angeblich Verfasser der eze-

D i({lesis erspicua. 264.

—

er, Hofprediger in Heidelberg. 197.
igt tiber die vorgeschriebene
ebereinkunft. 205, -



Schluss.

Die im vorigen Abschnitt erwihnten Viorginge fallen der
Zcit nach zosammen mit den Vorgingen in der Pfalz und zehen
denen in Kursachsen voran. Es waren die letzten Einigungs-
versuche gewesen. welche die Flrsten auf eizene Hand gemacht. .
Wir haben nachgewiesen. dass sie damals schon in Naumbury
durehans nieht des Willens waren. dem Zwinglianismus oder
Calvinismas Zugestindnisse zu machen. aber anerkannt. dass
wenn e3 bei den Beschlisser in Naamburg verbliecben wire,
der Calvinismus daraus hitte Vortheil ziechen konnen. Darum
war e3 ein Glick. dass die Vereinbarung. welehe man in Naom-
burg getroffen hatte. sich aufliste. es tiel damit fiir die Farsten.
welche bisher auf dem Boden des lutherischen Bekenntniszes
gestanden hatten. auch der Schein hinweg. als ob sie darin
schwankend geworden wiren. und sie hatten bald Gelegenheit.
und liessen sich diese auch nicht entgehen. fur ihre lutherische
Ueberzeugung Zeugniss abzulegen. Es geschah auf dem Augs-
burgerReichstag von 1566. Da erklirten die gesammten Stinde.
dass sie in Betreff des Artikels vom heiligen Abendmahl nicht
erkennen konnten. .dass der Kurfirst Friedrich von der Pfalz
mit der Augsburgischen Confession gleichformig halte:™!) sie er-
kannten an, dass der Kurflirst des Calvinismus verdachtig sei
und lehnten ihrerseits allen Zusammenhang mit dem Calvinis-
mus ab.

Dieses Zeugniss der Stinde fir die LehreLuthers und ge-
gen den Calvinismus betrachten wir zugleich als ein Zeugniss
gegen den Melanchthonismus, denn wir glauben nachgewiesen
zu haben, dass Calvinismus oder Melanchthonismus zusammen-

1) Struve 1. c. Erklarung der Kurfiirsten und Stande der A. C., ob sie
den Kurfiirsten Pfalzgraf for einen Stand der A. C. verwandt erkennen, der
kaiserlichen Majestit ibergeben Sonntags den 19. Mai a. 1266. p. 191

.



Schluss. 339

fielen. Das mégen die Fiirsten unmittelbar nach dem Naumbur-
ger Firstentag allerdings noch nicht erkannt haben und am
wenigsten erkannte es der Kurfirst von Sachsen, den seine
Theologen um diese Zeit noch in dem Glauben erhielten, dass
sie, obwohl Anhinger Melanchthons, doch gut lutherisch gesinnt
seien. Es bedurfte der im V. Abschnitt erzihlten Vorgéinge, um
dem Kurfiirsten die Augen zu 6ffnen. Die Maassnahmen, die er
dann traf, beweisen, dass er nie eine andere Lehre in seinem
Lande wollte als die lutherische, und dieselben wurden von den
Firsten wie von dem sichsischen Lande gebilligt.

So zweifellos galt von da an Luthers Lehre vom Abend-
mahl fiir die kirchlich recipirte, dass, worauf Frank mit Recht
aufmerksam macht!), Jacob Andred in seinen 1573 heraus-
gegebenen Predigten, welche eine Uebersicht itber die unter
den lutherischen Theologen obschwebenden Lehrdifferenzen
gaben, die Abendmahlslehre nicht mit einbegriff und ihrer nur
obenhin im Zusammenhang mit der Lehre von derPerson Christi
gedachte; dass dann erst in die schwébische Concordie ein Arti-
kel ttiber das Abendmahl mit aufgenommen wurde, aber mit der
Erklarung: ,dieser Artikel von des Herrn Abendmahl sollte viel-
leicht Etlicher Bediinken nach billig nicht hier gesetzt, sondern un-
terlassen worden sein, dieweil wir vorhaben, allein diese Artikel
zu erklédren, so allein unter den Theologen A. C. zweispaltig ge-
funden werden, weil aber auch Etliche unter den Theologen A.
C. auch in demselben den Zwinglianern oder Calvinisten zum
Theil 5ffentlichen Beifall gethan, und wider das Zeugniss ihres
Gewissens die A. C. auf den Zwinglischen und Calvinischen Irr-
thum mit Gewalt ziehen, als sollte in diesem Artikel derselben
eigentlicher Verstand sein, wie die Zwinglianer je und allewege
vom Abendmahl Christi gelehrt, haben wir der géttlichen Wahr-
heit zum Zeugniss, und dass wir mit viel gedachtem Irrthum
nichts gemein haben, denselben auch der A. C., wie auch den
Worten Christi keineswegs gem#ss erkennen, unser Bekenntniss
hiemit dffentlich wiederum erholen, und alle frommen Christen

1) Die Theologie der Concordienformel. IIL 1,



340 Schiuss.

fir diesem sch&dlichen und vielmal verdammten Irrthum warnen
wollen . . .*1).

Nimmt man nun noch hinzu, dass man auch in den Kreisen,
welche fir Melanchthonisch galten, und von denen der Ansehluss
an die Concordienformel dann verweigert wurde, gerade gegen
die darin niedergelegte Abendmahlslehre keine Einsprache er-
hob, also auch nicht fiir die Melanchthonische Fassung der Lehre
vom Abendmahl Partei nahm, 8o viel man auch sonst die An-
hinglichkeit an Melanchthon hewahrte, so wird man die That-
sache nicht bestreiten konnen, dass der Kampf, der sich durch
die von uns besprochene Zeit Lindurch zog. ein Kampf um die
Lehre Luthers vom Abendmahl war und fiir die lutherische
Kirche mit dem Sieg derselben endete.

Das zu erweisen war die Aufgabe dieses Buchs.

1) Die schwibisch-séchsische Concordie bei Heppe 1. ¢ III. Beil. II
pag. 129.



Regglister.

Adiaphora. Streit iiber die 111. 117.

Alber gegen Calvin. 175.

Alesius, Bericht desselben iber Lu-
thers letzte Aeusserungen iiber den
Abendmahlsstreit. 54

Altenburger Colloquium 1568. 256.

Andreae fiir Luthers Abendmahls-
lehre. 175.

— Anweisung zum heiligen Abend-
mahl, 184.

— Predigten. 339.

Apologie. 71—75.

Al tana. 61—71.

— Melanchthon und die 82. 98.

— die Aenderung, welche Melanch-
thon in ihr vornahm. 75—82.

— variata und invariata. 318,

— in Naumburg unterschrieben. 329.

Augsburger Reichstag v.1566. 224.338.

Balduin, Professor der Jurisprudenz
in Heidelberg. 198.

Basel. Lutheranisirende Partei in 45.

Bejer Hartmann, an Westphal. 177.

Bern. Lutheranisirende Partei in 44.
Bernard’s Bericht tiber die Verhand-

* lungen in Wittenberg. 27.

Beuther, Rath des Kurfiirsten v. d.
Pfalz. 197.

Boquin, Professor der Theologie in

eidelberg. 197. :

— auf dem Colloquium zu Heidel-
berg. 212.

Bremer Abendmahlsstreit. 186—194.

Brenz. 175.

Brenz Streit mit Lasco. 177.

— drei Predigten iib. 1. Cor. 11. 178.
— Urtheil iber Luthers letztes Be-
kenntniss vom Abendmahl. 236.
— warnt den Kurftirsten von d. Pfalz
vor P. Martyr u. Musculus. 199.

— seine Theilnahme an den grossen
kirchlichen Ereignissen. 226,

— Verfasser des mma. 226.

— seine Haltung im Streit des Tossa-
nus. 234.

— iiber den Genuss des Leibes Christi
von Seite der Unwiirdigen. 234.

— iber Johan, VI. 235,

— gedenkt keines Unterschieds zwi-
schen der Lehre Zwinglis und der
Calvins, 238, :

Brenz gegen Barthol. Hagen. 238.

— legt der Stuttgarter Synode ein
Glaubensbekenntniss vor. 239.

— seine zwei grossen Schriften de di-
vina majestate Christi. 242.

Briick, Kanzler, die Differenzpunkte
zwischen Luther und Zwingli. 15.

Bucer u. Luther. 10—29.

— Lehre vom Abendmahl bis sur
Wittenberger Concordie. 4—27.
— Verfasser der Tetrapolitana. 11.

— mit Melanchthon in Cassel. 21.
— in Wittenberg, 22.
Bullinger iber Einigungsversuche u.
Verhaltniss der Schweizer zur Au-
tana. 180.
Calvin. Stellung zu den Schweizern
und zu Luther. 128.
— itb.Bucers Unionsbestrebungen.131.
— itber Luthers und Zwinglis Abend-
mahlslehre. 132—134.
— itber Westphal. 160.
Calvins Schriften gegen Westphal. 163.
164. 166.
— Stellung zur Augustana. 187.
Canisius in Worms. 298.
Carlowitz. Melanchthons Brief an 108.
Catechismus Luthers. 56—61.
— Der Wittenberger 257.
Celle. Versammlung kursichs. Theo-
logen in 103.
onvent am 16. Novbr. 1548, 108.
Colloquium in Heidelberg am 3. Juni
1560. 212,
Confutationsbuch, das. 310.
Consensus Tigurinus.121.139.142.148.
Tigurinus, verglichen mit der
confessio Helvetica prior. 140—142,
Calvins: Absichten mit ihm in
Deutschland. 149.
doctrinae Misnicum, Normativ
in Kursachsen. 256.
Cracau verhaftet. 280.
— stirbt im Gefingniss 1575. 281.
Cruziger, Professor in Wittenberg.
256. 281.
Curaeus, angeblich Verfasser der exe-
esis gerspicua. 264.
Diller, Hofprediger in Heidelberg. 197.
— [}“dm tber die vorgeschriebene
ebereinkunft. 205, -

—



www.libtool.com.cn



www.libtool.com.cn



www.libtool.com.cn



www.libtool.com.cn









www.libtool.com.cn



